[] Tempo de leitura: 20 min.

O padre Tito Zeman (1915-1969), salesiano eslovaco, viveu sua vocacao sacerdotal
com radicalidade evangélica até o martirio. Quando crianca enfrentou a provacdo
da doenca e, curado pela intercessao de Maria, amadureceu a decisdo de se
consagrar a Deus entre os Salesianos. Obstaculizado pela familia e pelas
circunstancias, entrou mesmo assim na congregacao e foi ordenado sacerdote em
1940. Durante a perseguicao comunista na Tchecoslovaquia, arriscou a vida para
acompanhar clandestinamente além da fronteira numerosos clérigos e sacerdotes,
para que pudessem continuar a formacao e receber a ordenacdo. Traido e preso em
1951, sofreu torturas e 13 anos de dura prisao, vivendo a dor como oferta de amor.
Sua fé fez renascer muitos companheiros de cela e até alguns perseguidores que,
arrependidos, pediram perdao. Beatificado em 2017, padre Tito deixa uma
mensagem extremamente atual: a liberdade se preserva na fidelidade a
consciéncia, a verdade se defende com amor e a vocacao se realiza dando a vida
pelos outros.

1. Breve perfil biografico do P. Tito Zeman

1.1. O limite confiado: Tito da doenca a cura

Quem é o P. Tito Zeman?

Ele nasceu em Vajnory, um pequeno subUrbio agricola nos arredores de Bratislava,
em 4 de janeiro de 1915, o primeiro de dez irmaos e irmas. Frequentemente
doente, foi subitamente curado na primavera de 1925 pela intercessao da Virgem
Maria, depois de confiar-se a ela e pedir aos peregrinos que rezassem no Santuario
de Nossa Senhora das Dores em Sastin. Tito havia prometido a Maria que, se ela o
curasse, “ele se tornaria seu filho para sempre”, incluindo nessa férmula simples
uma firme intencao de consagracao. Os filhos de Dom Bosco haviam chegado a
Sastin no ano anterior, e o raciocinio do menino Tito é: “Fui curado por Nossa
Senhora venerada em Sastin. Os salesianos moram |4. Portanto, a casa de Maria é a
casa dos salesianos. Entao eu também serei salesiano”.

O P. Tito tinha experimentado o limite (da saude) e o tinha superado confiando-o (a
Maria).

1.2. O limite rompido as pressas: Tito e a conquista da vocacao

Tito nunca havia insinuado uma possivel vocacao.

Os pais e o0 paroco se opuseram firmemente a ela e o testaram por dois anos.
Quando uma tia finalmente o acompanha a Sastin, ela até tenta fazer um acordo



com o entao diretor da obra, P. José Bokor, para pressionar o jovem a ceder. Os
Zemans eram muito pobres e tinham medo do enorme compromisso financeiro
necessario para estudar para o sacerdocio.

O P. Bokor desafia Tito. Ele o lembra de que ele seria 0 mais jovem. Que o lugar
ficava perto de um pantano e que era preciso se lavar com agua fria. Que quando
ele tivesse vontade de chorar, nao haveria uma mae para consola-lo. Naquela
época, o pequeno Tito era muito magro, ainda um pouco franzino. Talvez ele
parecesse mais jovem do que seus 12 anos. Ele nao vinha de obras salesianas, nao
conhecia Dom Bosco. Para o P. Bokor, ele era um menino que tinha aparecido do
nada.

Tito, porém, foi inflexivel. A um P. Bokor atonito, ele respondeu: “O que o senhor
esta dizendo? E verdade que ndo terei minha mae terrena aqui, mas existe a
Virgem Maria, a Mae das Maes”: ela exerceria a funcao de mae. Finalmente, ele
conclui: “Podem fazer o que quiserem comigo, mas me deixem aqui!”. Para seus
pais, ele chega a dizer: “Se eu tivesse morrido, certamente vocés teriam
encontrado o dinheiro para o meu funeral. Por favor, usem esse dinheiro para meus
estudos”. Tito lutou, surpreendeu a todos e venceu: ele sera padre salesiano.

As etapas de sua formacao o levaram a emitir os votos perpétuos em 7 de margo
de 1938, em Roma, na Basilica do Sagrado Coracao, e a ser ordenado sacerdote em
23 de junho de 1940, em Turim, na Basilica de Maria Auxiliadora.

Pouco antes de sua profissao perpétua, Tito ofereceu alguns anos de sua vida a
Deus por sua mae, que estava muito doente na época e que continuaria a viver
apos a oferta de seu filho, dando-lhe também sua udltima irmazinha (Frantiska,
nascida em 1939).

No entanto, logo apés sua ordenacao sacerdotal, ele teve que deixar a Itélia e voltar
para casa por causa do drama da guerra.

Em 2 de agosto de 1940, por ocasiao da primeira missa em sua terra natal, alguns
paes foram encontrados queimados por dentro, como se tivessem uma cor
vermelho-sangue: o evento foi interpretado como um pressagio de martirio.
Primeiro como estudante e depois, laureado em Quimica e Ciéncias Naturais, o P.
Tito lecionou ciéncias na escola. Em 1946, o diretor comunista do instituto mandou
retirar o simbolo da cruz das salas de aula. O P. Tito, com outros dois, recolocou os
crucifixos (se necessario, pedindo aos salesianos que |lhe dessem os seus): foi um
ato de amor ao Senhor, mas também de justica para com os crentes, aos quais a
Constituicdo daquela época ainda garantia formalmente a plena expressao da
liberdade religiosa. Ele foi demitido, mas em toda a Eslovaquia comecou a ser
identificado como o “padre que defendeu a cruz de Cristo”.

O P. Tito havia experimentado o limite da oposicao e a resolveu confrontando-a.



1.3. O limite previsto e contornado: Tito e as travessias do Morava

Tito teve a mesma prontiddo quando, em 1950, apds a Noite dos Barbaros (13-14
de abril), todos os religiosos da entao Tchecoslovaquia foram internados em
campos de concentracao; os superiores foram separados de suas comunidades; 0s
mais jovens foram mandados para casa ou alistados nos batalhdes técnicos
auxiliares; os que estavam préximos do sacerdécio foram impedidos de concluir
seus estudos de teologia para serem ordenados. O P. Tito, entao, com o P. Ernesto
Macdk e o P. Francisco Reves, preparou um corajoso empreendimento para salvar
as vocacgoes. O P. Tito acompanharia os clérigos salesianos e alguns sacerdotes
diocesanos até a parte ndo soviética da Austria e depois iria com os estudantes de
teologia até Turim.

Ele entdo cruzou o Morava, que marca a fronteira entre a Eslovaquia e a Austria:

- entre agosto e setembro de 1950 (passagem do primeiro grupo);

- outono de 1950 (quando ele retorna sozinho para sua terra natal);

- também no outono de 1950 (quando ele acompanha o seqgundo grupo);

- em marco/abril de 1951 (quando retorna sozinho a sua terra natal, em meio a
grandes riscos e dificuldades);

- em abril de 1951 (quando é capturado na fronteira).

Em setembro de 1950, Tito se encontra com o entao Reitor-Mor, P. Pedro Ricaldone,
em Turim: ele recomenda cautela, mas abencoa o empreendimento que Tito até
entao - impossibilitado de pedir autorizacao aos seus superiores eslovacos, presos
em campos de concentracao - havia entendido como obediéncia presumida.

Em janeiro de 1951, ele passou por um intenso momento de crise e conversao, que
viria a ser decisivo.

Em abril de 1951, ele foi capturado - quando ja poderia ter se salvado - porque
decidiu diminuir o ritmo para ajudar alguns padres cansados e ficou com os seus,
amando-os até o fim, como o Bom Pastor que nao foge quando o lobo se aproxima,
mas da a vida.

O P. Tito havia pressentido o limite e o administrou antecipando-o e contornando-o.

1.4. O limite que se torna luz e caminho: a “vocacao dentro da vocacao”
Digna de especial relevancia, portanto, é a passagem de janeiro de 1951, nao
“exterior”, mas “interior”. Naquela época, Tito estava preso na Austria e sabia que
0 regime estava em seu encalco. Ele, um homem de acao e iniciativa, agora se via
a mercé de situacoOes fora de seu controle: um inverno rigoroso demais para tentar
atravessar o Morava; uma situacao global de alerta; um guia de confianca,
injustamente acusado de roubo, ainda na prisao; atrasos continuos e exasperantes.
Ele entdo escreveu uma carta intensa e dramatica para seu amigo Miguel LoSonsky-



Zeliar. E 21 de janeiro e, na carta, Tito expressa: desorientacdo, medo, ddvida,
cansaco, o peso da tentacao. Ele até escreve: “e se vocé acabasse nas maos deles
[Tito se perguntal, poderia pedir a ajuda de Deus, porque trés vezes o plano foi
alterado? Nao lhe bastou a triplice adverténcia, e vocé realmente quis fazer de si
mesmo um herdi, como lhe foi dito por outros, e achou que Deus tinha seus
préprios planos [...]1?” Aqui, Tito esqueceu até mesmo a forca e a graca da
obediéncia ao Reitor-Mor; nenhuma luz brilha dentro dele...

Alguns dias depois, no entanto, Tito escreve uma segunda carta a Miguel. Ela é
completamente diferente. Ele cita e comenta algumas passagens da Liturgia da
Palavra do dia, que ele proclamou durante a Santa Missa e que havia se tornado
uma intensa experiéncia de conversdo: acima de tudo, as frases do Evangelho
(“nao tenha medo... vocé vale mais do que muitos pardais”) e da Primeira Carta de
Jodo sobre a obrigacao de entregar a propria vida pelos irmaos.

Por meio dessa passagem particularmente dolorosa, Tito confronta sua prépria
limitacao (medo, angustia, duvida): ele a supera na medida em gue a confia a Outro
e permite que Sua Palavra leia sua vida e a converta. As leituras desse dia se
tornam a resposta a todas as perguntas de Tito; a dissolucao de suas dlvidas; a
“voz predominante” que se imp0de a tantas outras vozes (até mesmo de irmaos)
segundo as quais Tito estava cometendo um erro. Assim, durante a novena a Dom
Bosco, em 1951, Tito - sempre forte - por uma vez se sentiu fraco: havia
compreendido que os “limites” e as “fronteiras” nunca sao ultrapassados na
solidao. Logo depois, 13 anos nas duras prisdées o aguardavam; a possibilidade
concreta da sentenca de morte e, em seqguida, a definicao como m.u.k.l. ou
“homem destinado a eliminacao”; quase cinco anos finais em liberdade condicional,
sempre fortemente controlado, humilhado e, finalmente, tratado como cobaia para
experimentos.

O P. Tito havia cruzado o limite ao prova-lo.

1.5. O limite derrotado por dentro: 18 anos de tortura e humilhacoes
Durante toda a parte central de sua vida adulta (ou seja, dos 36 anos até os 54
recém-completados), o P. Tito foi privado da liberdade de movimento e iniciativa.
Ele foi preso no Castelo de Bratislava, em Leopoldov, Jdchymov, Mirov, Valdice...
Na terrivel “Torre da Morte” em Jachymov, ele tritura manualmente uranita, que é
altamente radioativa e cujo p6 o impregna totalmente. Ele experimenta a terrivel
realidade do confinamento solitario. Ele € humilhado e espancado sé porgue “é
Zeman”. A desnutricao e a tortura também foram ferozes e, para ele, foram
renovadas quando foi chamado para testemunhar no julgamento do “P. Bokor e
seus companheiros”: o proprio P. Bokor, o diretor que finalmente teve de aceita-lo



quando, aos 12 anos, Tito o fez entender, em Sastin, que sua vocacao era
verdadeira...

Na prisao, Tito fez um rosario muito pessoal, no qual um simples fio ligava
pequenas contas feitas de migalhas de pao. Ele fez uma conta para cada periodo de
tortura: elas se tornariam 58... Na prisao, ele experimentou uma profunda
identificacao com o Ecce homo: sem Ele, Tito admite, nada teria sido suportavel
para ele. Nesse meio tempo, ele experimentou graves problemas cardiacos,
neuroldgicos e pulmonares, diretamente relacionados a reducao de sua vida.

Sao 18 anos em que Tito, unido ao seu Senhor, aprende a derrotar a limitacao a
partir de dentro: ele vence porque um Outro vence nele, com ele e por ele. Santo
Agostinho diz sobre os martires: “Aquele gue viveu neles venceu neles”.

Nesses anos, Tito entende que o mal pode atacar o fisico, mas nao pode quebrar a
alma, a adesao a Cristo, a dedicacao a Igreja. E assim, se sua resisténcia moral e
espiritual (que os perseguidores tentam em vao derrotar, até mesmo por meio de
algumas torturas particularmente humilhantes) leva o regime a se enfurecer ainda
mais, ele experimenta que é possivel permanecer livre mesmo quando tudo quer
escraviza-lo; que nada esta perdido, se no momento presente se ama. Assim, ele
tem a morte dentro de si, mas consegue dar alegria aos outros.

Ele vive com alguns (ortodoxos e protestantes) uma intensa experiéncia de
ecumenismo “de sangue”: “nem mesmo um Concilio”, dizem essas pessoas,
“Jamais teria conseguido nos unir dessa maneira”. Assim, o mal do comunismo
desenfreado reconstitui - em seus coracdes reconciliados - uma unidade que outros
males haviam dilacerado nos séculos anteriores. A fidelidade dessas amizades
sempre acompanhara Tito: ele morrera nos bracos de um padre capuchinho que
lutou como ele na prisao; o pastor evangélico Dr. José Juras estara presente em seu
funeral.

O P. Tito havia cruzado o limite ao habita-lo.

1.6. O limite esvaziado e reconciliado: apds a morte do P. Tito

Em 8 de janeiro de 1969, o dia do nascimento do P. Tito para o céu, havia um
ultimo limite a ser rompido: o reconhecimento do erro por parte do perseguidor. Ha
muito tempo, Tito havia perdoado seus perseguidores, mantendo um siléncio
heroico em relacao a eles, mesmo durante o periodo de liberdade condicional. Mas
eles? Com o fim da “Primavera de Praga” e, no ano anterior, com o retorno dos
exércitos soviéticos, parecia que o P. Tito (e os outros) estavam condenados ao
esquecimento: a Ultima palavra sobre sua vida foi escrita pelo préprio perseguidor.
O curso dos acontecimentos, no entanto, torna-se surpreendente nesse ponto.
Ainda em meio ao comunismo, no mesmo ano de 1969, um julgamento reconhece



uma primeira parte dos erros cometidos pelo tribunal na condenacao de Tito como
“agente secreto/espiao do Vaticano” e “traidor”: fraude, distorcoes,
instrumentalizacao sao admitidas. O odium fidei [6dio da fé] se torna evidente. Em
1991, apés a queda do regime, a acusacao adicional de “travessia ilegal da
fronteira” foi finalmente retirada. O padre Tito era, portanto, inocente. Foi 0 mesmo
regime que o condenou, condenando a si mesmo - apenas alguns meses apods a
morte de Tito.

Entretanto, uma ferida permaneceu aberta entre Tito e seus perseguidores.

Os documentos do tribunal agora confirmavam a inocéncia do “P. Tito e seus
companheiros”. Entretanto, a oposicao e o ddio de alguns em relacao a ele e a
realidade (ou seja, a Igreja e, especialmente, o sacerdécio ministerial) pela qual ele
havia dado a vida permaneceram.

Dois fatos muito peculiares aconteceram entao.

O diretor da escola que havia causado a demissao do P. Tito em 1946 se converte
antes de sua morte e morre assistido pelo conforto dos sacramentos.

O juiz que havia condenado Tito a “25 anos de prisao dura sem liberdade
condicional com perda dos direitos civis” (mas o promotor havia pedido a pena de
morte para ele, mais tarde excluida “para nao criar um martir”) também se
converteu e, mais tarde, de joelhos em Bratislava, pediu perdao publicamente por
ter condenado os inocentes: os cerca de vinte padres salesianos que Tito havia
liderado com risco de vida.

Até mesmo o limite mais obstinado a ser superado, o da dureza de coragao, é assim
“esvaziado por dentro” - pelo poder de Deus e pelo sacrificio de Tito: ele se abre
para o perddo, a reconciliacdo e a paz. O P. Tito havia superado o limite ao vencé-
lo.

2. Atualidade da mensagem do P. Tito Zeman, em didlogo com o P. Inacio
Stuchly.

O P. Tito sacrificou sua vida em defesa do sacerddcio. Ele queria, como dizem as
fontes, garantir a préxima geracao apostdlica da Igreja, mesmo em tempos de
perseguicao.

Com sua vida perseguida e ridicularizada, o P. Tito Zeman parece estar muito longe
daguela encarnacao alegre e exuberante do carisma salesiano, tipica do modo
como é normalmente apresentado. Isso une Tito ao P. Inacio Stuchly, que muitas
vezes enfrentou condicdes dificeis e - em suas posicdes de governo - sempre
experimentou o cansaco de servir, chegando literalmente ao ponto de tirar o pao da
boca para alimentar os filhos.

Ambos viveram a dinamica do caetera tolle, uma dimensao oblativo-vitimal que os



marcou na dimensao pratica do fazer e do agir, que lhes era tao adequada: o P.
Stuchly viu-se repetidamente roubado das obras a que havia dado a vida para
construir; o P. Tito, por outro lado, viu-se dolorosamente roubado da Congregacao
gue amava, e por muitos anos (essencialmente: desde sua prisao em 1951 até sua
libertacao em liberdade condicional em 1964) experimentou o dilacerante
sentimento de culpa por se sentir responsavel por outros salesianos capturados
com ele como parte da “terceira passagem” do rio Morava.

Essas caracteristicas de suas vidas - daqueles mistérios da dor aos quais ambos
rezavam com a propria carne - também parecem torna-los bastante distantes do
contexto atual, que tende a remover as experiéncias de dor e de morte e se ilude
pensando que pode reescrever as exigéncias de uma vida “digna” quando ela é
eficaz e saudavel; que sofre com novas formas de ideologia; que testemunha - nao
por requisicao, mas por declinio - a contracao ou o fechamento de tantas obras até
mesmo na esfera eclesial.

Entdo - em didlogo com o P. Stuchly - qual pode ser a mensagem do Beato P. Tito
Zeman para os dias de hoje?

2.1. A fecundidade de um trabalho nao é medida em termos de eficiéncia,
mas de eficacia

Tanto o P. Stuchly quanto o P. Tito viveram em circunstancias histéricas causadoras
de sofrimento. A obediéncia os levou a realizar grandes coisas quando, pela légica
humana, nada deveria ter sido feito.

O P. Tito Zeman tentou até mesmo desvendar o plano do regime comunista para
destruir a Igreja.

Inacio Stuchly vive e trabalha em condigdes cronicamente precarias, onde o rapido
florescimento das obras salesianas (devido em grande parte a sua dedicacao
incondicional) se alterna com o iminente colapso dessas obras sob a pressao de
eventos externos. Ele também, como evidenciado pelos Atos processuais, sabia
com bastante antecedéncia - por causa “daquela luz”, como argumenta uma
testemunha, “que as vezes se acende nas almas dos santos” e que é um puro dom
do Espirito - que a obra salesiana tcheca seria dispersa e que ele morreria na
solidao. Portanto, ele nao sé trabalhou em condicdes extremas, mas trabalhou com
dedicacao e alegria inabalaveis, mesmo sabendo que um fim dramatico estava se
aproximando.

Tito e Inacio ensinam que as exigéncias mais elevadas de obediéncia a Deus e a
Igreja nos impelem a agir mesmo quando prevemos que os frutos externos de tais
obras serao de curta duracédo, ou podem parecer limitados e precarios.

Tito se comprometeu com as travessias sabendo que seria impossivel salvar todos



ou muitos clérigos salesianos, mas apenas alguns (que ele escolheu com base na
resisténcia fisica [necessaria para uma viagem a pé, atravessando o Morava a nado
e nos Alpes austriacos e do Alto Tirol em meio a temperaturas congelantes] e na
aptidao para o estudo).

O P. Stuchly previu que faltaria perseveranca a alguns jovens; e observou como o
numero da nascente Congregacao Salesiana na Republica Tcheca permaneceu,
embora promissor em alguns anos, ainda assim baixo em comparacao com as
muitas necessidades da Igreja local.

Nem Tito nem o P. Stuchly, porém, se deixaram desencorajar.

Para eles, a bondade de um empreendimento nao coincide com seu impacto
externo qualificado. Assim como Abrado deixa seu pais confiando, ou os discipulos
seguem Jesus sem ainda conhecé-lo bem, e s6 depois e em retrospecto entendem a
razao desses gestos aparentemente irracionais, assim também Tito e Stuchly agem
em um momento de cansaco, de obscuridade, de nao total clareza: é falso que a
verdade de uma busca s6 aparece em momentos de luz meridiana e iluminagodes
interiores. Até mesmo Tito, como ja lemos, recebe a luz decisiva em janeiro de 1952
(mas ele estava se dedicando as travessias desde o verao de 1951).

Tito e Stuchly, como a noiva no Cantico dos Canticos (que significa a Igreja),
“levantam-se” e “saem” para buscar “o amado de seus coracdes” quando ainda
esta escuro, sem esperar que a luz total chegue, porque entao seria tarde demais. E
isso nao é um método “preventivo” a maneira de Dom Bosco? Um “método”
preventivo que tem um sabor profético, como uma profunda capacidade de captar
0s sinais dos tempos?

Hoje sabemos que muitos dos jovens acompanhados por Tito se tornaram
auténticos sacerdotes salesianos: mas naquela época eram meninos, até um pouco
indisciplinados, que as vezes ele tinha de repreender.

Hoje sabemos que entre os jovens acompanhados por Inacio em Perosa Argentina
havia um futuro cardeal (Trochta) e outras figuras importantes para a Igreja: mas
na época eram jovens com futuro imprevisivel em um grupo que nao brilhava pela
exemplaridade, entre os quais alguns fugiam da casa salesiana sem avisar, e entre
0s quais alguns até roubavam ofertas na igreja.

A eficacia de uma obra, portanto, nao esta necessariamente relacionada a sua
eficiéncia ou a sua “sustentabilidade” imediata.

Tito pronuncia uma frase que, na aparéncia, é bela, mas que, na realidade, é
chocante e terrivel: “Minha vida nao sera desperdicada, se apenas um (se pelo
menos um) dos meninos que acompanho se tornar padre”. Apenas um: ou seja,
uma vida, um padre, vale 18 anos de terrivel tortura fisica, psiquica, moral e
espiritual. E vale muito mais do que isso.



Sera gue nds - consagrados ou leigos de varias formas ligados a Familia Salesiana -
somos capazes disso, mesmo em meio aos inevitaveis condicionamentos externos,
as expectativas e ao cansaco?

2.2. Tornar-se acompanhante dos jovens sem substitui-los na dificuldade
da escolha

O P. Tito passou a maior parte de sua vida adulta longe dos jovens: nas prisoes,
lutou e sofreu com os colegas. No entanto, seus poucos anos de acompanhamento
de jovens proporcionam preciosos elementos de discernimento sobre como
acompanha-los. Vou relembrar brevemente alguns deles.

- Os “jovens” encontrados por Tito.
O P. Tito estd com os jovens ha alguns anos, mas em uma variedade de contextos:

- como assistente;

- como professor de matérias cientificas;

- como um bom esportista que os envolvia em jogos (especialmente vélei ou ténis
de mesa, em que ele era muito bom);

- como figura de apoio quando os jovens salesianos foram obrigados a trabalhos
forcados na barragem de Puchov-Nosice;

- na travessia do Morava para salvar o sacerdécio deles;

- como irmao, embora estivesse no lado oposto da histéria: ele, um sacerdote
salesiano, foi torturado na prisao principalmente por agentes jovens ou muito
jovens;

- como testemunha sofredora da fé, em seus ultimos anos, quando, em Vajnory,
morava na casa do irmao e era obrigado a trabalhar na fabrica, tornando-se,
entretanto, um “segundo pai” para seus sobrinhos.

Ele também conheceu pessoas que eram menos jovens em termos de idade, mas
que “se tornaram jovens de novo” porque foram ajudadas a comecar a viver
novamente. Por exemplo:

- 0s prisioneiros, geralmente criminosos acusados de crimes graves ou até mesmo
assassinos, que ele conheceu na prisao: a eles ele levou o primeiro anudncio da fé
crista. Eles sao jovens crentes porgue ninguém nunca lhes havia falado sobre Jesus,
mas Tito e outros sacerdotes tém a coragem de fazé-lo, desafiando as represalias
dos carcereiros;

- seus proéprios perseguidores, alguns dos quais experimentam uma conversao
intensa e, portanto, “nascem de novo do alto”, de acordo com a palavra do



Evangelho;

- finalmente, todos os prisioneiros a quem ele ajuda a se aproximar dos
sacramentos (nas prisdes, por exemplo, a comunhao era distribuida
clandestinamente enquanto se aguardava o exame médico e, para marcar as
confissdes, recorria-se a estratagemas como mudar a posi¢cao do boné ou parar
para amarrar os sapatos); e todos os outros prisioneiros a quem ele o que ganha
por seu trabalho para que possam obter bonus em alimentos, tao preciosos para a
sobrevivéncia e, assim, capazes de retardar o declinio de suas forcas.

Com relacao a cada uma dessas categorias de pessoas, Tito exerce uma intensa
pastoral de estilo salesiano, tanto como professor quanto como sacerdote, e,
mesmo na prisao, quando se encontra como o ultimo entre os Ultimos, como Dom
Bosco enviado entre os prisioneiros de Turim. Tito &, portanto, um pai que protege,
guarda e nutre.

- “Com” os jovens, nunca “no lugar” dos jovens.

Na grande diversidade de interlocutores jovens, um fato recorrente distingue a
atitude de Tito: ele arriscou a prépria vida para permanecer ao lado deles.

No entanto, nunca, nem mesmo nas situacdes mais dramaticas, Tito tomou o lugar
deles. Seu apoio como educador despertou a consciéncia deles e treinou sua
liberdade. No entanto, Tito nunca induziu um comportamento facilitador, nem iludiu
0s jovens com uma boa atitude. Tito sabia que uma pessoa é educada, antes de
tudo, confrontando-a com as consequéncias - as vezes dramaticas - de suas acodes.
Assim, como professor de ciéncias, ele orienta os jovens no raciocinio, mas deixa
que eles encontrem a solucao.

Como esportista, ele nao permite que eles “vencam facilmente”, mas, por meio da
dinamica séria do jogo, desafia-os a aprender a ser homens, a desenvolver o
carater.

Como apoio deles quando se junta a eles na represa de Puchov-Nosice, Tito
apareceu a paisana, evitando a vigilancia dos guardas ao passarem pelos postos de
controle, mas nunca usou sua prépria bravura para fazé-los fugir.

Como responsavel pelas travessias secretas através do Morava, Tito nao aceitava
todos os jovens, mas apenas aqueles considerados aptos, mesmo que recusar uma
pessoa significasse exp6-la a vida mais dura do regime. Além disso, Tito informou
os clérigos sobre os riscos que corriam - incluindo a execucao imediata - e impés a
eles, individualmente, que reservassem meia hora para reflexao em oracao antes
de confirmar sua participacao na expedicao (como seria bom se - assim como ao
recitar o rosario nos lembrassemos daqueles “58 graos” - durante a meia hora de
meditacao pela manha todos pensassem gue naquele periodo alguns jovens haviam



decidido expor suas vidas por amor ao sacerddcio e a Igreja!).

Na prisao, Tito é o primeiro a se prontificar a ajudar. No entanto, ele renuncia a dar
apoio, se isso significar entrar em acordo com o regime. Por exemplo: ele é punido
por ajudar um prisioneiro a conseguir um lapis (escrever na prisao era proibido);
mas ele corajosamente reafirma sua dignidade como padre, mesmo que isso lhe
cause transferéncia ou retaliacao, resultando em seu distanciamento das pessoas
para as quais ele havia se tornado um ponto de referéncia.

O P. Tito, fazendo sua a consciéncia que havia sido de Edith Stein, ela mesma
martir de um regime totalitario, lembra que “nao se deve aceitar nenhuma verdade
que seja desprovida de amor, nem nenhum amor que seja desprovido de verdade”.
Portanto, ele defendeu a verdade mesmo que isso significasse deixar de amar
algumas pessoas sensivelmente, porque estava separado delas por punicao.
Agora, em liberdade condicional, ele se recusou a apertar a mao de pessoas que
estavam em conluio com o regime: ele nao as condenava, mas evitava que gestos
de aparente amizade fizessem esquecer sua discordancia com a ambiguidade
arriscada em que elas viviam. Amar nao é ser doce ou condescendente a qualquer
custo!

Assim, Tito, na medida do possivel, sempre permaneceu com 0s jovens e entre os
jovens. Entretanto, ele nunca teve a intencao de substitui-los ou iludi-los de alguma
forma. Para ele, dar a vida pelos jovens era, antes de tudo, ajuda-los a se tornarem
protagonistas responsaveis por suas vidas. O fato de o préprio Tito té-los educado
para a normalidade da perseguicao na histéria da Igreja mostra como ele os amava
sem disfarcar qualquer risco ou dificuldade.

Hoje, muitos pais, professores e educadores acreditam que incomodam os jovens se
0s expdem demais, se questionam sua consciéncia com perguntas radicais. O P.
Tito, com seu radicalismo, sempre soube como desafiar os jovens, mas também os
apoiou para gue nao ficassem desanimados. E os jovens - ao contrario do que
muitos educadores de hoje acreditam - entendiam Tito e eram gratos a ele.
Lembram-se da meditacao de meia hora em que cada um, antes de partir para
Morava, tinha de decidir com total liberdade? Bem, ninguém jamais desistiu. Todos
sempre escolheram ficar com Tito...

2.3. Ter a coragem de dizer nao. Uma pastoral vocacional consciente

Tanto o P. Tito, martir pela salvacao das vocacoes, quanto o P. Stuchly, formador da
primeira geracao de salesianos tchecos e parcialmente eslovacos, estiveram
envolvidos nos desafios, na beleza e nas urgéncias da pastoral vocacional.

Ha uma coisa que eles tém em comum. Eles sempre implementaram o
discernimento e o acompanharam no discernimento, privilegiando:



- os fatos em vez das palavras,
- as acoes em vez das intencoes,
- 0s efeitos sobre as causas

embora também tenham sabido como:

- valorizar o sentimento interior do jovem,

- ser paciente com alguém impaciente,

- recebé-lo de volta de bracos abertos quando, tendo cometido um erro, ele
reconheceu seu erro.

Tito conheceu o P. Bokor, um mestre que o ajudou imediatamente a reconhecer os
problemas, as dificuldades e os riscos do “sim”. Inacio foi posto a prova pelo P.
Angelo Lubojacky.

As cartas do P. Inacio Stuchly aos jovens - retiradas das Fontes Documentais e ja
comentadas - também demonstram a grande firmeza do servo de Deus nesse
aspecto: até mesmo um detalhe que pode parecer irrelevante para muitos hoje em
dia - a falta de progresso no desempenho em latim de um garoto intelectualmente
talentoso - pode se tornar importante. Boas habilidades interpessoais, o desejo de
fazer prépria a dinamica oratoriana e o “amor” a Dom Bosco tornavam-se palavras
vazias se alguém negligenciasse um pequeno dever e deixasse de ser um exemplo
para seus companheiros.

Pelo contrario, aqueles que tinham dificuldades e precisavam de mais tempo eram
sempre acompanhados com especial benevoléncia e amor. Os testemunhos relatam
o comovente caso de José Vandik, mais tarde sacerdote salesiano, que era tao fraco
em latim que chegou a se desesperar com seu futuro. O P. Stuchly entao o levou a
sério e lhe deu aulas particulares em seu quarto, até que ele se tornou um dos
melhores de sua classe. Encontramos escrito:

Lembro-me de que eu tinha muita dificuldade para entender a voz passiva do verbo
latino. Quando ele percebeu meu desanimo, levou-me consigo para seu quartinho;
explicou-me tudo e incentivou-me a nao perder a fé, mas a invocar o Espirito Santo.
E eu, consolado, depois de um més, estava sempre algumas licdes a frente de meus
colegas.

Stuchly nao estava interessado no desempenho em “termos absolutos” (uma
avaliacao com base puramente no desempenho era, de fato, completamente
estranha para ele!), mas na retidao da mente, na sinceridade do coracao e na
constancia do compromisso.



Assim, tanto Tito quanto Inacio, paradoxalmente, acompanharam vocacoes
qualificadas porque souberam dizer “nao” a muitos: Tito recusando-os para as
travessias; Inacio, por exemplo, mandando muitos de volta para casa nos delicados
anos de 1925-1927 em Perosa Argentina.

Isso também é algo para se refletir, a luz do Sinodo sobre Juventude, Fé e
Discernimento Vocacional. Ouvir os jovens é fundamental: no entanto, essa escuta
nao deve degenerar em passividade. O proprio jovem pede para ser orientado, se
necessario com palavras firmes e decisdes fortes. S6 entdo ele, tao desafiador,
compreende que os adultos sao sérios, que aquilo em que acreditam e com o qual
comprometem a prépria vida é digno de fé...: nao é por acaso que alguns jovens,
afastados dos salesianos, foram readmitidos de bom grado pelo padre Stuchly,
porque compreenderam os erros do passado. Mas foi necessario mostrar-lhes esses
erros com certa firmeza.

2.4. Uma aplicacao “extrema” do Sistema Preventivo

Tanto Tito quanto Inacio aplicaram o Sistema Preventivo de Dom Bosco de modo
“extremo”, por assim dizer. Esse sistema consiste em “colocar - se fosse possivel -
0 jovem na proépria impossibilidade de pecar”. Quando, no auge do século XX, as
ideologias eram, elas prdprias, uma estrutura de pecado, Stuchly sacrificou sua vida
para afastar fisicamente os jovens do mal que se aproximava. O P. Stuchly
incentivou a fidelidade ao carisma mesmo quando ele era ridicularizado e
combatido.

Ambos entenderam gue o0s jovens - sedentos por respostas - nao podem viver sem
bons modelos. “Afasta-los do mal” significava, entao, “propor a eles um bem, na
verdade todo Bem, o Bem supremo” (para usar as palavras de Sao Francisco): por
isso, ambos deram suas vidas. Tito foi mais rapido, morrendo com apenas 54 anos
de idade. O P. Stuchly, expondo-se ao desgaste de uma longa e laboriosa
existéncia, na qual lhe foi pedido que mantivesse, para o bem dos jovens, o ritmo
de um jovem quando ja era idoso.

As palavras com as quais ambos sao lembrados no momento de sua morte nao
devem, portanto, ser uma grande surpresa.

O P. Indcio Stuchly é comparado a outro Sdo Jodo Maria Vianney e ao profeta Elias,
cujo espirito é agora invocado sobre os salesianos. No funeral do P. Tito, o P. André
Dermek disse:

E possivel dizer que tudo entre a sua primeira missa e o seu funeral foi cheio de
vida sacerdotal, religiosa e salesiana! [...] Acho que posso proclamar em seu nome,
querido Tito, que vocé néo rejeitou esse seu destino, ndo teve medo dele, ndo ficou



descontente com ele! Vocé o aceitou com submissdo, em paz e alegria. Quem sabe
com sua morte prematura vocé nos redime! Ha mais uma coisa que devo dizer
neste lugar e neste momento: o que vocé empreendeu nao foi uma aventura, ndo
foi imprudéncia nem foi um desejo de se destacar. Foi apenas amor pelas almas.
Vocé nunca traiu seu povo, nem mesmo quando foi julgado e condenado. Nao tenha
medo, querido Tito. Seu sacerddcio nao termina hoje, mas continua no sacerddcio
daqueles a quem vocé possibilitou que se tornassem sacerdotes. Algumas dezenas
de sacerdotes salesianos lhe agradecem pelo sacerddcio deles. Eles estdo
espalhados por todo o mundo. E a arvore deve morrer para que os brotos possam
florescer [...] e essa arvore foi vocé, Tito.



