[] Tempo de leitura: 11 min.

O menino que cresce esta destinado a inserir-se mais ou menos depressa no tecido
social e econd6mico por meio dos estudos ou do aprendizado de um oficio. Na época
de Francisco de Sales, para a grande maioria dos rapazes o estagio “no local de
trabalho” comecava muito cedo, a ponto de passarem da infancia a vida adulta sem
nenhuma etapa intermédia. Eram raros os que, como o futuro bispo de Genebra,
seguiam um longo curriculo de estudos, em vista da carreira a que estavam
destinados.

Preparacao para a vida ativa na sociedade

O estudo e o trabalho serviam primeiro a quem neles se dedicava, mas sua
utilidade normalmente repercutia na familia e na sociedade. Como estudante em
Paris, o jovem Francisco expressava seu ideal de vida em termos de servico. A um
amigo do pai que o visitou escrevia:

“Como me encontro no melhor periodo dos meus estudos, sentirei um
encorajamento ainda mais forte para prosseguir nos estudos empreendidos, os
quais, ouso esperar (sem me iludir), me conduzirdo ao bom fim que desejo com a
ajuda de Deus, que é, em primeiro lugar, poder servi-Lo bem e, em segundo lugar,
prestar bons servicos a vds, aos quais tenho tantos deveres de gratiddo.”

Como se vé, depois do servico a Deus, Francisco de Sales tinha como objetivo
preparar-se para servir o préximo.

Tendo-se tornado um bispo muito inserido na sociedade de seu tempo, empenhou-
se, segundo suas possibilidades, em ajudar a juventude a formar-se. Seu ec6nomo,
Jorge Rolland, informa-nos que Francisco de Sales hospedou por cerca de um ano
“em sua casa” um jovem convertido, o fez estudar no colégio dos jesuitas em
Chambéry, “lhe deu também alimento e vestuario”; a outro jovem “ensinou, as suas
custas, a profissdo de amolador” e a outro ainda “a profissdo de pedreiro”. As vezes
tinha de empregar jovens para servicos domésticos.

Num contexto social em que a maioria das pessoas abracava um estado de vida e
uma profissao sem poder realmente escolher, Francisco de Sales ensinava-os a
fazer de qualquer tipo de “estagio” (treinamento) uma vocacao e um servigo. As
duas palavras quase homoénimas (em italiano vacazione e vocazione - isto é,
treinamento e vocacao) serviam-lhe para valorizar em cada um a profissao, o dever
ou a incumbéncia préprios, a ponto de torna-los também um critério para a
devocao. Afirmava que cada um deve aprender a “passar da oracao a todos os



varios tipos de atividades que os [seus] compromissos e a [sua] profissao justa e
legitimamente exigem de [si]”; “um advogado deve saber passar da oracao a
defesa; o comerciante, aos seus negdcios; a mulher casada, aos seus deveres
familiares e ao barulho doméstico”. Tudo deveria ser conforme ao tipo de ocupacao
de cada pessoa. O objetivo da Filoteia era também ensinar uma devocao que fosse
“conveniente a toda espécie de vocacao e profissao”. Mesmo a humildade, tao
estimada pelo autor, devia ser “conforme a prépria vocacao”.

O valor do trabalho

A aprendizagem da “nobreza” do trabalho comeca na familia. Numa carta
em latim aos filhos do amigo Antonio Favre, Francisco de Sales convidava-os a
imitar o pai, jogando com o sentido da palavra latina faber [artesaol:

Fazeis muito bem em imitar os exemplos do vosso ilustre e excelente pai,
escrevendo-me com um tom tao afetuoso. Imitai com o mais alto respeito esse
vosso modelo; mantende, dia e noite, o vosso olhar fixo em seus excelentes
exemplos, amigos carissimos. Assim, enquanto agora sois excelentes aprendizes
[de Favre], saireis de sua oficina como nobilissimos artesdos (“fabri nobilissimi”).

A vida laboriosa do bispo de Genebra podia também servir de incentivo ao trabalho.
Em suas cartas dizia frequentemente estar “circundado”, “distraido e impedido por
um amontoado de trabalhos”, “arrastado daqui para ali pelos afazeres”, “ocupado e
sobrecarregado pelos negdécios”, com o espirito “sobrecarregado por tantos
compromissos”, imerso “num mundo de incumbéncias”, num “mar de ocupacoes
ordinarias” ou num “grande emaranhado de negdécios”. Sabia por experiéncia que
“a diversidade e multiplicidade dos afazeres pesa mais do que o préprio peso
deles”.

Do mesmo modo, quando escreveu a Filoteia, dirigiu-se com critério a quantos sao
“pressionados pelos negdcios temporais”, a pessoas encarregadas de “muitos
trabalhos mundanos”, ocupadas em “afazeres e ocupacdes comuns”, tomadas por
“multiplicidade de funcdes humanas”.

Mas em tudo isso nao ha nada de extraordinario. “O homem nasce para trabalhar e
0 passaro para voar”, escrevia num esboco de sermao sobre o tema da criacdo. A
atividade que a pessoa desempenha tem um papel positivo. Segundo uma possivel
interpretacao que gostava de citar, nao é o homem que guarda o jardim do
Génesis, mas o jardim que guarda o homem por meio do trabalho. Davi “caiu na
tentacao que procurara com o 6cio e com a ociosidade”. O trabalho afasta a
tentacado. “Como a ociosidade é a mae de todos os vicios, uma ocupacao necessaria



e oportuna liberta a alma de mil fantasias”. Num vigoroso discurso enfatizava essa
verdade dirigindo-se aos preguicosos:

Levanta-te da tua cama, 6 preguicoso, porque é hora, e nao te assustes pelo
trabalho do dia, porque é natural que, sendo a noite feita para repousar, o dia
sequinte seja destinado ao trabalho. Sai, por favor, da tua covardia, e fixa bem no
teu espirito a verdade que ndo pode ser desmentida: a saber, que todos devem ser
tentados, todos devem estar prontos a combater, a fim de alcancar a vitdria. Visto
que a tentacdo tem um dominio extraordindrio sobre ndés quando nos encontra
ociosos, trabalhemos, pois, e nGo nos cansemos.

Consequentemente, “nao facais como os preguicosos que se perturbam quando
despertam de noite com a preocupacao de que em breve sera dia e sera preciso
trabalhar. Os preguicosos e os covardes tém medo de tudo e acham tudo arduo e
dificil”. Francisco de Sales, pregador constante da paz, preocupa-se em ser bem
compreendido; por isso define que “a verdadeira paz nao consiste em nao
combater, mas em vencer”. Sem procrastinacao: “Nao se deve perder tempo a
discorrer quando ha que correr, nem ficar a deliberar sobre as dificuldades quando
€ necessario desata-las”. A tranquilidade, tdo apreciada por ele, nao é indoléncia,
porque “a tranquilidade ndao exercida na tempestade é uma tranquilidade
preguicosa e enganadora” e “a paz nao é legitima, se foge ao trabalho exigido para
glorificar o nome de Deus”. “Nao devemos contentar-nos com o bem quando
podemos alcancar o melhor”.

“Continuemos a trabalhar bem - conclui Francisco de Sales com otimismo -, porque
nao ha terreno tdo ingrato que o amor do lavrador ndo possa tornar fecundo”. Alidas,
segundo Santo Agostinho, o amor torna o trabalho e o sofrimento mais leves: “O
esforco - diz - nao tem lugar onde ha amor, ou, se esta presente, € amado”.

Tratar os negocios com cuidado, mas sem aflicao ou ansiedade

O titulo de um capitulo da Filoteia diz: “Devemos cuidar de nossos negdcios
com zelo, mas sem aflicao ou ansiedade”. Era uma recomendacao das mais
frequentes: “O cuidado e a diligéncia que devemos p6ér em todos os nossos afazeres
sao coisas bem diferentes da apreensao, da ansiedade ou da aflicao”. O trabalho
pode ser fonte de “felicidade”, mas desde que seja realizado com “animo tranquilo
e pacifico”. E preciso trabalhar com diligéncia, com constancia, mas sem
precipitacao, como faz a senhora de Chantal quando maneja o fuso:

Fazei sempre assim: ponde sempre a mao em um pouco de trabalho; fiai todos os
dias um pouco, seja de dia [...], seja de noite, a luz da lampada [...]. Fazei com que



0S vossos projetos se tornem realidade, e certamente deles colhereis fruto.
Cuidado, porém, para ndo serdes impacientes; caso contrario dali sairia um fio
cheio de nds e revestirieis muito mal o vosso fuso. Caminhemos sempre e, por mais
devagar que caminhemos, percorreremos sempre uma longa estrada.

A “aflicdo”, sinénimo de agitacdo, é um comportamento prejudicial: “Ndo vos
precipiteis sobre 0s vossos compromissos: porque qualquer espécie de pressa
perturba a razdo e a capacidade de juizo e até impede de bem fazer as coisas pelas
quais nos afadigamos”. A sabedoria é bem expressa no antigo provérbio: “E preciso
apressar-se com calma” e fazer as coisas “com ordem, uma depois da outra”.
Imitemos o lavrador cuidadoso, mas nada agitado: “Nao sabes que justamente cabe
a ti cultivar a terra, ara-la e semea-la, mas que sé Deus faz chover sobre o semeado
e o faz crescer de modo que possas ter boa colheita?”.

Mas de onde vem essa agitacao que por vezes nos domina? Grande parte do mal-
estar e do descontentamento que sentimos no trabalho deriva de desejos e sonhos
gue nos desviam das ocupacoes presentes, conformes ao nosso estado de vida e
a0s nossos deveres, para nos imergir num mundo irreal, fora do nosso alcance e da
nossa tarefa. O pensamento do autor da Filoteia é claro a esse respeito:

N&o posso de forma alguma aprovar que uma pessoa com seu dever ou seu
compromisso se entregue a desejar um tipo de vida diferente daquele conforme ao
seu dever, ou a atividades incompativeis com sua condicdo atual; porque isso
dissipa a concentracdo do coracdo e o torna distraido nas ocupac¢des necessarias.

Como fazer para conferir qualidade a todas as nossas acdes? Isso depende nao sé
do modo como as realizamos, mas também da intencdo que as guia. Podemos, de
fato, cumprir nossos compromissos por motivos egoistas ou com espirito de servico.
Podemos fazer com que tenham qualidade nao apenas “as empresas importantes e
de grande relevo”, mas também “as coisas pequenas e humildes”; é possivel
valorizar “as grandes obras, mas também as menos importantes e até as mais
humildes”.

As “virtudes pequenas e humildes”, como “o servico aos pobres, as visitas aos
doentes, o cuidado da familia, com as atividades a elas anexas e conexas, e a
frutuosa diligéncia que nao vos deixara ociosos”, tém seu justo valor que merece
ser apreciado. Entre visdes e éxtases, Santa Catarina de Sena nao se esquecia de
“girar humildemente o espeto na cozinha, aticar o fogo, preparar os alimentos,
amassar o pao e realizar todos os trabalhos domésticos mais humildes”.

Aqui vai um conselho muitissimo Util para evitar a agitacao: facamos de vez em



quando uma pequena pausa, seguindo o exemplo de quem tem uma longa viagem
a empreender: “O peregrino que bebe um pouco de vinho para alegrar o coracao e
refrescar a boca, embora demore um momento, nao por isso interrompe sua
viagem; ao contrario, ganha forcas para completa-la antes e mais facilmente, visto
gue apenas se detém para seguir mais depressa”. Em suma, trata-se de conciliar
ardor e calma, paixao e paz.

Socorrer os pobres

Francisco de Sales quis ouvir “o clamor dos pobres e necessitados”, bem
sabendo nao apenas que “existe a obrigacao de socorrer o préximo”, mas que “é
preciso cumpri-la”. Ele elaborou uma “teologia salesiana da pobreza”. Evocando
numa pregacao as catdstrofes naturais que ameacavam privar os camponeses dos
produtos de seus campos, quando, apés uma desastrosa seca, a tempestade
ameacava destruir tudo, escrevia:

Eis que chega um vento quente e impetuoso, [...] acompanhado de nuvens negras
ameacadoras; [...] com relampagos, granizo e tempestade destruira aqueles poucos
produtos que a seca deixou nos campos e nos prados [...]. Entdo esses pobres
camponeses [...], levantando as maos para o céu sombrio, empunhando velas
bentas, implorarao ao Criador que afaste sua ira.

E o que dizer dos ainda “mais pobres pastores que dormem sobre a terra nua, sob
as pontes e nos bosques?”.

A situacao pessoal do bispo nao lhe permitia fazer tudo o que gostaria em favor dos
necessitados. Como seus predecessores, apds a revolta protestante, fora privado de
sua catedral, do seu palacio e das principais rendas e recursos. Ao tornar-se bispo
da diocese de Genebra, “esta miseravel barca, toda estilhacada e com o interior
aberto”, nao herdou uma fortuna. No entanto, desde o inicio de seu episcopado
Francisco de Sales havia estabelecido uma regra em que a generosidade para com
0S que recorriam a ele em suas necessidades ocupava lugar de destaque:

Quanto a esmola [...], deve-se fazer com que seja mais abundante no inverno do
que no verao, especialmente depois da festa dos Reis Magos, porque entao os
pobres mais precisam; por isso distribuir-se-do lequminosas. Ndo sei se sera
conveniente que o bispo distribua a esmola com as proprias maos, quando vir que
isso possa ser feito comodamente: como na quarta-feira da semana santa ou na
quinta e na sexta da Paixdo. Na quinta-feira santa, por ocasido da lavar os pés,
oferecer-se-a uma refeicdo aos pobres.



Para um bispo como o de Genebra, a questao dos pobres constituia uma
preocupacao fundamental e permanente, numa época em que 0s necessitados nao
tinham “direito” a qualquer protecao ou seguranca. Por isso o0 meio mais ordinario
para ajudar os pobres era a esmola. Assim escrevia a esposa do presidente do
parlamento da Borgonha:

Quanto as vossas esmolas, minha cara filha, aumentai-as sempre um pouco e em
boa medida, mas com a discricao que anteriormente vo-lo disse de viva voz ou por
escrito; porque o que lancais no seio da terra produz poucos frutos da sua
fertilidade, enquanto bem sabeis que o que lancais no seio de Deus vos sera
restituido, de um modo ou de outro, infinitamente mais frutuoso.

Se todos sao obrigados a ajudar o préximo necessitado, deve-se contudo levar em
conta as condicdes e as possibilidades de cada um. O responsavel de uma familia,
assim como o dirigente politico, devem pensar no futuro da respetiva instituicao.

N&o somente a caridade ndo permite que os pais de familia vendam tudo para da-lo
aos pobres, mas ordena-lhes que juntem honestamente o necessario para a
educacao e o sustento da esposa, dos filhos e dos empregados;, como ordena aos
reis e principes ter um erario que, fruto de uma poupanca justa e nao de
especulacoes tirdnicas, sirva de defesa apropriada contra inimigos visiveis.

Quanto a si, o bispo de Genebra estava pronto a ir além de certas conveniéncias.
Em 1622, durante uma estada em Turim, tomou conhecimento da angustia dos
habitantes de Annecy, prostrados pela ocupacao das tropas francesas e pela
carestia de trigo daguele ano. Abandonando a corte disse: “Vou-me daqui muito
contente e firmemente resolvido, quando chegar a nossa diocese, a vender a mitra,
a cruz, as vestes, o servico de louca e tudo o que possuo para socorrer 0s pobres”.

Servir os pobres

A solidariedade com os pobres manifesta-se de muitas maneiras. Francisco
de Sales fazia-se porta-voz dos que nada tinham. Apds a miséria provocada por
uma catdastrofe natural, escreveu ao duque pedindo a supressao do imposto:

Tendo visto em Sixt o assustador e irreparavel abatimento ocorrido alguns anos
atras, logo apos o deslizamento de uma encosta de montanha, nao pude deixar de
dar o meu sincero testemunho a favor do justo pedido dos habitantes do lugar, que
recorrem a cleméncia de Vossa Alteza, para serem isentos, em justa propor¢cédo, dos
impostos. Por isso asseguro que essa desgraca os privou de uma parte consideravel



de seus bens, de modo que de pobres que eram passaram a ser a miséria
personificada, sobre a qual, como sobre um objeto digno de atencao, a caridade de
Vossa Alteza derramara a sua esmola, como eles esperam.

O autor da Filoteia recomendava a todos também os “trabalhos Uteis ao servico de
Deus e do proximo”, que consistiam particularmente em “servir os doentes”,
“socorrer os pobres”, “recolher as almas perdidas e desviadas” e também
“promover a paz e a concérdia entre as pessoas”. Aprovava gue a baronesa de
Chantal preparasse com as préprias maos roupas destinadas “ou aos altares ou aos
pobres”.

Mas hé varios graus na pratica da esmola; de fato “emprestar aos pobres fora de
uma grave necessidade é o primeiro grau do conselho da esmola; um grau superior
é dar simplesmente; mais alto ainda é dar tudo; e, finalmente, ainda mais acima,
dar também a prdépria pessoa, consagra-la ao servico dos pobres”. Quando servimos
0s pobres, estes se tornam pessoas importantes:

Quereis fazer ainda mais, minha Filoteia? Entao ndao vos contenteis em ser pobre
como os pobres, mas sede ainda mais pobre do que os pobres. Como o podeis
fazer? O servo é menos que o senhor: tornai-vos, portanto, serva dos pobres; ide a
cuidar-lhes dos leitos quando estao doentes, e com vossas maos; sede-lhes
cozinheira, e as vossas despesas; sede-lhes costureira e lavadeira.

Sao Vicente de Paulo, seu discipulo, lembrara essas recomendacdes ao ensinar que
“0s pobres sao nossos mestres”. Francisco de Sales encorajara a senhora de
Chantal a perseverar em seu servico aos pobres, apesar da repugnancia que sentia:
“Fico contente, minha Filha - escrevia-lhe -, que cuideis dos leitos dos pobres
enfermos; e além disso, fico muito contente que sintais, nisso, grande repugnancia,
porque essa repugnancia € motivo de abjecao mais forte do que o mau cheiro e a
sujeira que a provocam”.

No seu livro intitulado Utopia, Tomas Morus sonhara com um pais em que se viveria
sem o teu e o meu. Para Francisco de Sales esse ideal devia ser posto em préatica
nos mosteiros das visitandinas: “Se alguém quisesse ter algo teu ou meu - dizia-
Ihes francamente -, era preciso ir da-lo fora de casa, porque no interior ndo se fala
sequer disso”.

O grande principio salesiano, segundo o qual “o amor torna os amantes iguais”,
aplica-se de modo particular ao caso da pobreza e dos pobres. Amando os pobres a
gente se torna semelhante a eles, 0 que permite a Francisco de Sales dirigir esta
recomendacao a Filoteia:



Amai os pobres e a pobreza, porque através deste amor vos tornareis
verdadeiramente pobres, visto que, diz a Escritura, somos feitos como as coisas que
amamos. O amor torna iguais os amantes: quem é doente, que eu nao esteja
doente com ele também? diz Sdo Paulo. Poderia também ter dito: quem é pobre,
gue eu néo seja pobre com ele também?

De fato, conclui o autor da Filoteia com otimismo, “o amor o fazia ser como aqueles
que amava”.



