
⏱ ️Tempo de leitura: 11 min.

A vida não é feita apenas de trabalho e de ocupações sérias; ela também é
marcada por momentos de descanso, descontração e “recreações”. Para um
homem interessado na formação e na educação como Francisco de Sales, essa
dimensão da vida humana não podia deixar de chamar atenção. Certamente, sua
abordagem é sobretudo de caráter ético: ele não se ocupa da descontração ou do
jogo em si; não há nele uma reflexão sobre o valor educativo de tal ou qual jogo ou
divertimento. Preocupa-se, antes, em definir as condições que tornam os
divertimentos necessários, úteis, bons, indiferentes ou nocivos, conforme os casos.
No entanto, manifesta seu humanismo também neste tema, graças à sua abertura
de espírito e de coração a tudo o que é humano e, em particular, ao que interessa à
juventude.

Necessidade de repouso e descontração
            “De vez em quando é necessário fazer descansar o corpo e o espírito com
alguma forma de recreação”, afirma o autor da Filoteia. Mesmo nos mosteiros das
visitandinas, a recreação é um momento indispensável:

“As religiosas precisam de descontração” – afirma –, e sobretudo é preciso
promover uma boa recreação para as noviças. Não se deve manter o espírito
continuamente tenso, sob pena de se tornar melancólico. Eu não gostaria que
alguém ficasse inquieto por ter passado toda uma recreação falando de coisas
indiferentes; em outra ocasião falará de coisas boas.

O capítulo da Filoteia dedicado aos “passatempos e recreações” enumera várias
atividades comuns na época, consideradas “permitidas e louváveis”:

Tomar ar, passear, entreter-se com alguém em alegre e amável conversação, tocar
alaúde ou outro instrumento, cantar, caçar são recreações tão honestas que, para
delas se servir bem, basta um pouco de prudência comum, a qual atribui a tudo o
lugar, o tempo e  medida convenientes.

A lista começa com dois tipos de descontração inseparáveis: tomar ar e passear,
dois aspectos da mesma atividade relaxante. “Tomar ar” é como o pássaro que
“toma o ar e foge”, eleva-se e voa com as asas abertas, enquanto o viajante se
serve dos seus pés. Ao passear pode-se atribuir, à primeira vista, o que o autor diz
sobre a necessidade de recreações bem feitas, pois elas têm a dupla vantagem de
aliviar o espírito e também o corpo.



Dar ao passeio “o lugar, o tempo, o local e a medida convenientes” significa que tal
atividade vem depois das ocupações sérias, que fazem parte dos deveres de cada
um. O tempo a dedicar depende evidentemente do que é necessário e aconselhável
para cada pessoa.
O passeio pode ser um bom remédio em caso de sobrecarga de trabalho: “Quando
o trabalho excessivo lhe causava algum mal-estar – conta seu amigo Dom Camus –,
seu médico lhe aconselhava a tomar um pouco de ar, dedicar algum tempo a
passear, durante alguns dias, com o objetivo de eliminar, com essas descontrações,
os maus humores que havia acumulado e que o tornavam pesado”. Muito obediente
ao médico, o bispo ia passear “em um vasto jardim”.

Os jogos de destreza
            Na época de Francisco de Sales estavam em voga “a «pallacorda», a pelota,
o «pallamaglio», a corrida dos anéis”. O jogo da «pallacorda» é o antecessor do
tênis: alguém rebatia a bola sobre uma corda, com a palma da mão ou com uma
raquete. A paixão por esse jogo devia ser grande, se suscitou este alerta: “Jogar
bola muito tempo não significa descansar o corpo, mas extenuá‑lo”.
O jogo da pelota serviu-lhe um dia para descrever o desprezo pelas honras: “Quem
é aquele que, no jogo da pelota, a recebe melhor? Aquele que a lança mais longe”.
O «pallamaglio», antecessor do críquete e do golfe, consistia em lançar e repelir
uma bola de madeira dura com uma espécie de malho, um bastão com uma
extremidade em formato de martelo. Sabe‑se que existia um jogo de «pallamaglio»
em Annecy, às margens do lago. Quanto à corrida dos anéis, consistia em correr
fazendo passar por uma vara, que se segurava na mão, uma série de anéis. Exigia
grande concentração, o que o levou a dizer: “Os que fazem a corrida dos anéis não
pensam de modo algum no público que os observa, mas em fazer uma boa corrida
para vencer”.
Todos esses jogos, que demandam grande gasto de energia, são particularmente
adequados aos jovens. Francisco de Sales os aconselha a um jovem, acrescentando
a equitação: “Exercitai‑vos em passatempos que exigem força, como cavalgar,
saltar e outros jogos semelhantes”.
Aquele que joga o faz evidentemente por prazer e para agradar aos outros. Mas é
preciso evitar que o jogo se transforme em dependência, da qual não se pode mais
libertar. Nossos afetos são tão preciosos – dizia –, “que exigem não deixá‑los
enredar em coisas inúteis”.

Os jogos de salão
            O xadrez e os jogos “de mesa” fazem parte dos “divertimentos em si bons e



honestos” (I III 31). Os jogos de mesa designavam todos os jogos que exigiam uma
mesa, em particular o jogo de damas e o de xadrez. Este último podia
transformar‑se numa paixão difícil de moderar com o tempo, de modo que “depois
de jogar xadrez por cinco ou seis horas, alguém sai morto de cansaço e vazio de
espírito”.
Os jogos de azar com dados ou cartas, nos quais se joga dinheiro e às vezes se
apostam grandes quantias, são francamente desaconselhados. No capítulo sobre
“os jogos proibidos”, o autor da Filoteia expõe três motivos contra os jogos de azar.
Em primeiro lugar, “nestes jogos não se vence por razão, mas pela força da sorte,
que muitas vezes recompensa quem por habilidade ou trabalho não merecia nada”.
Em segundo lugar, não são verdadeiramente jogos, mas sim “ocupações violentas”:
nelas mantém‑se “o espírito todo concentrado e tenso numa atenção contínua, e
todo agitado por inquietações, temores e ansiedades perpétuas”. Por fim, a alegria
do vencedor é a alegria de um só, “visto que se obtém somente às custas e com o
pesar do companheiro”.
A paixão pelo jogo pode conduzir o jogador à ruína mais completa: “Aquele que se
habitua a jogar pequenas quantias, depois jogará escudos, depois pistolas, depois
cavalos e, depois dos cavalos, toda a sua fortuna”. Por todas essas razões,
Francisco de Sales adverte o jovem que está “para zarpar no vasto mar da corte”
contra os riscos do jogo. Mas como sempre em Francisco de Sales, há uma exceção:
alguém pode jogar um jogo de azar para agradar a outro, por “condescendência”:
“Os jogos de azar, que de outro modo seriam repreensíveis, não o são se, uma ou
outra vez, os fizermos por justa condescendência”.

Diversões culturais
            Depois do jogo da dança, o autor da Filoteia enumera como fonte de
recreação e diversão certas atividades artísticas, tais como as “comédias”, termo
que designava então qualquer representação teatral; ou como “tocar” o alaúde ou
qualquer outro instrumento e “cantar músicas”. A música é feita “para alegrar” o
ouvido. Há grande diferença “entre uma música escrita e uma música cantada”. A
música é fonte de prazer, mas o prazer é mais ou menos grande “conforme os
ouvidos são mais ou menos delicados”:

Nem todos, neste mundo, são capazes de compreender da mesma maneira o som e
a harmonia de uma música: quem tem o ouvido um pouco mais rude não pode
captar todas as nuances que são utilizadas para tornar perfeita a melodia, embora
entenda e conheça a música, coisa que é possível para quem tem o ouvido mais
fino; e embora o primeiro desfrute da doçura que sente ao ouvir essa música,



contudo não experimenta um prazer tão grande quanto quem tem o ouvido mais
fino, embora ambos estejam contentes.

Cantar exige certo esforço, mas o canto eleva: “O peregrino que segue alegre
cantando em sua viagem soma concretamente o esforço do canto ao do caminhar,
e não obstante com tal aumento de esforço anima‑se e alivia o esforço da marcha”.
Contudo, não se deveria fazer “como os cantores que ficam roucos, por força de
repetir um motete à exaustão”.
Existem ainda outros meios de descontração, como a leitura e também a escrita.
Lê‑se ou escreve‑se não apenas para instruir a si mesmo ou aos outros, mas
também para recrear a si mesmo e aos outros. Sente‑se prazer também em
escrever, e o autor do Teótimo confessava isso de bom grado ao seu leitor:

Como os escultores de pérolas preciosas, sentindo que a vista se cansa de mantê‑la
fixa em traços delicados de sua obra, põem com prazer diante de si alguma
esplêndida esmeralda, para que, admirando de vez em quando o verde, possam
recrear‑se e fazer repousar seus olhos cansados. Do mesmo modo, nestas múltiplas
ocupações que minha condição me acumula incessantemente, sempre tenho
pequenos projetos sobre temas religiosos a tratar, nos quais penso quando posso,
para elevar e fazer repousar meu espírito.

As festas, os banquetes e as “pompas”
            Enquanto os protestantes haviam suprimido a maior parte das festas, os
católicos continuavam a celebrar numerosas festividades, em particular as de
Nossa Senhora e dos santos. Para Francisco de Sales, “os domingos e as festas
sagradas” são dias diferentes dos outros, por isso “em geral veste‑se melhor”.
Além das festas religiosas “mandadas pela Igreja” e “por ela recomendadas”,
existem as “festas civis”, como a celebrada em Lião por ocasião da entrada de Luís
XIII naquela cidade. Também o bispo de Genebra era festejado durante suas visitas
pastorais, como em sua solene entrada em Bonneville:

“Minha querida Filha, que bom povo eu encontrei no meio de tão altas montanhas!
Que honra, que acolhimento, que veneração por seu bispo! Outro dia cheguei a tal
cidade no meio da noite; mas os habitantes haviam preparado tantas luzes e tanta
festa que tudo estava iluminado”.

Por ocasião das festas organizam‑se banquetes e veste‑se “com grande pompa”.
Ora, “os banquetes, as pompas” fazem parte das coisas que Francisco de Sales
colocava entre aquelas que “em essência não são de modo algum más, mas sim



indiferentes”. Tudo depende do uso que se faz delas.
Preparar um bom almoço é demonstração de amizade: de fato, “como se pode mais
genuinamente expressar o desejo de que um amigo desfrute de uma boa refeição
senão preparando‑lhe um banquete saboroso e requintado?”.
Mas não se deve cair em excessos: “Aqueles que, encontrando‑se num festim,
provam cada prato e comem um pouco de tudo, arruínam seriamente o estômago,
ao qual provocam uma indigestão tão grave que não dormem a noite inteira, não
conseguindo fazer outra coisa senão vomitar”. Os casamentos são grandes ocasiões
para festejar e alegrar‑se; mas não é raro, constatava o bispo, que “se deem
milhares de desregramentos em passatempos, em banquetes e em conversas”.

Os “colóquios alegres e amáveis”
            Entre os passatempos mais comuns e agradáveis da sociedade humana, há
enfim as conversas familiares, os “colóquios alegres e amáveis”. Os temas tratados
podem ser muito diversos. Segundo Camus, o bispo de Genebra não desprezava
falar com os amigos “de construções, de pintura, de música, de caça, de aves, de
plantas, de jardins, de flores”. Sabia extrair, ao seu modo, “dessas coisas tantas
elevações espirituais”.
Na Filoteia, Francisco de Sales consagra cinco capítulos ao tema Do falar. Entre os
dois excessos – tagarelice e taciturnidade – há espaço para a conversa, cujas
qualidades principais devem ser a amabilidade e o bom humor. Três defeitos a
destroem: as palavras grosseiras, a mentira e o escárnio.
Seguindo Aristóteles e Santo Tomás, Francisco de Sales elogia a “eutrapelia”,
palavra grega que designa a conversação agradável, e por isso a Filoteia deve
evitar as “risadas e alegrias estúpidas e insolentes”, como “cortar a fala a fulano,
difamar beltrano, provocar terceiro, fazer mal a um tolo”.
A alegria não deve ser reduzida a mero sentimento privado; é também, em certo
sentido, um dever social. As cartas de Francisco de Sales a seus correspondentes
estão cheias de conselhos desse tipo: “Conservai a santa e cordial alegria que nutre
as forças do espírito e edifica o próximo”. Para “contentar” os outros, a alegria é
indispensável: “Sinto‑me muito consolado pela alegria que permeia o vosso viver;
Deus de fato é o Deus da alegria”.
Pode‑se, portanto, brincar e contar gracejos, com a boa consciência do religioso
avinhonense que havia “zombado publicamente” dele, porque havia escrito na
Filoteia “que durante a recreação se podem contar piadas”. O exemplo vinha de
cima:

São Luís, quando os religiosos queriam falar com ele de assuntos importantes



depois do almoço: Não é tempo para falar disso – dizia –, mas para se recrear com
algo alegre e com gracejos: cada um diga honestamente o que quiser.

Se as palavras são “limpas, civis e honestas”, qual o mal nisso? Francisco de Sales
recomendava frequentemente a alegria, mesmo às visitandinas que podiam ser
tentadas a negligenciar a recreação. O dever, as responsabilidades, as ocupações
impõem obrigações que facilmente nos fazem esquecer o “dever da alegria”.
Francisco de Sales falava por experiência ao escrever:

“É preciso não apenas fazer a vontade de Deus, mas, para ser uma pessoa devota,
é preciso fazê‑la de maneira alegre. Se eu não fosse bispo, talvez – sabendo o que
isso quer dizer – eu não gostaria de sê‑lo. Mas sendo bispo, não apenas sou
obrigado a cumprir o que esta pesada vocação exige; devo também cumpri‑lo com
alegria, devo comprazer‑me e considerá‑lo agradável”.

Há que entender que a alegria nem sempre residia em todos os “planos” da alma
humana, mas às vezes apenas no seu “ápice”.

O humor salesiano
            Ficando sem notícias, a um amigo curioso que as pedia, respondia: “Todas
as nossas notícias reduzem‑se a isto: não temos nenhuma”. Observar pequenas
estranhezas de uns e outros presta‑se bem a alguma observação espirituosa. A
uma de suas filhas espirituais, um tanto presunçosa e autossuficiente, lança esta
alfinetada gentilmente zombeteira: “Sinto‑me à vontade pelo fato de os meus livros
terem encontrado passagem no vosso espírito, que é tão bom que julga bastar‑se a
si mesmo”. Podem‑se autorizar certas damas de Chambéry a entrar no mosteiro
para ver a nascente congregação? “Disse‑lhes que sim, contanto que não tragam a
longa cauda […] São damas muito boas, salvo a vaidade”.
A ironia é muito fina nesta passagem de uma pregação em que zomba da falsa
cortesia que se ostenta ao ouvir o pregador: “Quando se é convidado para jantar,
alguém toma para si; aqui, porém, é extremamente cortês, porque nunca se deixa
de servir aos outros”. As inúmeras imagens e comparações, tomadas em particular
dos animais, fazem frequentemente sorrir, porque o bispo evoca não apenas
animais “nobres” como o leão ou “graciosos” como as pombas, mas também
macacos, galinhas, rãs, camaleões e crocodilos.
Uma grande questão debatida entre os autores espirituais era saber se era
permitido rir. Na realidade, há duas maneiras de rir: “O escárnio suscita riso com
desprezo e nojo do próximo; a conversa alegre, porém, provoca riso numa
simplicidade tranquila, por confiança e franqueza íntima, unidas à gentileza das



palavras”. Quando o bispo de Genebra ensinava catecismo às crianças, gostava “de
fazer rir um pouco os presentes” brincando com as máscaras e as danças, tanto
que seu auditório o “incitava com palmas a continuar a agir como menino entre as
crianças”.
O humor é o sal da conversa e um dos meios mais seguros para se comunicar com
o próximo. O bispo de Genebra tinha certo gosto por “jogos de palavras”. Falando
da brandura para consigo mesmo, zomba gentilmente daqueles que “tendo-se
enfurecido, se enfurecem porque se enfureceram, irritam‑se porque se irritaram e
praguejam porque praguejaram”. A respeito de algumas ilusões que alguns fazem
sobre segredos bem guardados nos mosteiros femininos, encontramos este
agradável comentário: “Não há segredo que não passe secretamente de uma à
outra”.
Quando soube que o irmão João Francisco seria seu coadjutor e que em breve o
aliviaria do peso da diocese, exclamou: “Isto vale mais do que um chapéu de
cardeal”. Esse irmão de caráter impetuoso e impaciente pôs à prova sua paciência
várias vezes, até o ponto de lhe escrever um dia: “Penso, meu irmão, que há uma
mulher muito afortunada. Adivinha quem é. […] Essa mulher muito afortunada é
aquela com quem não casaste”. Outra vez comparou os três irmãos Sales a três
ingredientes para fazer uma boa salada:

“Cada um de nós três proverá o necessário para uma boa salada: João Francisco
providenciará um bom vinagre, porque é muito forte; Luís providenciará o sal,
porque é sensato; e o pobre Francisco é um bom moço que servirá o azeite, tal é
sua estima pela doçura”.

Feliz daquele que sabe rir de si mesmo!


