[] Tempo de leitura: 10 min.

«Corajoso, obediente, bom cidaddao e magnanimo», tais eram, segundo Francisco de
Sales, algumas das qualidades do homem preocupado com o bem publico. A
coragem, explicava ele, me faz «empreender pela razao as coisas perigosas»; a
obediéncia é devida «ao principe a quem sirvo»; a magnanimidade consiste «na
grandeza desta acao» que se empreende em vista do bem comum. Enfim, para ser
«bom cidadao», é preciso ter «o amor pelo publico» e «a afeicao por sua patria».
Mesmo que a palavra cidadao ainda designasse, sob o0 antigo regime, apenas o
habitante de uma cidade, vé-se que a expressao «bom cidadao» estava ligada ao
«amor pelo publico».

Amar e servir o seu pais

O bom cidadao ama seu pais, o que significa que ele o prefere a qualquer
outro «em afeicao», mas nao necessariamente «em estima», pois nada impede que
se possa reconhecer o valor, ou até a superioridade dos outros, um pouco como
acontece no casamento:

As mulheres devem preferir seus maridos a qualquer outro, nédo em honra, mas em
afeicdo; assim, cada um prefere seu pais em amor e ndo em estima, e cada
timoneiro ama mais o navio em que navega do que 0s outros, ainda que mais ricos
e mais bem equipados.

O apego aos seus, a sua familia, ao seu pais, aos seus amigos, as suas «ovelhas»,
transformava-se em nostalgia quando ele estava longe. Foi assim que, em 1618, no
inicio de sua ultima estadia em Paris, ele escreveu a uma de suas correspondentes:
«Estou aqui até a Pascoa; e acredite, minha carissima filha, ja que é preciso, estou
aqui de bom grado, mas com um corac¢ao que se alegraria imensamente em estar
entre nossas pequenezas € em meu pais».

O amor ao pais se confundia, entao, com a obediéncia ao principe e com o servico
que |lhe era devido. O aprendizado da fidelidade ao soberano e do servico ao Estado
fazia parte da educacao. Tendo conseguido que um de seus sobrinhos fosse
admitido como pajem na corte de Turim, ele considerava que esse favor permitiria
a0 rapaz «aprender em sua infancia os primeiros elementos deste servi¢co ao qual
seu nascimento o obriga a dedicar toda a sua vida».

Mesmo como bispo, Francisco de Sales se comportava como um sudito fiel, leal e
devotado a casa de Saboia. Quando entrevia perigos, alertava o duque;
aconselhava-lhe uma alianca quando a julgava «extremamente Util aos negécios»



de seu mestre. Quando soube que o duque de Nemours conspirava contra o duque
de Saboia, absteve-se prudentemente de frequenta-lo, citando o «velho
ensinamento»: «O lugar de um bispo é em seu redil e ndo na corte», e terminando
com esta brilhante comparacao: «Nao queimo minhas asas nesta chama». Quando
a Saboia estava em perigo, ele Ihe suplicava insistentemente que trouxesse sua
coragem «a defesa deste sangue, desta casa, desta coroa, deste Estado».

No entanto, se Francisco de Sales é um servidor fiel, nao é um cortesao adulador e
interesseiro. H4, de fato, muitas maneiras de servir ao principe:

Aqueles que servem aos principes por interesse geralmente prestam servicos mais
solicitos, mais ardentes e sensiveis; mas aqueles que servem por amor os prestam
mais nobres, mais generosos e, consequentemente, mais estimaveis.

Seja como for, Francisco de Sales defendia a obediéncia como a primeira virtude
civica, certamente porque a considerava «uma virtude moral que depende da
justica». Ele a recomendava a Filoteia: «Vocé deve obedecer a seus superiores
politicos, isto é, a seu principe e aos magistrados que ele estabeleceu sobre seu
pais». Até o fim de sua vida, Francisco de Sales demonstrou senso civico. Foi por
obediéncia ao dugue que ele empreendeu, apesar de seu estado de salde, a Ultima
viagem, que o levou a Avignon e a Liao, onde morreul.

Superar certas barreiras sociais

A sociedade em que vivia Francisco de Sales era composta por camadas
muito diversificadas e, além disso, separadas por barreiras. Havia «os eclesiasticos,
0s nobres, os de toga longa e o populacho ou terceiro estado».
Quando algo ia mal, cada um jogava a responsabilidade nos outros, dizia ele em um
sermao: 0 povo acusa a nobreza, a nobreza incrimina os «ministros da justica»,
estes denunciam os soldados, os soldados jogam a culpa nos capitaes, os capitaes
denigrem os principes. Em conclusao, «nao é permitido falar malde ninguém, sem
perigo, neste tempo em que estamos, senao da Igreja, da qual cada um é censor,
cada um a critica». A conclusao é ébvia: que cada um se examine e assuma suas
responsabilidades.
Se a divisdo dos cidadaos é um mal que pode produzir o pior, a unido faz a forca,
como diz o provérbio. «As sedicdes e perturbacdes internas de uma republica a
arruinam completamente e a impedem de resistir ao estrangeiro». Quando havia
«dissensdes e variedades de concepcdes», ele lembrava com firmeza que «a uniao
e o laco dos espiritos» é «necessaria a toda boa empreitada». Em certos casos, o
«bem da cidade» exigia que alguns renunciassem a «sua opiniao particular» e que



se decidisse a «retomar de novo o consentimento do geral, para op6-lo ao
julgamento dos particulares».

Mesmo as religiosas da Visitacao era preciso lembrar o principio da igualdade das
pessoas e denunciar, se necessario, esta grande miséria das honras: «Superestima-
se acima dos outros e depois se chega a dizer: sou de tal casa e aquela de outra».
Um dia, ele lhes contou a histéria da filha de um marechal, que nao conseguia se
resolver a chamar de «irma» outra religiosa que era de origem humilde. Era preciso,
segundo ele, despojar-se «do desejo de ser estimado por sua origem nobre ou se
julgar melhor que os outros». Ele até exclamou:

Oh! somos todos iguais, pois somos todos filhos do mesmo pai e da mesma mae, de
Adao e Eva; é, portanto, uma grande loucura glorificar-se por causa da proépria
linhagem.

Quando a justica é lesada

Um bom cidadao se caracteriza por seu senso de justica. Infelizmente, as
ocasides para denunciar as injusticas nao faltam. Francisco de Sales se empenhava
nisso frequentemente no pulpito. Foi assim que, em seu impeto de jovem pregador,
ele atacou um dia, sucessivamente, diversas categorias de fraudadores: o artesao,
«gue vende sua mercadoria por um preco excessivo»; o rabula, «que por uma
ninharia mantém um processo que arruina a alma, o corpo e a casa de duas partes
miseraveis»; o juiz, pouco apressado em fazer justica e «que a faz tao longa, se
desculpa com dez mil razdes de costume, de estilo, de teoria, de pratica e de
cautela»; o usurario, que se engana a si mesmo fazendo a Escritura mentir; os
padres, que se lisonjeiam com dispensas para servir a dois senhores; e as damas,
gue se comprazem em ser cortejadas «desculpando-se de que nao fazem atos
contrarios a sua honra». As praticas comerciais, pensava ele, raramente ocorrem
sem engano, o que o fazia dizer que «os compradores e 0s vendedores sao
geralmente ladrdes, se nao forem tementes e nao tiverem grande cuidado em
vigiar seu coracao».
Em certas circunstancias particulares, o bispo sabia muito bem gque as boas
palavras e as esmolas nao bastavam; ele entao considerava seu dever intervir
diretamente junto as autoridades competentes para defender os direitos das
pessoas ameacadas. Pois «nao se deve apenas dispor-se a nao negligenciar o
inocente», escrevia ele, «mas é preciso unir-se a ele para a defesa de sua causa».
Em periodo de fome, ele atacava as «damas que matam ovelhas para alimentar um
caozinho covarde e manhoso». Durante os conflitos armados, ele solicitava para
seu «pobre bom povo» a isencao dos encargos de guerra e pedia a protecao e as



esmolas do rei sobre os catélicos do pais de Gex. A lei evangélica exclui toda
guerra, lembra Francisco de Sales, que acrescentava: «contudo, a guerra é
permitida por causa da malicia dos homens: pode-se repelir a forca com a forca». O
pior sao as pessoas que se aproveitam disso, «que com isso se enriguecem e
engordam».

A justica parece muitas vezes um desafio neste mundo, sempre instavel, que oscila
sem cessar entre o inferno e o paraiso. Se para os cristdaos essas duas realidades
fazem parte do além, encontram-se, contudo, imagens sugestivas delas aqui na
terra.

Quando alguém vive em «uma republica calamitosa, tiranizada» por um «rei
maldito», é o inferno; os habitantes ali «sofrem tormentos indiziveis»; os olhos
veem «a horrivel visao dos demoénios e do inferno»; os ouvidos nunca ouvem senao
«choros, lamentacdes e desesperos».

O paraiso, ao contrario, é uma «cidade feliz», onde todos vivem «na consolacao de
uma sociedade feliz e indissollUvel». Como é bom considerar «a nobreza, a beleza e
a multidao dos cidadaos e habitantes deste feliz pais»! E Francisco de Sales
exclamava: «Oh! que lugar desejavel e amavel, que cidade preciosa!» ou ainda:
«0Oh! que companhia feliz!»

Naturalmente, a cidade ideal ndo existe na terra, mas isso nao é razao para nao
trabalhar para torna-la um pouco menos indigna de tal modelo. Justica e paz sao os
bens que a sociedade civil e a «republica crista» reclamam. Ora, «é preciso ceder a
necessidade do préximo», quando este os reclama com toda razao.

«A republica depende da religiao» e «a religiao depende da republica»
Homem da Igreja acima de tudo, Francisco de Sales queria ser alheio aos
assuntos diretamente politicos. Em um tempo de controvérsias com os
protestantes, onde os catdlicos e até mesmo muitos religiosos eram inclinados a
politica e as solugdes politicas, ele distinguia claramente os dominios, admitindo
uma certa forma de autonomia do temporal. Ele escrevia ao governador da Saboia:

Quanto a mim, protesto que ignoro os assuntos de Estado, e quero ignora-los a tal
ponto que nao estejam nem em meu pensamento, nem em meu cuidado, nem em
minha boca, a nao ser que se apresente alguma ocasidao de testemunhar a Sua
Alteza que sou seu apaixonado e fiel sudito.

O bispo queria, antes de tudo, formar bons ministros de Deus. Para ele, o padre nao
devia se meter em questdes temporais e politicas. Ele fara a mesma recomendacao
ao futuro cardeal Richelieu, que encontrou em Tours em 1619, quando ainda era



apenas bispo de Lucon, mas ja secretario de Estado. Ele escreverd a madre de
Chantal:

Aprendi a conhecer muitos prelados, e particularmente o Sr. bispo de Lucon, que
me jurou toda amizade e me disse que enfim se juntaria ao meu partido, para nao
pensar mais senao em Deus e na salvacao das almas.

O futuro mostrara que essas boas intencdes nao durarao, ou pelo menos que o
cardeal as interpretara a sua maneira.

Seria preciso, por isso, desinteressar-se da felicidade temporal de seus
compatriotas? «Quem nao ama muito a coisa publica, ndo se preocupa muito se ela
se arruina», escreve ele no Tratado do Amor de Deus. A politica, alids, ndo é
estranha a religiao e a consciéncia. Contrariamente ao ministro protestante que
gueria separar os dois dominios, sob o pretexto de que a honra é devida apenas a
Deus, o autor da Defesa do Estandarte da Santa Cruz replicava «que é cortar
demais da honra devida a Deus tirar dela o civil e o politico».

Francisco de Sales nao era, portanto, tentado a eliminar a religiao da vida publica.
Embora admitindo uma certa laicidade do Estado, ou pelo menos uma
diversificacao das tarefas civil e religiosa, ele pensava que os principes tinham
interesse em refletir sobre as vantagens da religiao. Por sua vez, a Igreja nao
hesitava em «implorar» o socorro do «braco secular», especialmente quando o
catolicismo estava ameacado ou a moralidade estava em perigo.

Segundo Sao Francisco de Sales, «a republica depende da religiao como o corpo da
alma; e a religiao depende da republica como a alma do corpo». Unido e distincao
eram os dois principios que governavam, segundo ele, as relacdes entre a Igreja e o
Estado. A ideia de separacao nao entrava nesse esquema, cujo modelo estava nas
relacdes do corpo e da alma. A desgraca era que a politica se servia da religiao e
gue o poder espiritual estava como que submetido ao poder temporal do principe. O
bispo de Genebra se queixava disso a seu amigo, o bispo de Belley:

Que abjecao que tenhamos a espada espiritual na mao e que, como simples
executores das vontades do magistrado temporal, tenhamos que golpear quando
ele ordena e cessar quando ele comanda, e que sejamos privados da principal
chave daquelas que Nosso Senhor nos deu, que é a do julgamento, do
discernimento e da ciéncia no uso de nossa espada!

Sua atitude de sudito obediente do dugue de Saboia era acompanhada de um senso
esclarecido de seus proéprios direitos. Ele sempre se considerou principe de



Genebra, ou seja, soberano temporal legitimo da cidade da qual Calvino e o partido
huguenote haviam tomado o controle. Em dezembro de 1601, a pedido de Dom de
Granier, ele havia redigido um memorial destinado a fornecer as provas histéricas
disso. O inicio, mais claro impossivel, declarava que o bispo de Genebra é «o Unico
principe soberano legitimo de Genebra e de suas dependéncias, nao obstante os
senhores duques de Saboia, como sucessores dos condes de Genebra por um lado,
e os cidadaos de Genebra por outro, pretendam o contrario».

Enfim, para garantir a paz dos Estados e da Igreja, era melhor nao agitar demais
certas questodes relativas a autoridade da Santa Sé nos assuntos temporais,
especialmente no que dizia respeito ao poder do papa de depor os reis. Quando
Roberto Belarmino, «esse grande e célebre cardeal», «esse excelentissimo
tedlogo», escreveu por ordem do papa que o poder deste se estendia também ao
temporal dos reis, Francisco de Sales nao ficou contente e escreveu a um de seus
amigos de tendéncias galicanas:

N&o, nem mesmo gostei de certos escritos de um santo e excelentissimo prelado,
nos quais ele tocou no poder indireto do papa sobre os principes; ndo que eu tenha
julgado se isso é ou ndo é, mas porque nesta era em que temos tantos inimigos
externos, creio que nao devemos mover nada dentro do corpo da Igreja.

Cidadao do mundo

A educacao do bom cidadao em uma visao humanista nao pode se limitar a
pequena patria e uma de suas tarefas consiste em cultivar o senso do universal. O
conhecimento dos outros povos do mundo era facilitado pelo estabelecimento dos
primeiros mapas geograficos:

Aqueles que em quatro ou cinco folhas de papel mostram Roma, Paris, Viena e as
maiores cidades da Franca, marcam com pequenos pontos qual é a grandeza e a
situacdo dos lugares, embora isso ndao seja nada em comparacao com o que é; mas
aqueles que entendem e conhecem a geografia entendem por ai o que é Paris,
Roma, Viena e outras.

Amar seu pais nao autoriza o desprezo pelos outros. O autor da Introducdo adverte
contra um habito em que «cada um se da a liberdade de julgar e censurar os
principes e de falar mal de nacdes inteiras, segundo a diversidade das afeicdes que
se tem por elas». Segundo um de seus intimos, o bispo de Genebra «tinha horror a
toda difamacao e ndao aprovava nem mesmo que se fizesse alusao a esses vicios
gue os autores costumam atribuir a certas nacdes».



O cristdo, sobretudo, é aberto por principio ao mundo inteiro: se eu quero apenas a
vontade de Deus, exclamava ele, «gue me importa que me enviem a Espanha ou a
Irlanda? E se eu busco apenas sua cruz, por que me aborrecerad que me enviem as
indias, as terras novas ou as velhas, ja que tenho certeza de que a encontrarei em
toda parte?»

Uma maneira concreta de se abrir ao universal é o aprendizado de linguas. Ele
admirava Mitridates, rei do Ponto, que, segundo Plinio, «sabia vinte e duas linguas».
Em sua oracao fuinebre do dugue de Mercceur, ele louvava esse grande personagem
porque ele «tinha também o uso da eloquéncia e a graca de bem expressar suas
belas concepcdes, ndo somente nesta nossa lingua francesa, mas também em
alema, italiana e espanhola»; a frente de suas tropas, ele sabia «falar a cada um
em sua propria lingua, francés, alemao, italiano».

Sua abertura ao universal se fara sentir cada vez mais a medida que avancar em
idade e experiéncia. Perto do fim de sua vida, para mostrar sua perfeita indiferenca
diante das viagens e missdes que o esperavam fora da Saboia, ele escrevera esta
declaracao significativa: «Nao sou mais deste pais, mas do mundo».



