
⏱ ️Tempo de leitura: 10 min.

«Corajoso, obediente, bom cidadão e magnânimo», tais eram, segundo Francisco de
Sales, algumas das qualidades do homem preocupado com o bem público. A
coragem, explicava ele, me faz «empreender pela razão as coisas perigosas»; a
obediência é devida «ao príncipe a quem sirvo»; a magnanimidade consiste «na
grandeza desta ação» que se empreende em vista do bem comum. Enfim, para ser
«bom cidadão», é preciso ter «o amor pelo público» e «a afeição por sua pátria».
Mesmo que a palavra cidadão ainda designasse, sob o antigo regime, apenas o
habitante de uma cidade, vê-se que a expressão «bom cidadão» estava ligada ao
«amor pelo público».

Amar e servir o seu país
            O bom cidadão ama seu país, o que significa que ele o prefere a qualquer
outro «em afeição», mas não necessariamente «em estima», pois nada impede que
se possa reconhecer o valor, ou até a superioridade dos outros, um pouco como
acontece no casamento:

As mulheres devem preferir seus maridos a qualquer outro, não em honra, mas em
afeição; assim, cada um prefere seu país em amor e não em estima, e cada
timoneiro ama mais o navio em que navega do que os outros, ainda que mais ricos
e mais bem equipados.

O apego aos seus, à sua família, ao seu país, aos seus amigos, às suas «ovelhas»,
transformava-se em nostalgia quando ele estava longe. Foi assim que, em 1618, no
início de sua última estadia em Paris, ele escreveu a uma de suas correspondentes:
«Estou aqui até a Páscoa; e acredite, minha caríssima filha, já que é preciso, estou
aqui de bom grado, mas com um coração que se alegraria imensamente em estar
entre nossas pequenezas e em meu país».
O amor ao país se confundia, então, com a obediência ao príncipe e com o serviço
que lhe era devido. O aprendizado da fidelidade ao soberano e do serviço ao Estado
fazia parte da educação. Tendo conseguido que um de seus sobrinhos fosse
admitido como pajem na corte de Turim, ele considerava que esse favor permitiria
ao rapaz «aprender em sua infância os primeiros elementos deste serviço ao qual
seu nascimento o obriga a dedicar toda a sua vida».
Mesmo como bispo, Francisco de Sales se comportava como um súdito fiel, leal e
devotado à casa de Saboia. Quando entrevia perigos, alertava o duque;
aconselhava-lhe uma aliança quando a julgava «extremamente útil aos negócios»



de seu mestre. Quando soube que o duque de Nemours conspirava contra o duque
de Saboia, absteve-se prudentemente de frequentá-lo, citando o «velho
ensinamento»: «O lugar de um bispo é em seu redil e não na corte», e terminando
com esta brilhante comparação: «Não queimo minhas asas nesta chama». Quando
a Saboia estava em perigo, ele lhe suplicava insistentemente que trouxesse sua
coragem «à defesa deste sangue, desta casa, desta coroa, deste Estado».
No entanto, se Francisco de Sales é um servidor fiel, não é um cortesão adulador e
interesseiro. Há, de fato, muitas maneiras de servir ao príncipe:

Aqueles que servem aos príncipes por interesse geralmente prestam serviços mais
solícitos, mais ardentes e sensíveis; mas aqueles que servem por amor os prestam
mais nobres, mais generosos e, consequentemente, mais estimáveis.

Seja como for, Francisco de Sales defendia a obediência como a primeira virtude
cívica, certamente porque a considerava «uma virtude moral que depende da
justiça». Ele a recomendava a Filoteia: «Você deve obedecer a seus superiores
políticos, isto é, a seu príncipe e aos magistrados que ele estabeleceu sobre seu
país». Até o fim de sua vida, Francisco de Sales demonstrou senso cívico. Foi por
obediência ao duque que ele empreendeu, apesar de seu estado de saúde, a última
viagem, que o levou a Avignon e a Lião, onde morreu.

Superar certas barreiras sociais
            A sociedade em que vivia Francisco de Sales era composta por camadas
muito diversificadas e, além disso, separadas por barreiras. Havia «os eclesiásticos,
os nobres, os de toga longa e o populacho ou terceiro estado».
Quando algo ia mal, cada um jogava a responsabilidade nos outros, dizia ele em um
sermão: o povo acusa a nobreza, a nobreza incrimina os «ministros da justiça»,
estes denunciam os soldados, os soldados jogam a culpa nos capitães, os capitães
denigrem os príncipes. Em conclusão, «não é permitido falar malde ninguém, sem
perigo, neste tempo em que estamos, senão da Igreja, da qual cada um é censor,
cada um a critica». A conclusão é óbvia: que cada um se examine e assuma suas
responsabilidades.
Se a divisão dos cidadãos é um mal que pode produzir o pior, a união faz a força,
como diz o provérbio. «As sedições e perturbações internas de uma república a
arruínam completamente e a impedem de resistir ao estrangeiro». Quando havia
«dissensões e variedades de concepções», ele lembrava com firmeza que «a união
e o laço dos espíritos» é «necessária a toda boa empreitada». Em certos casos, o
«bem da cidade» exigia que alguns renunciassem à «sua opinião particular» e que



se decidisse a «retomar de novo o consentimento do geral, para opô-lo ao
julgamento dos particulares».
Mesmo às religiosas da Visitação era preciso lembrar o princípio da igualdade das
pessoas e denunciar, se necessário, esta grande miséria das honras: «Superestima-
se acima dos outros e depois se chega a dizer: sou de tal casa e aquela de outra».
Um dia, ele lhes contou a história da filha de um marechal, que não conseguia se
resolver a chamar de «irmã» outra religiosa que era de origem humilde. Era preciso,
segundo ele, despojar-se «do desejo de ser estimado por sua origem nobre ou se
julgar melhor que os outros». Ele até exclamou:

Oh! somos todos iguais, pois somos todos filhos do mesmo pai e da mesma mãe, de
Adão e Eva; é, portanto, uma grande loucura glorificar-se por causa da própria
linhagem.

Quando a justiça é lesada
            Um bom cidadão se caracteriza por seu senso de justiça. Infelizmente, as
ocasiões para denunciar as injustiças não faltam. Francisco de Sales se empenhava
nisso frequentemente no púlpito. Foi assim que, em seu ímpeto de jovem pregador,
ele atacou um dia, sucessivamente, diversas categorias de fraudadores: o artesão,
«que vende sua mercadoria por um preço excessivo»; o rábula, «que por uma
ninharia mantém um processo que arruína a alma, o corpo e a casa de duas partes
miseráveis»; o juiz, pouco apressado em fazer justiça e «que a faz tão longa, se
desculpa com dez mil razões de costume, de estilo, de teoria, de prática e de
cautela»; o usurário, que se engana a si mesmo fazendo a Escritura mentir; os
padres, que se lisonjeiam com dispensas para servir a dois senhores; e as damas,
que se comprazem em ser cortejadas «desculpando-se de que não fazem atos
contrários à sua honra». As práticas comerciais, pensava ele, raramente ocorrem
sem engano, o que o fazia dizer que «os compradores e os vendedores são
geralmente ladrões, se não forem tementes e não tiverem grande cuidado em
vigiar seu coração».
Em certas circunstâncias particulares, o bispo sabia muito bem que as boas
palavras e as esmolas não bastavam; ele então considerava seu dever intervir
diretamente junto às autoridades competentes para defender os direitos das
pessoas ameaçadas. Pois «não se deve apenas dispor-se a não negligenciar o
inocente», escrevia ele, «mas é preciso unir-se a ele para a defesa de sua causa».
Em período de fome, ele atacava as «damas que matam ovelhas para alimentar um
cãozinho covarde e manhoso». Durante os conflitos armados, ele solicitava para
seu «pobre bom povo» a isenção dos encargos de guerra e pedia a proteção e as



esmolas do rei sobre os católicos do país de Gex. A lei evangélica exclui toda
guerra, lembra Francisco de Sales, que acrescentava: «contudo, a guerra é
permitida por causa da malícia dos homens: pode-se repelir a força com a força». O
pior são as pessoas que se aproveitam disso, «que com isso se enriquecem e
engordam».
A justiça parece muitas vezes um desafio neste mundo, sempre instável, que oscila
sem cessar entre o inferno e o paraíso. Se para os cristãos essas duas realidades
fazem parte do além, encontram-se, contudo, imagens sugestivas delas aqui na
terra.
Quando alguém vive em «uma república calamitosa, tiranizada» por um «rei
maldito», é o inferno; os habitantes ali «sofrem tormentos indizíveis»; os olhos
veem «a horrível visão dos demônios e do inferno»; os ouvidos nunca ouvem senão
«choros, lamentações e desesperos».
O paraíso, ao contrário, é uma «cidade feliz», onde todos vivem «na consolação de
uma sociedade feliz e indissolúvel». Como é bom considerar «a nobreza, a beleza e
a multidão dos cidadãos e habitantes deste feliz país»! E Francisco de Sales
exclamava: «Oh! que lugar desejável e amável, que cidade preciosa!» ou ainda:
«Oh! que companhia feliz!»
Naturalmente, a cidade ideal não existe na terra, mas isso não é razão para não
trabalhar para torná-la um pouco menos indigna de tal modelo. Justiça e paz são os
bens que a sociedade civil e a «república cristã» reclamam. Ora, «é preciso ceder à
necessidade do próximo», quando este os reclama com toda razão.

«A república depende da religião» e «a religião depende da república»
            Homem da Igreja acima de tudo, Francisco de Sales queria ser alheio aos
assuntos diretamente políticos. Em um tempo de controvérsias com os
protestantes, onde os católicos e até mesmo muitos religiosos eram inclinados à
política e às soluções políticas, ele distinguia claramente os domínios, admitindo
uma certa forma de autonomia do temporal. Ele escrevia ao governador da Saboia:

Quanto a mim, protesto que ignoro os assuntos de Estado, e quero ignorá-los a tal
ponto que não estejam nem em meu pensamento, nem em meu cuidado, nem em
minha boca, a não ser que se apresente alguma ocasião de testemunhar a Sua
Alteza que sou seu apaixonado e fiel súdito.

O bispo queria, antes de tudo, formar bons ministros de Deus. Para ele, o padre não
devia se meter em questões temporais e políticas. Ele fará a mesma recomendação
ao futuro cardeal Richelieu, que encontrou em Tours em 1619, quando ainda era



apenas bispo de Luçon, mas já secretário de Estado. Ele escreverá à madre de
Chantal:

Aprendi a conhecer muitos prelados, e particularmente o Sr. bispo de Luçon, que
me jurou toda amizade e me disse que enfim se juntaria ao meu partido, para não
pensar mais senão em Deus e na salvação das almas.

O futuro mostrará que essas boas intenções não durarão, ou pelo menos que o
cardeal as interpretará à sua maneira.
Seria preciso, por isso, desinteressar-se da felicidade temporal de seus
compatriotas? «Quem não ama muito a coisa pública, não se preocupa muito se ela
se arruína», escreve ele no Tratado do Amor de Deus. A política, aliás, não é
estranha à religião e à consciência. Contrariamente ao ministro protestante que
queria separar os dois domínios, sob o pretexto de que a honra é devida apenas a
Deus, o autor da Defesa do Estandarte da Santa Cruz replicava «que é cortar
demais da honra devida a Deus tirar dela o civil e o político».
Francisco de Sales não era, portanto, tentado a eliminar a religião da vida pública.
Embora admitindo uma certa laicidade do Estado, ou pelo menos uma
diversificação das tarefas civil e religiosa, ele pensava que os príncipes tinham
interesse em refletir sobre as vantagens da religião. Por sua vez, a Igreja não
hesitava em «implorar» o socorro do «braço secular», especialmente quando o
catolicismo estava ameaçado ou a moralidade estava em perigo.
Segundo São Francisco de Sales, «a república depende da religião como o corpo da
alma; e a religião depende da república como a alma do corpo». União e distinção
eram os dois princípios que governavam, segundo ele, as relações entre a Igreja e o
Estado. A ideia de separação não entrava nesse esquema, cujo modelo estava nas
relações do corpo e da alma. A desgraça era que a política se servia da religião e
que o poder espiritual estava como que submetido ao poder temporal do príncipe. O
bispo de Genebra se queixava disso a seu amigo, o bispo de Belley:

Que abjeção que tenhamos a espada espiritual na mão e que, como simples
executores das vontades do magistrado temporal, tenhamos que golpear quando
ele ordena e cessar quando ele comanda, e que sejamos privados da principal
chave daquelas que Nosso Senhor nos deu, que é a do julgamento, do
discernimento e da ciência no uso de nossa espada!

Sua atitude de súdito obediente do duque de Saboia era acompanhada de um senso
esclarecido de seus próprios direitos. Ele sempre se considerou príncipe de



Genebra, ou seja, soberano temporal legítimo da cidade da qual Calvino e o partido
huguenote haviam tomado o controle. Em dezembro de 1601, a pedido de Dom de
Granier, ele havia redigido um memorial destinado a fornecer as provas históricas
disso. O início, mais claro impossível, declarava que o bispo de Genebra é «o único
príncipe soberano legítimo de Genebra e de suas dependências, não obstante os
senhores duques de Saboia, como sucessores dos condes de Genebra por um lado,
e os cidadãos de Genebra por outro, pretendam o contrário».
Enfim, para garantir a paz dos Estados e da Igreja, era melhor não agitar demais
certas questões relativas à autoridade da Santa Sé nos assuntos temporais,
especialmente no que dizia respeito ao poder do papa de depor os reis. Quando
Roberto Belarmino, «esse grande e célebre cardeal», «esse excelentíssimo
teólogo», escreveu por ordem do papa que o poder deste se estendia também ao
temporal dos reis, Francisco de Sales não ficou contente e escreveu a um de seus
amigos de tendências galicanas:

Não, nem mesmo gostei de certos escritos de um santo e excelentíssimo prelado,
nos quais ele tocou no poder indireto do papa sobre os príncipes; não que eu tenha
julgado se isso é ou não é, mas porque nesta era em que temos tantos inimigos
externos, creio que não devemos mover nada dentro do corpo da Igreja.

Cidadão do mundo
            A educação do bom cidadão em uma visão humanista não pode se limitar à
pequena pátria e uma de suas tarefas consiste em cultivar o senso do universal. O
conhecimento dos outros povos do mundo era facilitado pelo estabelecimento dos
primeiros mapas geográficos:

Aqueles que em quatro ou cinco folhas de papel mostram Roma, Paris, Viena e as
maiores cidades da França, marcam com pequenos pontos qual é a grandeza e a
situação dos lugares, embora isso não seja nada em comparação com o que é; mas
aqueles que entendem e conhecem a geografia entendem por aí o que é Paris,
Roma, Viena e outras.

Amar seu país não autoriza o desprezo pelos outros. O autor da Introdução adverte
contra um hábito em que «cada um se dá a liberdade de julgar e censurar os
príncipes e de falar mal de nações inteiras, segundo a diversidade das afeições que
se tem por elas». Segundo um de seus íntimos, o bispo de Genebra «tinha horror a
toda difamação e não aprovava nem mesmo que se fizesse alusão a esses vícios
que os autores costumam atribuir a certas nações».



O cristão, sobretudo, é aberto por princípio ao mundo inteiro: se eu quero apenas a
vontade de Deus, exclamava ele, «que me importa que me enviem à Espanha ou à
Irlanda? E se eu busco apenas sua cruz, por que me aborrecerá que me enviem às
Índias, às terras novas ou às velhas, já que tenho certeza de que a encontrarei em
toda parte?»
Uma maneira concreta de se abrir ao universal é o aprendizado de línguas. Ele
admirava Mitrídates, rei do Ponto, que, segundo Plínio, «sabia vinte e duas línguas».
Em sua oração fúnebre do duque de Mercœur, ele louvava esse grande personagem
porque ele «tinha também o uso da eloquência e a graça de bem expressar suas
belas concepções, não somente nesta nossa língua francesa, mas também em
alemã, italiana e espanhola»; à frente de suas tropas, ele sabia «falar a cada um
em sua própria língua, francês, alemão, italiano».
Sua abertura ao universal se fará sentir cada vez mais à medida que avançar em
idade e experiência. Perto do fim de sua vida, para mostrar sua perfeita indiferença
diante das viagens e missões que o esperavam fora da Saboia, ele escreverá esta
declaração significativa: «Não sou mais deste país, mas do mundo».


