
⏱ ️Tempo de leitura: 4 min.

A riqueza que nos ameaça deixar cegos e surdos

A parábola do rico e do pobre Lázaro, que encontramos no evangelho de Lucas,
capítulo 16,19-31, não é simplesmente uma história sobre a justa distribuição das
riquezas materiais. É um relato que penetra no cerne da condição humana,
confrontando-nos com uma pergunta inquietante: quem realmente possui quem? O
rico possuía sua riqueza, ou era a riqueza que o possuía, transformando-o em seu
escravo?
Essa inversão de perspectiva abre um espaço de reflexão profunda. O homem da
parábola não foi condenado por roubar ou explorar, mas por ter-se tornado cego e
surdo. Sua tragédia não residia em ter, mas em não ver e em não ouvir. Vivia num
mundo reduzido às únicas e exclusivas dimensões de sua casa, de seus bens, do
seu bem-estar imediato. À porta de sua casa jazia Lázaro, coberto de feridas que os
cães vinham lamber, mas aquele pobre havia se tornado invisível, seu grito
silencioso inaudível.

A riqueza existencial
Quando falamos de riqueza, tendemos imediatamente a pensar em dinheiro, bens
materiais, sucesso econômico. Mas existe uma riqueza mais sutil e pervasiva: a
existencial. É a riqueza de quem está bem, de quem encontrou seu espaço de
conforto, de quem vive rodeado de relações positivas, de experiências gratificantes,
de certezas reconfortantes. É a riqueza de uma comunidade que funciona, de um
grupo onde se sente acolhido, de um ambiente onde tudo flui agradavelmente.
Essa riqueza existencial é um dom, sem dúvida. É justo desfrutá-la, celebrá-la,
perceber a beleza do que se vive. Mas é justamente aí que se esconde o perigo
mais insidioso: o de se fechar nessa abundância, de transformar o espaço do bem-
estar num gueto dourado, separado da realidade circundante.
O rico da parábola vivia assim. Não lhe faltava nada, e ainda assim lhe faltava tudo:
faltava-lhe a capacidade de ver além de si mesmo, de perceber o outro, de deixar-
se tocar pela realidade que pressionava à sua porta. Sua riqueza havia se tornado
uma prisão invisível, com grades feitas de hábito, indiferença e
autorreferencialidade.

A cegueira e a surdez do conforto
A zona de conforto é um dos conceitos mais perigosos da modernidade. Ilude-nos,
fazendo crer que o bem-estar é um direito a ser protegido em vez de um dom a ser
compartilhado. Convence-nos de que preservar nosso equilíbrio é mais importante



do que nos abrir ao grito dos outros. Sussurra-nos que já fizemos o suficiente, que
finalmente podemos relaxar, que os outros problemas não nos dizem respeito
diretamente.
A cegueira do rico não era física, mas espiritual. Via seu palácio, suas roupas, sua
mesa farta. Mas não via Lázaro. Não porque Lázaro estivesse escondido, mas
porque o rico havia desenvolvido aquela forma particular de cegueira que filtra a
realidade, deixando passar apenas o que confirma sua visão do mundo.
E havia também a surdez. O texto nos revela esse segundo defeito quando o
homem, do além, suplica a Abraão que envie alguém dentre os mortos para que
seus irmãos ouçam. Mas foi ele quem não ouviu! Era surdo ao grito silencioso da
pobreza, àquela sofrência que não grita, mas persiste, que não incomoda, mas
existe, que não reclama, mas espera.

A escuta interior como condição indispensável da escuta exterior
Como superar essa dupla paralisia da cegueira e da surdez? A resposta não está
num simples esforço de vontade ou num programa de atividades sociais. A resposta
está numa conversão mais profunda: não podemos ver Cristo no pobre se não
contemplarmos Cristo dentro de nós. Não podemos ouvir o grito dos vulneráveis se
não estivermos sintonizados com a voz de Deus em nosso coração.
Os grandes testemunhos da caridade – de Dom Bosco à Madre Teresa de Calcutá –
não partiram de uma análise sociológica da pobreza, mas de uma experiência
mística do amor de Deus. Sua capacidade de ver, ouvir e responder ao exterior
nascia de uma vida interior intensa, de uma contemplação que não era fuga do
mundo, mas preparação para o encontro com o mundo.
Este é o paradoxo: quanto mais se desce à profundidade do próprio coração para aí
reconhecer o amor de Deus, mais se adquire a capacidade de sair de si mesmo
para encontrar o outro. A vida espiritual não é um retraimento narcisista, mas o
treino necessário para desenvolver aquela sensibilidade que nos permite perceber
Cristo onde quer que Ele se manifeste.

A missão como partilha da riqueza
Cada pessoa é uma missão. Esta afirmação não significa que todos devemos nos
tornar ativistas frenéticos ou nos engajar em projetos grandiosos. Significa antes
que a riqueza que recebemos – material, cultural, espiritual, existencial – não é
nossa propriedade exclusiva, mas um dom destinado à circulação.
Quem ama põe-se em movimento, sai de si, deixa-se atrair e atrai por sua vez. O
amor é dinâmico por natureza: não pode ser acumulado, conservado, blindado
numa zona de conforto. Ou o compartilhamos, ou o perdemos. Ou o fazemos



circular, ou se corrompe.
O desafio, portanto, não é renunciar à riqueza existencial, mas possuí-la de modo
diferente: não como proprietários ciumentos, mas como administradores generosos;
não como destinatários finais, mas como canais de transmissão; não como ponto de
chegada, mas como ponto de partida para novos percursos de partilha.

Minoria criativa e sinais de esperança
Num mundo marcado por crescentes desigualdades e indiferenças estruturais,
quem escolhe não se tornar cego e surdo torna-se necessariamente uma minoria.
Mas essa é uma minoria criativa, capaz de acender luzes de esperança mesmo
pequenas e, certamente, contagiosas.
A esperança não é otimismo ingênuo nem resignação passiva. A esperança é uma
pessoa: Cristo, que continua a interpelar-nos através de cada Lázaro que jaz à porta
de nossa existência. Reconhecê-lo aí, no rosto desfigurado do pobre, no grito
silencioso do excluído, no sofrimento ignorado do vulnerável, é a única maneira de
não nos tornarmos escravos de nossa riqueza, de não acabar consumidos pelo
nosso próprio bem-estar.
A parábola deixa-nos com uma urgência: hoje, agora, antes que seja tarde demais,
abrir os olhos e os ouvidos à realidade que nos rodeia. Porque amanhã, do outro
lado, não servirá de nada arrepender-se de não ter visto e ouvido.


