[] Tempo de leitura: 4 min.
A riqueza que nos ameacga deixar cegos e surdos

A pardbola do rico e do pobre Lazaro, que encontramos no evangelho de Lucas,
capitulo 16,19-31, nao é simplesmente uma histéria sobre a justa distribuicao das
riguezas materiais. E um relato que penetra no cerne da condicdo humana,
confrontando-nos com uma pergunta inquietante: quem realmente possui quem? O
rico possuia sua riqueza, ou era a riqueza que o0 possuia, transformando-o em seu
escravo?

Essa inversao de perspectiva abre um espaco de reflexao profunda. O homem da
parabola nao foi condenado por roubar ou explorar, mas por ter-se tornado cego e
surdo. Sua tragédia nao residia em ter, mas em nao ver e em nao ouvir. Vivia num
mundo reduzido as Unicas e exclusivas dimensdes de sua casa, de seus bens, do
seu bem-estar imediato. A porta de sua casa jazia Lazaro, coberto de feridas que os
caes vinham lamber, mas aguele pobre havia se tornado invisivel, seu grito
silencioso inaudivel.

A riqueza existencial

Quando falamos de riqueza, tendemos imediatamente a pensar em dinheiro, bens
materiais, sucesso econdmico. Mas existe uma riqueza mais sutil e pervasiva: a
existencial. E a riqueza de quem estd bem, de quem encontrou seu espaco de
conforto, de quem vive rodeado de relacdes positivas, de experiéncias gratificantes,
de certezas reconfortantes. E a riqueza de uma comunidade que funciona, de um
grupo onde se sente acolhido, de um ambiente onde tudo flui agradavelmente.
Essa riqueza existencial é um dom, sem dlvida. E justo desfruté-la, celebra-la,
perceber a beleza do que se vive. Mas é justamente ai que se esconde o perigo
mais insidioso: o de se fechar nessa abundancia, de transformar o espaco do bem-
estar num gueto dourado, separado da realidade circundante.

O rico da parabola vivia assim. Nao |he faltava nada, e ainda assim |he faltava tudo:
faltava-lhe a capacidade de ver além de si mesmo, de perceber o outro, de deixar-
se tocar pela realidade que pressionava a sua porta. Sua riqueza havia se tornado
uma prisao invisivel, com grades feitas de habito, indiferenca e
autorreferencialidade.

A cegueira e a surdez do conforto

A zona de conforto é um dos conceitos mais perigosos da modernidade. llude-nos,
fazendo crer que o bem-estar € um direito a ser protegido em vez de um dom a ser
compartilhado. Convence-nos de que preservar nosso equilibrio € mais importante



do que nos abrir ao grito dos outros. Sussurra-nos que ja fizemos o suficiente, que
finalmente podemos relaxar, que os outros problemas nao nos dizem respeito
diretamente.

A cegueira do rico nao era fisica, mas espiritual. Via seu palécio, suas roupas, sua
mesa farta. Mas nao via Lazaro. Nao porque Lazaro estivesse escondido, mas
porque o rico havia desenvolvido aquela forma particular de cegueira que filtra a
realidade, deixando passar apenas o que confirma sua visao do mundo.

E havia também a surdez. O texto nos revela esse segundo defeito quando o
homem, do além, suplica a Abradao que envie alguém dentre os mortos para que
seus irmaos oucam. Mas foi ele quem nao ouviu! Era surdo ao grito silencioso da
pobreza, aquela sofréncia que nao grita, mas persiste, que ndo incomoda, mas
existe, que nao reclama, mas espera.

A escuta interior como condicao indispensavel da escuta exterior

Como superar essa dupla paralisia da cegueira e da surdez? A resposta nao estd
num simples esforco de vontade ou num programa de atividades sociais. A resposta
estd numa conversao mais profunda: ndo podemos ver Cristo no pobre se nao
contemplarmos Cristo dentro de nds. Nao podemos ouvir o grito dos vulneraveis se
nao estivermos sintonizados com a voz de Deus em nosso coracao.

Os grandes testemunhos da caridade - de Dom Bosco a Madre Teresa de Calcuta -
nao partiram de uma andalise socioldgica da pobreza, mas de uma experiéncia
mistica do amor de Deus. Sua capacidade de ver, ouvir e responder ao exterior
nascia de uma vida interior intensa, de uma contemplacao que nao era fuga do
mundo, mas preparagao para o encontro com o mundo.

Este é o paradoxo: quanto mais se desce a profundidade do préprio coragao para ai
reconhecer o amor de Deus, mais se adquire a capacidade de sair de si mesmo
para encontrar o outro. A vida espiritual nao é um retraimento narcisista, mas o
treino necessario para desenvolver aquela sensibilidade que nos permite perceber
Cristo onde quer que Ele se manifeste.

A missao como partilha da riqueza

Cada pessoa € uma missao. Esta afirmacao nao significa que todos devemos nos
tornar ativistas frenéticos ou nos engajar em projetos grandiosos. Significa antes
gue a riqueza que recebemos - material, cultural, espiritual, existencial - ndao é
nossa propriedade exclusiva, mas um dom destinado a circulacao.

Quem ama pobe-se em movimento, sai de si, deixa-se atrair e atrai por sua vez. O
amor é dinamico por natureza: nao pode ser acumulado, conservado, blindado
numa zona de conforto. Ou o compartilhamos, ou o perdemos. Ou o fazemos



circular, ou se corrompe.

O desafio, portanto, nao é renunciar a rigueza existencial, mas possui-la de modo
diferente: nao como proprietarios ciumentos, mas como administradores generosos;
nao como destinatarios finais, mas como canais de transmissao; ndao como ponto de
chegada, mas como ponto de partida para novos percursos de partilha.

Minoria criativa e sinais de esperanca

Num mundo marcado por crescentes desigualdades e indiferencas estruturais,
quem escolhe nao se tornar cego e surdo torna-se necessariamente uma minoria.
Mas essa € uma minoria criativa, capaz de acender luzes de esperanca mesmo
pequenas e, certamente, contagiosas.

A esperanca nao é otimismo ingénuo nem resignacao passiva. A esperanca € uma
pessoa: Cristo, que continua a interpelar-nos através de cada Lazaro que jaz a porta
de nossa existéncia. Reconhecé-lo ai, no rosto desfigurado do pobre, no grito
silencioso do excluido, no sofrimento ignorado do vulneravel, é a Unica maneira de
nao nos tornarmos escravos de nossa riqueza, de nao acabar consumidos pelo
nosso proprio bem-estar.

A parabola deixa-nos com uma urgéncia: hoje, agora, antes que seja tarde demais,
abrir os olhos e os ouvidos a realidade que nos rodeia. Porque amanha, do outro
lado, nao servird de nada arrepender-se de nao ter visto e ouvido.



