
⏱ ️Tempo de leitura: 42 min.

Estreia 2026. “Fazei tudo o que ele vos disser”

Crentes, livres para servir

Comentário à Estreia 2026

Introdução
a. O primeiro sinal de Jesus é um ‘portal de entrada’
b. A irrupção definitiva de Deus na história
c. Jesus inaugura uma relação de amor, uma aliança de bondade e abundância
1. VER – A acolhida dos sinais dos tempos
a. Maria não era uma hóspede “neutra”
b. Os desafios e as dificuldades devem ser reconhecidos e enfrentados, não postos
de lado
c. A história é o escrínio revelador da ação de Deus
d. Convite à reflexão
2. ESCUTAR – Enraizados na fé em Cristo
a. Os eventos devem ser lidos e vividos à luz de Cristo
b. A vontade de Deus emerge dos eventos que vivemos
c. Um processo nutrido e iluminado pela Palavra
d. Convite à reflexão
3. ESCOLHER – Viver o chamado com liberdade
a. A escuta livre com uma confiança completa
b. Toda ação tem sentido – logos – somente na e a partir da Palavra – Logos
c. O perigo de uma fé que se adapta à cultura dominante
d. Convite à reflexão
4. AGIR – Servir com total generosidade
a. Servir livremente porque enraizados em Cristo
b. Cooperadores no projeto de Deus para os jovens
c. A ousadia da fé
d. Convite à reflexão
5. 150 anos – Salesianos Cooperadores: o sonho profético de Dom Bosco continua
6. Algumas propostas pastorais
1. “Fazei tudo o que ele vos disser”: para uma pedagogia da escuta pessoal
2. Maria em Caná: educadora da liberdade autêntica
3. A arte de ler os sinais dos tempos com os jovens



4. Escolher: a liberdade cristã como resposta vocacional
5. Os 150 anos dos Salesianos Cooperadores: um modelo para hoje
Conclusão

Caríssimos Irmãos,
Filhas de Maria Auxiliadora,
Membros todos da Família Salesiana,
Jovens,

O encontro com a ESTREIA oferece a cada ano a oportunidade de todos os Grupos
da Família Salesiana reunir-se ao redor de um tema específico, para compartilhar e
viver momentos intensos de oração e reflexão, de escuta e de fraternidade. É um
desejo e uma esperança de que cada Grupo e as pessoas que o compõem possam
encontrar alimento para o caminho e apoio para sua vivência educativo-pastoral e
pessoal.

Introdução
A ESTREIA que nos acompanhou no ano passado, construída ao redor do tema
jubilar da esperança, ofereceu-nos a oportunidade de olhar para o mistério de
Cristo como fonte de luz que nos ajuda a contemplar as maravilhas de Deus no
momento presente. Vivenciamos momentos que nos fortaleceram na fé naquilo que
o Senhor ainda tem para nos revelar, e entendemos a esperança como força do “já”
e coragem do “ainda não”. Também contemplamos como em Dom Bosco a força
da esperança ajudou-o e sustentou-o em seu caminho de descoberta e na
concretização do projeto de Deus.
Há 150 anos, a esperança foi o motor do coração pastoral de Dom Bosco, um
coração capaz de ler os sinais dos tempos e contemplar o mundo apoiado na fé em
Deus. A comemoração dos cento e cinquenta anos da primeira expedição
missionária salesiana não quer ser uma celebração confinada a um momento
cronológico. Ao recordar esse momento histórico, contemplamos como o espírito de
Deus encontrou em Dom Bosco um coração aberto e disponível. A resposta de Dom
Bosco soube superar uma visão estreita e autorreferencial da vida.
Dom Bosco vivia em Turim, mas o seu coração e a sua mente pertenciam ao mundo
inteiro. A sua esperança fundamentava-se na certeza de que – uma vez descoberto
o projeto de Deus – não há outro caminho a não ser seguir a sua vontade até o fim.
Contemplando a virtude teologal da esperança que animava a sua vida, podemos
entrever aquilo que os seus primeiros discípulos já sentiam e mais tarde
comentaram: Dom Bosco homem de fé, Dom Bosco crente, “Dom Bosco com Deus”.



Este ano, eu gostaria de propor como Estreia o tema da fé. Ele surgiu de maneira
gradual, mas clara, quando no início de junho de 2025 os vários Grupos da Família
Salesiana se reuniram para a Consulta Mundial. As reflexões compartilhadas
indicavam o tema da fé: não apenas como um seguimento natural da esperança,
mas como o “fundamento” da própria esperança. Se a força da esperança se apoia
na fé, uma vida verdadeiramente cheia de esperança remete a uma relação de fé
mais profunda e autêntica com Jesus, o Filho do Pai, que se fez homem por nós e
continua presente entre nós com a força do Espírito. Será, portanto, como uma
peregrinação na fé de toda a Família Salesiana: juntos para nos renovar, juntos para
viver no mundo como cristãos (e salesianos).
Em sua primeira Carta Encíclica Lumen fidei[1], o Papa Francisco oferece sobre isso
alguns pontos muito pertinentes. Antes de tudo, como introdução geral ao tema da
fé, o Papa convida-nos à correção do olhar: a fé, não como algo teologicamente
distante, mas como “uma luz a redescobrir“. Crer, viver pela fé significa querer
caminhar na luz. A fé, portanto, é o fundamento que temos e o caminho que
empreendemos porque realmente queremos viver a vida de maneira bela e
saudável. Abraçar a fé expressa esse desejo profundo de viver na luz, recusando
viver na escuridão, no vazio, no sem-sentido. Escreve o Papa Francisco que este
chamado a “recuperar o seu caráter de luz” nós o queremos percorrer porque
“quando a sua chama se apaga, todas as outras luzes acabam também por perder o
seu vigor. De fato, a luz da fé possui um caráter singular, sendo capaz de iluminar
toda a existência do homem” (n .4).
Este primeiro convite interpela-nos diretamente quando reconhecemos que a nossa
missão é educar à fé e na fé. O desafio que logo surge é muito evidente: como
podemos fazê-lo se essa fonte de luz em mim for sendo apagada? Como podemos
permanecer tranquilos quando percebemos que a extinção da luz em nosso coração
significa, a longo prazo, deixar os jovens e todos aqueles que acompanhamos nas
trevas mais densas?
Além disso, essa luz tem algumas características que precisam ser nomeadas.
São características que surgem como apoios necessários nos momentos duros e
difíceis no caminho da fé.
Antes disso, pela sua potência, a luz da fé “não pode dimanar de nós mesmos,
(mas) tem de vir de uma fonte mais originária, deve vir em última análise de Deus”
(n. 4). Na verdade, não se trata apenas de oferecer coisas humanas, inteligentes e
profissionais, mas de algo muito maior. Essa luz, então, não é nossa; ela nos foi
dada.
Há um segundo aspecto, fruto da extraordinária gratuidade divina, e o Papa
Francisco descreve-o em termos ao mesmo tempo profundos e ternos: “A fé nasce



no encontro com o Deus vivo, que nos chama e revela o seu amor: um amor que
nos precede e sobre o qual podemos apoiar-nos para construir solidamente a vida”.
A fé não é um produto. Nasce não tanto “do encontro com Deus”, mas “no
encontro com Deus”. Um encontro que deve ser vivido como expressão de plena
liberdade e como fonte contínua que nos alimenta com a sua luz.
Esta breve introdução já estabelece as bases necessárias para situar o tema da fé
no interior de uma dinâmica relacional. Uma dinâmica típica do nosso carisma
salesiano. A vivência da fé no encontro com Jesus, Filho de Deus, emerge como a
espinha dorsal das nossas ações pela força do seu Espírito. Por meio dessa energia
trinitária somos os primeiros beneficiários daquele dom que dá forma e significado
a tudo o que somos e, consequentemente, a tudo o que fazemos e propomos para a
salvação dos jovens.

“Fazei tudo o que ele vos disser”

Crentes, livres para servir

Deixemo-nos guiar neste ano por uma frase do Evangelho de João pronunciada por
Maria logo no início do mesmo Evangelho. Naquilo que deveria ser uma bela festa
de casamento surge uma dificuldade: falta vinho. Diante da possibilidade de a festa
se tornar um fracasso, encontramos a reação que sai do coração de Maria: é preciso
intervir. E o que Maria faz é simplesmente apresentar a situação real a Jesus. Mas a
sua hora, a de Jesus, ainda não chegou. Maria, a mãe atenciosa, com grande
serenidade, convida os servos a apenas ouvir o que Jesus lhes dirá no momento da
“sua hora”.
Proponho neste ano que aceitem o convite de Maria com a mesma atitude de
disponibilidade e liberdade que vemos nos servos. Nós também, membros dos
vários Grupos da Família Salesiana, devemos recordar a verdade da nossa opção e
identidade: somos servos, apenas servos. E hoje Maria também nos diz: “Façam o
que ele lhes disser”. Seja o que for que Jesus nos diga, devemos simplesmente
acolhê-lo, assumi-lo e vivê-lo, sem condições.
Convido a todos, queridas irmãs e queridos irmãos, depois de termos vivido a força
da esperança, aquela “esperança que não engana”, a permitir que as palavras de
Maria cheguem ao nosso coração, e a dirigir o nosso olhar e a nossa escuta a Jesus,
ao que ele nos vai dizer, na consciência e na alegria de sermos servos.
Queremos ser sustentados pela mesma fé ao encher as ânforas até a borda, a levar
a água transformada em vinho às realidades cotidianas que habitamos e
compartilhamos com todos. Como muitos de nós nos vemos na linha de frente, em



situações difíceis e em locais críticos, reconhecemos o risco de uma fé frágil, às
vezes até ausente, com as dramáticas consequências que então constatamos: a
falta de compartilhar o “vinho” da bondade, da empatia e do amor.

Evangelho de João 2, 1-11

No terceiro dia, houve um casamento em Caná da Galileia, e a mãe de Jesus estava
lá.
Também Jesus e seus discípulos foram convidados para o casamento. Faltando o
vinho, a mãe de Jesus lhe disse: “Eles não têm vinho!” Jesus lhe respondeu:
“Mulher, que é isso, para mim e para ti? A minha hora ainda não chegou”. Sua mãe
disse aos que estavam servindo: “Fazei tudo o que ele vos disser!”
Estavam ali seis talhas de pedra, de quase cem litros cada, destinadas às
purificações rituais dos judeus. Jesus disse aos que estavam servindo: “Enchei as
talhas de água”! E eles as encheram até à borda. Então disse: “Agora, tirai e levai
ao encarregado da festa”. E eles levaram. O encarregado da festa provou da água
mudada em vinho, sem saber de onde viesse, embora os serventes que tiraram a
água o soubessem. Então chamou o noivo e disse-lhe: “Todo o mundo serve
primeiro o vinho bom e, quando os convidados já beberam bastante, serve o menos
bom. Tu guardaste o vinho bom até agora”.
Este início dos sinais, Jesus o realizou em Caná da Galileia. Manifestou sua glória, e
os seus discípulos creram nele.

Entremos no cerne do trecho que inspirou o título da ESTREIA, com a meditação do
primeiro “sinal” que Jesus realiza em Caná da Galileia, conforme o relato de João
(2,1-11).
Três breves reflexões introdutórias oferecem-nos a chave “hermenêutica” que
torna o trecho significativo para a nossa experiência pessoal e comunitária.

a. O primeiro sinal de Jesus é um ‘portal de entrada’
Em uma das suas audiências, o Papa Francisco comenta este trecho com uma
imagem muito concreta. Diz que o primeiro sinal de Jesus é “uma espécie de ‘portal
de entrada’, no qual são esculpidas palavras e expressões que iluminam o inteiro
mistério de Cristo e abrem o coração dos discípulos à fé”[2]. O primeiro sinal de Jesus
não é um espetáculo para admirar; é antes um convite dirigido ao coração de cada
crente. Nele encontramos um apelo às atitudes que garantem a tomada da
proposta da fé nele, como evocado no final do trecho: “seus discípulos creram nele”
(v.11). Esse primeiro sinal em Caná vai imediatamente ao centro da mensagem de
Jesus: o convite a apostar a nossa existência na sua palavra. “Caná” é, hoje, a casa



onde habitamos, a obra onde vivemos a nossa missão, o grupo de jovens, de
professores, de pais que acompanhamos. Nós somos os servos e os discípulos das
várias experiências concretas e cotidianas.
Como em Caná, Maria continua ainda hoje a ter uma missão fundamental e
fundante nesse processo. É ela que, a caminhar conosco, convida-nos a dar o passo
da fé, uma fé assumida livremente para podermos ser servos autênticos. Esse
mesmo processo, feito de fé, liberdade e serviço, é o mesmo vivido por Dom Bosco
ao longo da sua vida. Também Dom Bosco, desde o sonho dos 9 anos, reconhece
Maria como Mãe e Mestra que o sustentava na sua fé, que lhe deu coragem para
ser um servo livre para os jovens no campo por ela indicado.

b. A irrupção definitiva de Deus na história
Um segundo ponto de reflexão é oferecido pelo Papa Bento XVI a partir das
palavras que introduzem este primeiro sinal: “No terceiro dia, houve um casamento
em Caná da Galileia” (v. 1).
No seu livro Jesus de Nazaré, o Papa Bento diz que vemo-nos aqui no coração do
mistério de Deus que se manifesta. A indicação temporal é um símbolo de toda a
ação de Deus na história. O “terceiro dia” comunica a antecipação do cumprimento
da história da salvação que acontece na ressurreição de Cristo, no terceiro dia.
Temos, neste exato momento, diz o Papa, “a irrupção definitiva de Deus sobre a
terra”[3]. Caná é um lugar que contém, de maneira humilde e oculta, o cumprimento
do projeto do amor de Deus pela humanidade. Caná é qualquer lugar para onde
somos enviados, enquanto espaço onde Deus continua a se fazer presente por meio
daqueles que escutam a sua palavra, creem nela e nela vivem.
Esta reflexão tem um alcance realmente significativo para nós. Se “Caná” é
qualquer lugar onde habitamos, então é a nós que o Senhor chama para ser sinais e
portadores do seu amor pelos jovens, pela humanidade. Certamente não depende
de nós a “irrupção de Deus sobre a terra”, mas a nós é dada a oportunidade de
facilitá‑la como dom recebido gratuitamente e livremente acolhido. Cada uma das
nossas ações vividas de forma generosa participa desse desígnio de Deus… mas
também cada uma de nossas resistências ou recusas corre o risco de negar esse
“bom vinho” aos outros.

c. Jesus inaugura uma relação de amor, uma aliança de bondade e
abundância
Um terceiro ponto introdutório, ainda tirado do Papa Bento XVI: o ambiente da festa
“nupcial” é a dimensão mais adequada que caracteriza a relação de Deus com a
humanidade, a aliança nupcial por excelência.[4]



Na verdade, percebemos que Jesus não vem simplesmente para nos deixar uma
mensagem. Mediante este primeiro sinal, o que Jesus está prestes a inaugurar é
uma relação de amor, uma aliança de bondade e abundância. Jesus convida-nos a
entrar em uma relação viva e vivificante. Com ele habitamos um espaço sagrado
onde, antes de tudo, descobrimos que somos amados. Nessa relação de amor
somos positivamente desafiados e encorajados a segui-lo.
Reconhecendo que estamos sempre em busca do “vinho bom” que nunca falta, o
caminho a percorrer é um só, aquele indicado por Maria: “Fazei tudo o que ele vos
disser”. A festa nupcial, de um lado, inaugura uma nova realidade e, de outro,
confere um sigilo à nova e eterna aliança.
Podemos dizer que a experiência de Caná é um verdadeiro “ventre” onde a
fidelidade de Deus vem ao nosso encontro, completando e levando à plenitude a
busca do amor por parte do homem. Isso significa que, quando chega a hora,
responde-se à proposta de Jesus obedecendo (ob-audire), com a escuta da fé, vivida
fielmente.
O banquete torna-se assim o altar que distribui abundantemente o vinho novo da
Palavra. Uma distribuição generosa, fruto da fé vivida com liberdade. Seguindo o
convite de Maria, a vida iluminada pela Palavra de Jesus é vivida na forma de
serviço para o bem de todos, com plena disponibilidade do coração.
À luz do trecho das bodas de Caná, são vários os desafios que a ESTREIA 2026 nos
apresenta. Estou convencido de que o apelo para cada Grupo da Família Salesiana
viver melhor o próprio carisma encontra, neste trecho do Evangelho, novos
estímulos a ser vivido em favor dos jovens e de todos os que partilham a missão
salesiana. Não só, mas também para servir muitas pessoas em várias partes do
mundo às quais o Senhor pede para levarem o vinho da esperança, a alegria da
comunhão.

1. VER – A acolhida dos sinais dos tempos
Um primeiro apelo que os convido a acolher e em que refletir é sobre a atitude de
Maria: a mulher atenta ao que estava acontecendo ao seu redor. O
evangelho diz-nos simplesmente que “No terceiro dia, houve um casamento em
Caná da Galileia, e a mãe de Jesus estava lá” (v.1). O evangelho não dá outras
informações. Mas quando ouvimos essas poucas palavras relacionando-as à sua
reação, começamos a vislumbrar alguns elementos significativos do coração de
Maria.

a. Maria não era uma hóspede “neutra”
A sua presença era atenta e viva em tudo o que acontecia ao seu redor. Em termos



figurados, mas cheios de significado, podemos dizer que Maria abraçou o tempo
e a história daqueles que a receberam como convidada na festa do seu
casamento. Maria podia sentir-se muito bem como alguém que não devia interferir,
embora pressentisse a triste consequência da falta de vinho. E, ainda assim,
escolheu não ficar indiferente.
Aqui está um primeiro aspecto sobre o qual nós, quais seguidores de Jesus, somos
chamados a interrogar-nos: em que medida nos sentimos interpelados pelos
acontecimentos da história que estamos a viver e pelos lugares que habitamos?
Que posição assumimos quando podemos optar por permanecer à distância porque
em certas coisas “não é comigo”, “não é minha responsabilidade”? À luz do que
Maria fez, diante dos desafios que nos cercam, sentimo-nos profunda e
pessoalmente interpelados. Na cultura do anonimato e da indiferença,
reconhecemos que também corremos o risco de tomar decisões pautadas pelo
“politicamente correto”!
Abraçar o tempo e a história como atitude existencial implica certas exigências
que só podemos perceber e assumir à luz da fé em Cristo.
No campo educativo-pastoral, a opção de Maria é para nós um chamado ao mesmo
tempo forte e gentil para não cair naquela indiferença que não apenas justifica as
coisas, mas também as favorece passiva e indiretamente. Quantas vezes
encontramos até mesmo pessoas ditas “de igreja” que, diante do drama dos
refugiados, dos pobres, dos vulneráveis, se retraem em seu bem-estar,
considerando-os apenas como incômodo e descarte?

b. Os desafios e as dificuldades devem ser reconhecidos e enfrentados,
não postos de lado
Assim procedeu Maria em Caná. Quantas vezes acontece-nos que, diante de
situações imprevistas de desconforto, em vez de enfrentá-las com a força da
serenidade e da paixão apostólica, afastamo-nos delas, justificando-nos com
demasiada facilidade! O perigo é que, gradualmente, essa inércia pastoral possa
tornar-se “cultura” também entre nós. Esperamos e pedimos com veemência que
os outros façam a sua parte, talvez atribuindo-lhes as culpas, e assim acreditamos
anestesiar as nossas consciências, fingindo crer que não temos nada a oferecer, ou
que não somos chamados a intervir.
Quando o pobre bate à porta, não nos é lícito fazer de conta que não o vemos. Para
o nosso pai e mestre Dom Bosco, a sua resposta não vinha de cálculos sobre os
meios, mas da disponibilidade do coração, que estava em sintonia com os jovens do
seu tempo. Desde o início, ele foi movido pelo desejo de entrar em contato com os
jovens, pobres e necessitados como eram. Prestemos muita atenção para não nos



deixarmos levar pela perspectiva de uma vida consagrada e pastoral fortemente
condicionada por uma mentalidade burguesa e seletiva. O pobre não é escolhido
por nós, mas nos é enviado pela Providência. Acolher os jovens pobres e fazer o
possível por eles é um chamado que devemos levar a sério.

c. A história é o escrínio revelador da ação de Deus
Um terceiro ponto que tiramos da ação de Maria é a consciência de que, nos
momentos breves e humildes, quando vividos com generosidade, a história se torna
um escrínio que revela a ação de Deus. Uma simples atenção materna, um convite
urgente aos servos, preparam o terreno para a hora de Jesus, para o seu primeiro
sinal. Como o Senhor nos surpreende quando prestamos atenção aos detalhes da
existência humana, especialmente quando estamos com os pobres e necessitados!
Quantas vidas experimentaram o bálsamo da misericórdia de Deus mediante os
gestos de atenção de educadores e educadoras que, com bondade maternal,
ofereceram um sorriso, uma palavra de encorajamento, em vez de olhares de
condenação ou palavras humilhantes!
A experiência toda de dom Bosco diz que “o pátio”, tanto o físico quanto o
metafórico, é o lugar onde se revela a bondade de Deus. Comunicamos a ternura
vivendo-a de forma serena quando estamos presentes entre e para os jovens, que
assim se sentem reconhecidos, valorizados e amados. A partilha constrói-se nas
relações com os nossos colaboradores e colaboradoras quando eles nos pedem
aqueles “cinco minutos” de escuta. A sabedoria pastoral e educativa passa pela
cotidianidade dos gestos, vividos com um coração aberto, disponível, atento e cheio
de afeto.
Vale a pena trazer aqui uma reflexão mais atual do que nunca, oferecida pelo
salesiano Dominic Veliath sobre o contexto da Ásia Sul[5]. Ele escreve:

O carisma salesiano ainda está em peregrinação. Toda peregrinação envolve certa
dose de risco; às vezes é preciso enfrentar o desafio de aventurar-se por um
caminho que pode parecer ainda inexplorado. É nesse contexto que todo Salesiano,
inclusive aquele do contexto da Ásia Sul, confiante na presença constante do
Espírito de Deus, enraizado no carisma salesiano e em comunhão fraterna com toda
a Congregação salesiana, é chamado a continuar o próprio caminho com um pouco
daquela confiança que o poeta Antonio Machado descreveu tão intensamente em
seu poema Caminante no hay Camino: “Caminhante, não há um caminho; o
caminho se faz ao caminhar”.[6]

Maria, a mulher atenta ao que estava acontecendo ao seu redor convida-nos
a não ficar distantes, indiferentes às necessidades daqueles que o Senhor nos pede



para acompanhar.

d. Convite à reflexão
Como Comunidades e Grupos, perguntemo-nos se temos espaços e momentos em
que, juntos, refletimos sobre as pobrezas que nos rodeiam.
Perguntemo-nos se o nosso estilo de vida é realmente um testemunho autêntico
para aqueles que nos conhecem, para aqueles a quem servimos, às vezes
verdadeiros pobres em alma e corpo.
Perguntemo-nos se os pobres são números e objetos de ideologia e estratégia
pastoral, ou se somos para eles servos com os meios que temos. Quão generosos
somos com os nossos “cinco peixes e dois pães”?

2. ESCUTAR – Enraizados na fé em Cristo
Maria, atenta ao que acontecia ao seu redor, diz aos servos: “fazei tudo o que ele
vos disser” (v. 5). O convite é claro e simples. Contudo, bem sabemos que também
é muito exigente. Não se trata apenas de reconhecer os acontecimentos com suas
urgências e necessidades, mas de interpretá-los à luz da fé em Cristo. Na maior
parte das vezes, fazemos uma boa leitura dos fatos, de forma profissional e
competente, com análises geralmente bem desenvolvidas e precisas, num nível,
por assim dizer, “horizontal”. Mas para nós, que seguimos Jesus, esse nível, que
nunca deve faltar, precisa ser absolutamente acompanhado pelo “vertical”. É muito
fácil que, ao responder às várias emergências, tomemos o caminho de uma
atividade frenética a favor dos pobres e necessitados e, a longo prazo, acabemos
muitas vezes sugados por um abismo de ativismo que não nos deixa mais tempo
para olhar o rosto daqueles que queremos servir, nem o rosto d’Aquele que nos
chamou a servi-los em seu nome!

a. Os eventos devem ser lidos e vividos à luz de Cristo
Maria convida a uma resposta que certamente atende a uma dificuldade
inesperada, mas com indicação bem clara: “fazei tudo o que (ele) vos disser”. O
relevo principal não está no que se deve fazer, mas em quem diz o que se deve
fazer! Os acontecimentos devem ser lidos e enfrentados à luz de Cristo. Trata-se de
uma indicação irrenunciável, assim como uma fonte de verdadeira energia para
quem crê. Existem diferentes maneiras de responder às pobrezas. O crente opta
por esta: agir a partir da Palavra de Jesus. Para o crente em Cristo vale o que
muitos santos da caridade transmitiram com a sua vida e o seu testemunho. O
nosso próprio pai, Dom Bosco, também o transmitiu de forma clara: agir em nome
de Jesus.
É de grande relevância para nós o que os primeiros Salesianos conservaram em sua



memória da figura de Dom Bosco, sobretudo nos seus aspectos mais
profundamente espirituais e místicos. Em um artigo das Constituições Salesianas, o
artigo 10, que abre a seção sobre o espírito salesiano, encontramos a síntese dessa
vocação que Dom Bosco viveu de maneira autêntica:

Artigo 10:
Dom Bosco, sob a inspiração de Deus, viveu e nos transmitiu um estilo original de
vida e de ação: o espírito salesiano.
Centro e síntese desse espírito é a caridade pastoral, caracterizada por aquele
dinamismo juvenil que tão fortemente se revelava em nosso Fundador e nas
origens da nossa Sociedade: é um ardor apostólico que nos faz buscar as almas e
servir somente a Deus.

b. A vontade de Deus emerge dos eventos que vivemos
Nessa dinâmica, enraizada em Cristo, surge uma experiência que progressivamente
nos faz desvendar o plano de Deus. A vontade de Deus emerge de dentro da nossa
colaboração nos acontecimentos que vivemos n’Ele e por causa d’Ele. E quando,
com sinceridade, vivemos e agimos a partir do seu olhar, o Senhor da vida sempre
nos surpreende da maneira mais inesperada. Crer, então, não é uma opção que
garante sucessos e triunfos; crer é entregar-se nas suas mãos, é crescer na certeza
segura que provém de um coração guiado pela Providência Divina. Se, em lugar
dessa opção radical, prevalecer a lógica do cálculo, então tudo tomará outra
direção, cujo destino desconhecemos. Maria permanece como guia de uma
confiança total e confiável. Assim foi, assim continua a ser.
No episódio evangélico que estamos meditando não encontramos, de fato,
nenhuma palavra de dúvida ou desconfiança, nem mesmo de resignação por parte
dos servos: apenas gestos de confiança, plena e total:

Sua mãe disse aos servos: «Façam tudo o que ele vos disser».
Estavam ali seis talhas de pedra, de quase cem litros cada, destinadas às
purificações rituais dos judeus. Jesus disse aos que estavam servindo: “Enchei as
talhas de água”! E eles as encheram até à borda. Então disse: “Agora, tirai e levai
ao encarregado da festa”. E eles levaram (v. 5-8).

São versículos que comunicam, no total silêncio dos protagonistas, uma
disponibilidade, uma prontidão e uma generosidade que podem até causar um
pouco de perplexidade. Mas não! É a reação de quem decide apostar na Palavra
ouvida. É a postura de quem realmente crê. É a escolha de quem não fica ali
fazendo perguntas ou, pior ainda, impondo condições. Eis o servo fiel!



c. Um processo nutrido e iluminado pela Palavra
Por fim, colhamos um dado que nós, crentes, não podemos perder: este é um
processo que se sustenta por ser continuamente nutrido e iluminado pela
Palavra. Interpretar tudo à luz de Deus e contemplar a sua vontade nos
acontecimentos que se revelam diante de nós não é algo automático. Exige um
coração em sintonia com o poder da Palavra. Esta é uma necessidade que, em uma
cultura como a nossa – onde a eficiência se sobrepõe à eficácia e onde o resultado
é considerado mais importante que o processo – corremos continuamente o risco de
subestimar, passando diretamente para a ação, mesmo com as melhores intenções.
A consequência é que o ponto de referência – a Palavra meditada e contemplada –
torna-se cada vez mais fraco e, a longo prazo, chega a ser considerado até mesmo
como tempo perdido.
Quantas vezes ouvimos, até mesmo em nossas comunidades religiosas, que não
temos tempo para a meditação porque estamos muito ocupados com trabalhos
pastorais? E quanto maiores se tornam esses trabalhos, mais abandonamos a
amizade com a Palavra. O resultado, infelizmente, é a autorreferência pastoral que
se reforça em nome da ação e dos trabalhos pastorais. Correspondendo àquilo que
o Papa Francisco chamou certa vez de “mundanidade espiritual”, corremos um risco
muito semelhante: o beco sem saída da “mundanidade pastoral”. Ou seja,
trabalhamos com grande empenho na obra de Deus, mas, com o tempo,
esquecemos daquele Deus que inicialmente nos chamou para servi‑Lo. Que
tragédia quando, crendo servir a Deus nos pobres, acabamos por justificar a Sua
própria irrelevância. Acabamos por elevar a ídolos os nossos próprios projetos
pastorais!
Gostaria de oferecer aqui uma reflexão sobre a força e a centralidade da Palavra de
uma santa da caridade que muitos de nós encontraram: Madre Teresa de Calcutá.
Ela escreve às suas consagradas palavras que também valem para nós hoje:

Preocupa-me pensar que algumas dentre vós ainda não encontraram Jesus face a
face, sozinhas, a sós. Podeis até mesmo passar algum tempo na capela, mas já
vistes com os olhos da alma o amor com que Ele olha para vós? Conheceis
realmente o Jesus vivo: não pelos livros, mas por estar com Ele no vosso coração?
Já ouvistes as palavras de amor que Ele vos dirige?… Jamais abandoneis esse
contato íntimo e cotidiano com Jesus como pessoa viva e real e não como mera
ideia. Como poderíamos passar um único dia sem sentir Jesus nos dizer: eu te amo?
É impossível. Nossa alma precisa disso tanto quanto o nosso corpo precisa respirar.
Caso contrário, a oração morre e a meditação degenera em reflexão. Jesus quer que
cada uma de nós o ouça e lhe fale no silêncio do coração. Vigiai sobre tudo aquilo



que poderia impedir esse contato pessoal com o Jesus vivo.[7]

O caloroso convite de Santa Teresa de Calcutá dirige-se a todos que desejam fazer
da fé a fonte da própria identidade e das suas ações. Ser crentes coloca-nos no
coração da história para que, como protagonistas, acolhamos e vivamos a história e
na história, à luz de Cristo. Só assim alimentados e nutridos com o alimento da
Palavra poderemos constatar, admirados, como a vontade de Deus surge mais clara
diante dos nossos olhos.

d. Convite à reflexão
– Reconhecemos o quão fácil é responder às necessidades dos pobres e oferecer
processos educativos e pastorais sem uma prévia leitura humana e, ao mesmo
tempo, espiritual da situação?
– Como Comunidade e Grupos, reconhecemos a urgência da coragem de “perder”
tempo para refletir e rezar, antes de agir? O valor das propostas reside, de fato, nas
raízes que alimentam a árvore para que ela dê frutos bons e duradouros.
– Interiorizamos que servir os pobres é consequência do nosso encontro com Cristo,
por que são eles mesmos que nos remetem a Ele para que O sirvamos ainda mais?
– Percebemos constantemente que o perigo da “mundanidade pastoral” acaba
alimentando o nosso ego, com a consequência de que, em vez de servir os pobres,
terminamos por nos servir dos pobres?

3. ESCOLHER – Viver o chamado com liberdade
O relato do “sinal” de Caná oferece novos elementos que iluminam mais a nossa
experiência de fé vivida, servindo como guia e apelo para os nossos itinerários
educativo-pastorais. Os servos ouvem, acolhem e obedecem, como Maria lhes
pedira que fizessem. As atitude e opções deles são como a realização de outra
declaração de Jesus, quando no episódio lucano da “mulher da multidão [que]
levantou a voz no meio da multidão e lhe disse: «Feliz o ventre que te trouxe e os
seios que te amamentaram!»” ele responde: “Felizes, sobretudo, são os que ouvem
a Palavra de Deus e a põem em prática” (Lc 11,27-28).
Essa é a chave da virada. É importante e decisivo sentir-se parte da história da
humanidade, acolhendo e “lendo” os sinais dos tempos; é absolutamente
necessário estar enraizado na fé em Cristo. Mas a verdade desses dois
comportamentos revela-se na sua melhor forma quando se acolhe e vive a Palavra.
Surge então o itinerário de uma fé autêntica, marcada por um crescimento
saudável e sólido.

a. A escuta livre com uma confiança completa



O momento da virada é marcado por essa escuta livre, pautada por uma confiança
completa. As frases do evangelho têm uma carga muito forte e um significado
sempre atual.

Jesus disse aos que estavam servindo: “Enchei as talhas de água”! E eles as
encheram até à borda. Então disse: “Agora, tirai e levai ao encarregado da festa”. E
eles levaram (v.7-8).

Quando alguém confia em Jesus, não há espaço para mais nada. Pelo contrário, a
disponibilidade humana torna-se ainda mais plena e alegre, mais pronta e
generosa. O autor do evangelho oferece um detalhe que, como educadores e
pastores, não podemos deixar de notar: “encheram (as talhas) até à borda” (v.7).
Até a borda, além da já grande quantidade de litros das talhas. Vale a pena ser
generoso, sempre, com uma generosidade “transbordante”. Quando Jesus chama,
procede-se assim, obedecendo – ob-audire – com liberdade e sem medida, de novo
e de novo, como sugere o trecho seguinte do Evangelho: “disse-lhes novamente:
“Agora, tirai e levai ao encarregado da festa”. E eles levaram (v. 8).
Creio que muitos de nós, em nossa vida, quando crianças e jovens, e creio que
também na fase adulta, tivemos a alegria de encontrar pessoas que nos lembram a
generosidade desses servos. Pessoas que ainda carregamos no coração e na
memória, não tanto pelas coisas que fizeram, mas pela atitude livre e generosa que
nos transmitiram. Essas pessoas certamente nos marcaram, porque o seu coração
era habitado pela presença de Jesus, tinham um coração iluminado e guiado pela
Palavra e nutrido pela Eucaristia.

b. Toda ação tem sentido – logos – somente na e a partir da Palavra –
Logos
Nós servimos apreendendo o que hoje nos é pedido, se realmente quisermos
oferecer uma experiência de crescimento integral àqueles a quem somos chamados
a servir. Seremos educadores e pastores autênticos somente na medida em que
cada ação nossa buscar sentido (razão, motivo, logos) na e a partir da Palavra
(Logos). Somente numa prática de vida entrelaçada de palavras e ações que se
deixam contagiar pela Palavra poderemos ir além do muro da indiferença e da
apatia, tão difundidos hoje. Quando vemos que falta o vinho da esperança e da
verdadeira alegria, quando nos sentimos impotentes diante de tantos desafios reais
que encontramos todos os dias, a tentação é defender-nos tomando distância e
fazendo o mínimo.
Contudo, há outra opção, que é evangélica e salesiana: “abandonar-se” e



“entregar-se” à sua palavra… Como nos testemunham os servos, como nos
testemunham Dom Bosco e tantos Salesianos conhecidos, com as suas opções
concretas, sempre precedidas de uma precisa e sistemática atenção às fontes da
própria vida. Tudo emana desse espaço profundo e sagrado. Foram discípulos e
servos que, da sua vida para e com os outros, fizeram uma experiência que
prolongava a sua relação com Jesus, vivida com a força da sua Palavra. O deles não
era devocionismo abstrato nem pietismo emotivo, mas expressão e síntese de
maturidade humana e espiritual, de visão inteligente e sábia, de empatia humana e
impulso místico. No ob-audire vivido com uma personalidade forte e determinada
não vemos sinais de fraqueza ou de resignação passiva. Podemos dizer que
viveram o seu protagonismo dentro de um quadro relacional marcado pela graça de
unidade, um quadro existencial profundamente humano e profundamente divino.
Obedecendo, jamais renunciaram à sua personalidade; antes, moldaram-na através
dela. A confiança deles na palavra de Jesus, como a dos servos, continua a oferecer-
nos vinho novo que inaugura uma vida nova, para nós e para os nossos jovens.

c. O perigo de uma fé que se adapta à cultura dominante
Reconhecemos aqui o convite para não sucumbir ao perigo de uma fé que se
adequa à cultura dominante. A dimensão profética da nossa missão deve
confrontar-se com um contexto como o atual, que “puxa para baixo”, para o
imediato, o útil e vantajoso, para aquilo que gratifica aqui e agora, ou, no mínimo,
para o mais cômodo. A palavra de Jesus aos servos poderia ser “administrada” e
“tratada” de maneira puramente humana, com uma desconfiança mais do que
plausível e “razoável”. O resultado teria sido muito diferente; podemos imaginá-lo
facilmente.
Quantas vezes, também hoje, acontece que – diante de desafios pastorais urgentes
– prevalece o raciocínio humano. Uma leitura meramente horizontal, construída
intencionalmente, acaba por tornar menos potente e até excluir uma leitura de fé
dos desafios que somos chamados a enfrentar. De um lado, sabemos que estudos e
pesquisas sobre os jovens nos convidam a escutar a sua busca de sentido; de outro,
porém – a essa consciência que exige uma resposta profética – nós nos limitamos a
dar uma resposta meramente horizontal ou, talvez, respondendo apenas a uma
necessidade em vez de à pergunta implícita de significado.
Tem-se a impressão de que se, às vezes, projetamos os nossos medos nos jovens, é
porque nos incomoda enfrentá-los e superá-los, tirando-nos da zona de conforto.
Mantendo-nos no plano meramente humano e racional, ou na cultura dominante,
sentimos uma justificativa superficial, enquanto nossos jovens continuam a gritar
no deserto.



Lendo a história dos primórdios em Valdocco, na casa Pinardi a partir de 1847,
vemos que Dom Bosco ofereceu experiências intensas e sólidas aos jovens. Ele
procurava jovens pobres e sem teto para lhes dar o mínimo necessário:
alimentação, alojamento, educação. Mas já desde o início Dom Bosco estava
consciente de que era preciso oferecer propostas que hoje chamamos de
“integrais”. Pietro Braido escreve:

Humilde nas origens, a primeira instituição de Dom Bosco crescia lentamente como
o grão de mostarda do Evangelho. Essa instituição, porém, existia graças a um
agente de tal força interior, de fé humana e cristã tão sólida, de capacidade de
envolvimento e irradiação tão acentuada, que acabava por oferecer uma imagem
de si muito mais dilatada do que era realmente. Teria sido igual no futuro.[8]

Entretanto, ele não trabalhava só para a publicidade. Na ação de recuperação e de
capacitação religiosa, moral e também civil da juventude, sobretudo trabalhadora,
os “pobres pequenos aprendizes”, ele sabia recorrer igualmente a meios fortes,
como os exercícios espirituais. Já em 1847 fizera a primeira experiência com os
oratorianos. Fora pregador o jovem teólogo Federico Albert (1820-1876),106
proclamado beato em 1984. A repetição de experiência semelhante em 1848 era
mais seguramente atestada pelo próprio Dom Bosco. Ela comportara, para uma boa
alíquota de cinquenta participantes, a permanência dia e noite nos ambientes do
Oratório, o que foi possível pela disponibilidade de toda a casa Pinardi.[9]

Para que a nossa resposta seja cheia de fé na palavra de Jesus, é urgente
aceitarmos esse convite com grande prontidão, tanto em relação Àquele que nos
chama quanto como resposta àqueles que estão à espera. A nossa hesitação, o
nosso vacilo não devem ter a última palavra.

d. Convite à reflexão
Comprometamo-nos para que a nossa vida de fé tenha a forma de um
relacionamento marcado pela liberdade e pelo abandono confiante.
Façamos um exame de consciência sobre as nossas motivações: se elas são
enraizadas e nutridas pela Palavra (Logos), livres de motivações autorreferenciais.
Desenvolvamos a nossa capacidade intelectual sempre à luz da sabedoria de Deus.
Que a nossa inteligência não apague nem atenue a voz profética da Boa Nova.

4. AGIR – Servir com total generosidade
O casamento de Caná foi uma “festa” enriquecida pela resposta confiante e
generosa dos servos ao pedido de Maria de fazer o que Jesus lhes dissesse para
fazer. Quando o serviço é marcado pela dedicação generosa de si, uma



generosidade enraizada na fé, os resultados são um dom para todos. Podemos
constatá-lo nos vários processos educativo-pastorais conduzidos por pessoas
dedicadas à missão, por colaboradores e colaboradoras que se sentem parte viva
do carisma e do projeto pastoral salesiano. Dedicação e pertença que são uma
verdadeira e real acolhida do chamado, a sua realização, não mero apêndice. São
opções que condicionam positivamente seu desfecho. No fim das contas, são essas
opções fundamentais que dão alma a todo itinerário de crescimento integral dos
jovens. São opções que condicionam positivamente o seu desfecho.

a. Servir livremente porque enraizados em Cristo
Não há liberdade mais autêntica e verdadeira do que aquela que emana da relação
com Cristo. A alegria do servo livre provém de um coração que já encontrou o
centro da própria identidade. O servo que se alimenta da fonte que é Cristo não
tem intenções ou motivações alternativas. Vive bem o seu serviço sem precisar
depender da busca de gratificações pessoais vindas de fora. O seu coração já está
cheio d’Aquele que o chamou e enviou, e isso basta e é suficiente.
A sua doação, portanto, é transparente, e por isso comunica externamente o senso
de liberdade interior. Daí vem a verdadeira alegria que todo autêntico servo dos
jovens carrega consigo. Somos portadores do vinho bom, somos “sinais e
portadores do amor de Deus aos jovens, especialmente aos mais pobres” (Const.
2), não porque nós o tenhamos produzido, mas porque cremos que nos foi dado
gratuitamente. Só nos é pedido para não o guardar como propriedade pessoal, mas
para distribuí‑lo com generosidade. A alegria que comunicamos quando estamos
enraizados em Cristo é uma alegria que nos é dada em abundância, mas com a
promessa de que essa alegria se torne plena ao compartilhá‑la. A promessa de
Jesus na última ceia continua a sustentar-nos nesse serviço:

Como meu Pai me ama, assim também eu vos amo. Permanecei no meu amor. Se
observardes os meus mandamentos, permanecereis no meu amor, assim como eu
observei o que mandou meu Pai e permaneço no seu amor. Eu vos disse isso, para
que a minha alegria esteja em vós, e a vossa alegria seja completa (Jo 15,9-11)

Nestes meses do Jubileu do Ano Santo de 2025, muitos de nós viveram ou
acompanharam de perto a experiência do Jubileu dos Jovens, entre o final de julho e
o início de agosto. É impactante recordar aqui as palavras que São João Paulo II
escreveu em sua Carta Apostólica, Novo millennio ineunte, ao término do Ano Santo
de 2000, onde encontramos um comentário sobre o Jubileu dos Jovens daquele ano.
São palavras marcadas pela alegria. Parecem escritas para nós hoje, lidando com



jovens nascidos ao redor do milênio:

Porventura não é Cristo o segredo da verdadeira liberdade e da alegria profunda do
coração? Não é Cristo o maior amigo e, simultaneamente, o educador de toda a
amizade autêntica? Se Cristo lhes for apresentado com o seu verdadeiro rosto, os
jovens reconhecem-No como resposta convincente e conseguem acolher a sua
mensagem, mesmo se exigente e marcada pela Cruz. Por isso, vibrando com o seu
entusiasmo, não hesitei em pedir-lhes uma opção radical de fé e de vida,
apontando-lhes uma missão estupenda: fazerem-se « sentinelas da manhã » (cf. Is
21,11-12) nesta aurora do novo milênio (NMI 9).[10]

Sim, os jovens ainda estão em busca de quem tenha a coragem e a convicção da fé
em Cristo. A busca por parte dos jovens não falta. Precisamos de pessoas maduras
na fé, prontas para apresentar o rosto de Jesus, como servos e peregrinos.
Precisamos de educadores e pastores dispostos a ouvir e viver a boa nova.

b. Cooperadores no projeto de Deus para os jovens
Através deste serviço convicto e alegre nós, educadores e pastores, tornamo-nos
cooperadores no projeto de Deus para os jovens. Como Maria, também nós fizemos
a opção de não nos distanciarmos do que está acontecendo ao nosso redor.
Escolhemos fazer parte da história dos jovens. Porque estamos convencidos de que
esses jovens, hoje mais do que nunca, trazem no coração a pergunta sobre “onde
habita o Senhor”. Eles estão buscando-o talvez até sem o saber. Não têm o
vocabulário para dizê‑lo, mas têm aquela sede profunda que não deixa o coração
em paz. Se falta a linguagem adequada, certamente não falta o coração inquieto.
Quão grande é a nossa responsabilidade, nós que encontramos Jesus, que
frequentemente nos detemos com Jesus, todos os dias! Contudo, somente quando
vivemos esse encontro com fidelidade e consistência conseguimos entender e
compreender a pergunta silenciosa dos jovens. Nessa lógica de um “silêncio que
interpela de forma ensurdecedora”, os verdadeiros educadores e pastores
comunicam, com o seu testemunho e a sua fidelidade, aquela centelha que,
somente ela, sabe incendiar os corações. Foi-nos entregue o “talento” da boa-nova.
Ai de nós se o negligenciarmos, ou pior ainda, se o enterrarmos.
Em sua vida breve, mas intensa, Simone Weil (1909–1943) filósofa, ativista política
e mística francesa, uma mulher desesperadamente em busca deixou uma marca
profunda no pensamento filosófico francês do século XX. Em certo período de sua
vida, ela esteve em contato com o dominicano padre Joseph-Marie Perrin. Dessa
experiência ela escreve em seu diário:



Não é pela maneira como um homem fala de Deus, mas pela maneira como ele fala
das coisas terrenas, que se pode discernir melhor se a sua alma habita no fogo do
amor de Deus.[11]

É uma frase lapidar que se encaixa perfeitamente em nossos contextos educativo-
pastorais. Na maior parte do tempo, os nossos encontros com os jovens e com
todos os que o Senhor nos permite encontrar são simples contato humano, uma
generosa disponibilidade para necessidades e temas imediatos. Entretanto, esse
espaço de pura humanidade torna-se lugar de revelação do amor de Deus: nesses
momentos ocupamos uma “terra sagrada” que não se deve pisar. Nos pátios do
mundo, a nossa presença não é apenas física, mas carrega o que o nosso coração
contém. Mesmo falando de “coisas terrenas”, sem o perceber, comunicamos
“quem” ou “o que” acolhemos e hospedamos em nosso coração. Nesses momentos
simples, a nossa presença, portadora de um coração sadio, facilita de maneira
surpreendente a revelação do projeto de Deus para cada jovem que encontramos.
Bem-aventurados nós se estivermos continuamente conscientes disso. Bem-
aventurados os jovens que encontram estes servos crentes, generosos e cheios de
alegria verdadeira e autêntica.

c. A ousadia da fé
Enfim, não devemos ter nem medo nem vergonha: incentivemos, em nível pessoal
e comunitário, a ousadia da fé. Não se trata de uma postura que desafia o mundo,
muito menos de um fundamentalismo sem sentido. Trata-se, antes, de uma opção
que nos enraíza em Cristo, e assim caminhamos ao encontro do mundo. Não se
trata de confrontar, mas de promover espaços de fraternidade, fomentar a cultura
do diálogo, viver relações marcadas pela compaixão e pela empatia.
Em uma passagem da Encíclica Lumen fidei, o Papa Francisco detém-se sobre a
potencialidade de uma fé que não visa conquistar, mas colaborar para o bem
comum. Como portadores de um carisma que educa e evangeliza, a reflexão do
Papa nos ilumina e exorta a seguir adiante.

A fé não afasta do mundo, nem é alheia ao esforço concreto dos nossos
contemporâneos. Sem um amor fiável, nada poderia manter verdadeiramente
unidos os homens: a unidade entre eles seria concebível apenas enquanto fundada
sobre a utilidade, a conjugação dos interesses, o medo, mas não sobre a beleza de
viverem juntos, nem sobre a alegria que a simples presença do outro pode gerar (n.
51).

O Papa em seguida recorda que essa tomada de posição se torna um dom



inestimável pelas suas consequências sociais. Esse apelo para nós, Grupos da
Família Salesiana, é crucial porque nos alerta para o perigo de considerar “a fé”
como “propriedade privada”, que possuímos em contraposição aos demais. Não é
esse o sentido do chamado. Recordando o contexto da festa de Caná, o vinho é
para todos, inclusive para aqueles que não fizeram bem as contas, inclusive para
quem entrou de penetra na festa e para os mendigos que passam. A fé em Cristo,
como o vinho novo, inaugura a festa da aliança. Eis as palavras do Papa Francisco:

A fé faz compreender a arquitetura das relações humanas, porque identifica o seu
fundamento último e destino definitivo em Deus, no seu amor, e assim ilumina a
arte da sua construção, tornando-se um serviço ao bem comum. Por isso, a fé é um
bem para todos, um bem comum: a sua luz não ilumina apenas o âmbito da Igreja
nem serve somente para construir uma cidade eterna no além, mas ajuda também
a construir as nossas sociedades de modo que caminhem para um futuro de
esperança (n.51).

A ousadia da fé é uma confirmação de que queremos levar a sério o chamado a ser
cooperadores no projeto de Deus para os jovens. Dom Bosco viveu esse chamado
com uma consciência extraordinária e transformou-a em sistema, projeto e
experiência de família. Era uma ousadia que o fez dizer (e viver): “Nas coisas que
são de vantagem à juventude em perigo ou servem para ganhar almas para Deus,
eu corro adiante até a temeridade.”[12]

Nós vivemos a ousadia da fé para favorecer um futuro marcado pela esperança. A
ousadia da fé com as raízes no coração do educador, do pastor, que nunca deixa de
amar, de esperar, de cuidar do seu rebanho.

d. Convite à reflexão
Não tenhamos medo de interrogar-nos de forma íntima e sincera para saber se
estamos realmente servindo os jovens ou se estamos servindo-nos deles para a
nossa própria agenda e razões pessoais.
Chamados como Comunidade a educar com o coração do bom pastor, esforcemo-
nos por encontrar momentos que fortalecem em nós a consciência de que a nossa
presença e a nossa contribuição visam favorecer a descoberta do projeto de Deus
para cada jovem.
Evocando a frase de Simone Weil, a minha alma habita no fogo do amor de Deus?
Se eu não habito na fornalha do amor de Deus, pouco importa a alternativa, onde
eu decidir habitar!

5. 150 anos – Salesianos Cooperadores: o sonho profético de Dom Bosco



continua
Convido-vos a olhar para a ocorrência dos 150 anos de fundação dos Salesianos
Cooperadores como uma experiência que prolonga a palavra de Maria aos servos:
“Fazei tudo o que ele vos disser”.
As reflexões feitas até aqui podem ser atualizadas no projeto que Dom Bosco
amadureceu desde o início de sua missão em Valdocco.
a. O coração de Dom Bosco era um coração aberto para acolher os sinais dos
tempos, com seus desafios e oportunidades.
b. Desde o início houve um caminho enraizado na fé em Cristo, e a sua experiência
pessoal tinha unicamente em Cristo o seu ponto de partida.
c. A proposta que foi amadurecendo tinha como objetivo oferecer aos jovens e aos
seus primeiros colaboradores um chamado a descobrir e viver o projeto pessoal de
vida com liberdade.
d. Num ambiente saudável e santo, onde a razão (sensatez) e a fé (religião) se
alimentavam reciprocamente num contexto de bondade/amorevolezza, esse
caminho tinha como único propósito servir os jovens com total generosidade e amá-
los sem condições.
e. Nas últimas décadas tivemos várias ocasiões e momentos de reflexão que nos
ajudam a contemplar a experiência dos Salesianos Cooperadores à luz do carisma
salesiano. Refiro-me a três fontes que, ao longo deste ano, podem nutrir muitos
momentos de estudo e reflexão, como também de pesquisa voltada a novas e
criativas propostas pastorais.

O Padre Pietro Braido dedica várias páginas aos Salesianos Cooperadores[13].
Aqui, eu quero apenas mencionar algumas ideias para uma visão geral que nos é
oferecida pela memória projetada além do imediatismo histórico e temporal. Se
fizermos uma verdadeira memória das opções de Dom Bosco, perceberemos que o
tema da ESTREIA 2026 está em plena sintonia com a sua ação, tendo ele sempre
sido atento e obediente à direção do sopro do Espírito de Deus.
A ideia de Dom Bosco era criar uma verdadeira força missionária organizada, um
“exército potencialmente ilimitado de pessoas, homens e mulheres”. A
característica revolucionária era que esses membros compartilhariam a missão
salesiana permanecendo no mundo, sem a obrigação dos votos religiosos (pobreza,
castidade, obediência) nem da vida comunitária típica dos religiosos. Eram
chamados a viver uma fé “evangelizadora e civilizadora” em seu contexto
cotidiano.
Desde o início do Oratório, Dom Bosco sempre pôde contar com a colaboração de
padres e leigos. A verdadeira novidade estava em dar a essa colaboração uma



forma oficial e estruturada: uma Associação ou União eclesial. Essa entidade seria
formalmente “agregada” à Sociedade Salesiana, criando um vínculo espiritual e
jurídico reconhecido.
A ideia não surgiu de repente. Já nas versões preliminares das Constituições
Salesianas dos anos 60, Dom Bosco havia previsto um capítulo sobre os “Sócios
Externos”. Embora essa proposta tenha sido inicialmente rejeitada pelas
autoridades vaticanas, Dom Bosco não desistiu. Ele queria transformar uma rede de
ajuda espontânea e informal em uma família espiritual reconhecida, com identidade
clara e papel ativo na missão salesiana.

Na ‘Introdução’ de 1854 do ‘Plano de Regulamento para o Oratorio Masculino de
São Francisco de Sales’ Dom Bosco manifestava a esperança de que o regulamento
pudesse “servir de norma (…) para administrar essa parte do sagrado ministério, e
de guia às pessoas eclesiásticas e seculares que aí consagram suas fadigas com
caridosa solicitude e em bom número”. De fato, gostava de recordar como tinha
sido grande o grupo dos colaboradores eclesiásticos e leigos (Braido, Vol. 2, p. 164).

A visão original de Dom Bosco ainda nos interpela, porque nos convida a renovar
hoje aquele mesmo espírito apostólico que ele sonhava como base e fundamento.
Para Dom Bosco, a figura do Salesiano Cooperador era multifacetada, com
identidade e missão bem definidas.
A identidade deles era a de um Salesiano no mundo: cristão (leigo, padre, homem
ou mulher) que vive o espírito salesiano em sua condição de vida, na família e na
sociedade. Não é um religioso, mas compartilha com os religiosos salesianos o
mesmo coração e a mesma paixão pela salvação dos jovens.
A missão deles tinha um duplo propósito: a santificação pessoal (“fazer o bem a si
mesmo”: ou seja, chamado a viver uma vida cristã exemplar, com estilo de vida
simples e virtuoso, quase como se estivesse “na Congregação”). E a salvação dos
outros, a ação apostólica, com o objetivo de um trabalho ativo pelo próximo, com
um foco especial na “juventude periclitante”.
Dom Bosco, com grande pragmatismo, estabeleceu que quem não pudesse realizar
essas obras diretamente (“por si”) ainda podia contribuir apoiando quem as fazia
(“por meio de outros”). Esse princípio tornava a experiência acessível a todos,
independentemente da idade, da saúde ou dos recursos econômicos.

O P. Egídio Viganò, escreveu uma carta em 1986 sobre A Associação dos
Cooperadores Salesianos[14], na ocasião da promulgação solene do então novo
Regulamento de vida apostólica da Associação dos Cooperadores Salesianos. Nessa



carta, o P. Viganò escreve que o novo Regulamento não era uma simples
atualização normativa, mas um acontecimento de alcance histórico que completava
a renovação pós‑conciliar de toda a Família Salesiana. E diz que “Dom Bosco não
considerou concluída a sua longa e trabalhosa missão de Fundador enquanto não
conseguiu dar uma estrutura válida e uma Carta de identidade própria a esta
Associação. Ela esteve presente, em certa maneira e como semente, já desde os
inícios do seu projeto em favor das Obras dos Oratórios.
Acrescenta, ainda, que o carisma salesiano possui uma “vitalidade maleável” que
lhe permite adaptar-se aos tempos sem perder a própria essência. Dom Bosco
partiu da intuição fundamental da missão juvenil e da urgência de ter colaboradores
permanentes. Somente após mais de trinta anos de discernimento, de 1841 a 1876,
conseguiu dar forma definitiva ao seu projeto, passando de uma dimensão
diocesana para uma vocação universal.

O Padre Pascual Chávez, enfim, em uma intervenção sobre O Cooperador na
mente de Dom Bosco, comenta “O Projeto de Vida Apostólica: caminho de
fidelidade ao carisma de Dom Bosco” ressaltando a intuição original de Dom Bosco
e recordando a célebre frase: “Eu sempre precisei de todos!”. Nessa expressão
encontramos em síntese a sua visão de forma completa, que não se limita a ver os
Cooperadores como simples auxiliares, mas protagonistas essenciais de uma vasta
rede de colaboração que, de fato, possibilitou a difusão mundial da obra salesiana.
O Padre Chávez escreve que a identidade do Cooperador, segundo Dom Bosco,
articula-se em três dimensões fundamentais: primeiro, é um cristão católico;
segundo, tem uma vocação secular; terceiro, é Salesiano no mundo, recordando a
mesma conferência de Dom Bosco em 1885. Nessa conferência dom Bosco disse:

O que significa ser Cooperador salesiano? Ser Cooperador salesiano significa
concorrer juntamente com outros no apoio a uma obra fundada sob os auspícios de
São Francisco de Sales, cuja finalidade é ajudar a Santa Igreja em suas
necessidades mais urgentes; significa colaborar para promover uma obra tão
recomendada pelo Santo Padre, porque educa os jovens na virtude, no caminho do
Santuário, porque tem por principal objetivo instruir a juventude que hoje se tornou
alvo dos maus, porque promove no meio do mundo, nos colégios, nos internatos,
nos oratórios festivos, nas famílias, promovendo, digo, o amor à religião, os bons
costumes, as orações, a frequência aos Sacramentos, e assim por diante.[15]

À luz da visão de Dom Bosco, o Projeto de Vida Apostólica (PVA) traça o caminho
para ser um testemunho autêntico do projeto de Deus a favor do crescimento
integral dos jovens. Esse caminho torna-se real quando os Salesianos Cooperadores



se comprometem a:
a. garantir a identidade da Associação por meio de uma fidelidade dinâmica ao
carisma original. O estudo e a reflexão sobre o carisma sejam fonte que nutre
continuamente a compreensão e a vivência do chamado;
b. fortalecer a unidade dos membros na sua diversidade. A riqueza das origens, a
variedade dos dons de cada membro e a situação pessoal de cada um sejam uma
oportunidade para criar espaços de convergência, partilha e habitar novos espaços
de ação;
c. por fim, promover a vitalidade missionária de cada Cooperador. O chamado a
sentir-nos como Dom Bosco significa sermos guiados por um coração pronto “a
sair”, um coração que se sente enviado, um coração missionário. Essa convicção
supera o perigo de um fechamento que acaba por apagar o fogo do chamado.
Enfim, com estas propostas do P. Pascual Chávez, vale a pena reafirmar o seu
convite a não perdermos o frescor que Dom Bosco transmitia e que hoje cabe a nós
não perder nem abrandar. O seu projeto ainda hoje demonstra o seu valor na
medida em que cada Salesiano Cooperador procura ser, antes de tudo, uma pessoa
dedicada ao bem comum nos âmbitos político, social e humanitário. Nessa ótica,
em segundo lugar, a atenção privilegiada aos pobres e aos excluídos torna-se a
força que impulsiona a ação pastoral. Em terceiro lugar, reafirma-se o compromisso
com uma comunidade de fé, sustentando a vitalidade da Igreja mediante um
espírito de serviço autêntico, verdadeiro e desinteressado. Por fim, o convite à
formação contínua, para que o testemunho, no seu conjunto e em qualquer lugar,
seja nutrido por aquela espiritualidade laical que forma para a vida evangélica, uma
vida portadora de boas-novas, fermento na sociedade.

6. Algumas propostas pastorais
Nesta parte final ofereço algumas propostas pastorais que podem ser estudadas e
discutidas nos diversos Grupos da Família Salesiana. São propostas que surgem das
várias considerações até aqui expostas e intimamente ligadas à Palavra de Deus
que nos acompanhou nesta ESTREIA 2026. O meu desejo, e o desejo de cada
membro da Família Salesiana, é colocar sempre diante de nós a força e a luz da
Palavra. Desta energia pedimos ao Espírito de Deus que nos conceda coragem e
determinação para viver com fé a mensagem de Jesus e, vivendo-a, levar o “vinho
da esperança” aos jovens.

1. “Fazei tudo o que ele vos disser”: para uma pedagogia da escuta
pessoal
As palavras de Maria aos servos de Caná são oferecidas como um verdadeiro



método educativo. Maria convida à escuta pessoal que leva do individualismo
indiferente à autonomia responsável e solidária, do conformismo exterior estéril à
conversão do coração.
Eduquemos os jovens à escuta pessoal da palavra de Deus em vista de uma fé
adulta e consciente.
Promovamos o discernimento em nível pessoal e comunitário, de grupos e de
assembleias.

2. Maria em Caná: educadora da liberdade autêntica
Maria não obriga os servos, mas dirige-os para Aquele que pode transformar as
suas vidas. Ela é o modelo de todo autêntico educador na fé: não impor, mas
propor; não obrigar, mas acompanhar; não substituir-se, mas tornar capazes.
Cresçamos como educadores e educadoras que ajudam os jovens a fazer as
perguntas certas, evitando o perigo de oferecer respostas prontas.
Tornemo-nos conscientes de que a autoridade nasce do testemunho coerente e
autêntico, não do autoritarismo sufocante.
Aceitemos que educar para a liberdade também significa prever o risco do “não”,
de uma resposta negativa, de uma recusa, e que, em todo caso, é sempre
necessário respeitar as opções dos jovens no interior de um caminho gradual de
crescimento.

3. A arte de ler os sinais dos tempos com os jovens
Uma pastoral encarnada sabe ler a realidade juvenil sem preconceitos nem
nostalgia do passado. Os jovens vivem em um mundo complexo, atravessado por
desafios inéditos: a revolução digital, a incerteza do futuro, a crise das instituições
tradicionais, as novas formas de pobreza existencial.
Escutemos de maneira empática: antes de julgar, procuremos compreender o
mundo juvenil por dentro.
Façamos uma leitura sapiencial: vejamos nas mudanças culturais não só ameaças,
mas também oportunidades para o anúncio.
Promovamos o diálogo no Espírito: vivenciamos a “sinodalidade” de modo evidente
quando envolvemos os próprios jovens na escuta recíproca, na análise da sua
realidade e na formulação de novas propostas.
Com um olhar de fé, reconheçamos a ação de Deus também nas situações
aparentemente mais afastadas do Evangelho.

4. Escolher: a liberdade cristã como resposta vocacional
Um dos pontos mais delicados da pastoral juvenil salesiana de hoje é a relação
entre fé e liberdade. Somente a “escuta livre” permite experimentar a força



libertadora do Evangelho.
Ofereçamos aos jovens espaços e experiências baseados num cristianismo
audacioso, sem medo, uma proposta de vida cristã simples e credível.
Orientemos para a ação: cada ação e cada proposta concreta sejam vividas e
guiadas pela Palavra para serem sinais de uma espiritualidade integral. O serviço
emerge então como expressão natural de uma fé madura e de uma liberdade
autêntica.

5. Os 150 anos dos Salesianos Cooperadores: um modelo para hoje
A comemoração dos 150 anos dos Salesianos Cooperadores oferece à missão
salesiana uma oportunidade única: o sonho de Dom Bosco de um “grande
movimento de pessoas” comprometidas com o bem da juventude.
Protagonismo juvenil: os jovens não são apenas destinatários da ação pastoral, mas
sujeitos ativos. Como os primeiros Cooperadores desde o início, os jovens
compartilharam o sonho de Bom Bosco. Isso também deve valer para os jovens de
hoje: eles são chamados a ser protagonistas da evangelização, mais explicitamente
do que os seus coetâneos.
Alianças educativas: a missão salesiana não pode ser obra de indivíduos isolados,
mas requer redes de colaboração entre famílias, comunidades cristãs, escolas,
associações e o mundo do trabalho. Os Salesianos Cooperadores de ontem e de
hoje representam esse espírito de aliança pastoral.
Dimensão missionária: o carisma salesiano é intrinsecamente missionário. Toda
opção pastoral não pode limitar-se à preservação do que já existe, mas deve abrir-
se às periferias, às novas formas de pobreza, aos jovens mais distantes.
Laicidade fecunda: os Salesianos Cooperadores testemunham a beleza da vocação
laical na Igreja. Isso significa valorizar e levar a sério o papel específico dos leigos
na educação à fé, respeitando e promovendo a sua competência e autonomia.

Conclusão
A ESTREIA 2026 oferece à Família Salesiana um programa ao mesmo tempo
desafiador e fascinante. Neste tempo em que os jovens são descritos muitas vezes
apenas em termos de problemas ou fragilidades, a proposta salesiana vê-los com os
olhos da fé: quando encontram propostas críveis e testemunhas confiáveis, os
jovens mostram-se portadores sinceros de dons específicos, realmente capazes de
escuta autêntica, prontos para fazer escolhas generosas.
Como Maria em Caná, nós, educadores e educadoras na fé, somos chamados a
testemunhar Cristo aos jovens, não como “objeto”, mas como relação libertadora; a
propor a vida cristã não como regras a seguir, mas como plenitude de vida



oferecida gratuitamente. “Fazei tudo o que ele vos disser” não é um convite à
obediência cega, mas à liberdade responsável comunicada por quem já encontrou e
vive o Amor, e quer compartilhá‑lo porque nele está a verdadeira vida.
Encerro com uma reflexão de Romano Guardini[16]. Ele afirma que a nossa fé é uma
“«fé contestada», que deve continuamente verificar o próprio fundamento, e talvez
desfazer-se do variado e do belo para apegar-se apenas ao essencial». Isso significa
que, quando surge a dúvida ou o desânimo que frequentemente nos atacam em
nossa missão percebemos que a verdadeira fé é aquela “que sempre se ergue de
novo contra a dúvida. […] Aquela forma característica de fé que (São John Henry)
Newman descreveu bem quando afirmou que «crer» significa «poder sustentar a
dúvida»”.
O vinho novo do casamento de Caná, que simboliza a novidade promovida por
quem crê, nós o levamos com alegria e esperança, também e sobretudo em meio a
desafios e dificuldades, dúvidas e incertezas. Seja na Igreja ou na sociedade, os
jovens que acompanhamos são portadores de uma sede de vida autêntica. Buscam
encontrar crentes que comuniquem uma proposta cristã credível e, por isso, sejam
cridos por eles. Esse é o desafio que a ESTREIA 2026 confia a todos nós da Família
Salesiana que levamos com seriedade as novas gerações.
O sonho de Dom Bosco continua sempre que um jovem descobre nos educadores e
pastores que encontra não um limite à sua liberdade, mas o caminho para se tornar
plenamente ele mesmo, um crente que vive a própria fé a serviço dos irmãos. Esta
é a “boa nova” que a missão salesiana é chamada a anunciar: a ousadia da fé e a
alegria da partilha.

Esta é a ESTREIA que, com alegria e comoção, vos ofereço, e que me comprometo a
viver eu mesmo em primeiro lugar.

***

O cartaz da STRENNA 2026, com o tema «FAÇA O QUE ELE LHE DIZER»,
Fiéis, livres para servir, retrata visualmente a passagem do EVANGELHO
sobre as Bodas de Caná.

Seguindo a estrutura em quatro partes proposta pelo Reitor-Mor, a ilustração
destaca: Maria (à esquerda) olha e percebe a necessidade; ela volta essa
consciência para Dom Bosco (ao centro), representando o discernimento cheio de fé
e a ação compassiva da missão salesiana, e juntos eles olham para Jesus (com a
auréola), que aponta o caminho; o primeiro plano mostra os servos — ouvindo,
escolhendo e, finalmente, partilhando o vinho transformado das jarras — para que a



comunidade receba a abundância de Deus. As cores e o agrupamento enfatizam a
comunhão, o serviço e a atenção: o olhar de Maria desperta a consciência (OLHAR),
a presença de Cristo dá profundidade e direção (OUVIR), os gestos livres e
confiantes dos servos revelam o consentimento interior (ESCOLHER) e o seu ato de
levar o vinho manifesta o serviço alegre (AGIR). Perto do topo da composição, o
pequeno cubo flutuante serve como uma provocação subtil — um lembrete de
como às vezes podemos permitir-nos ser confinados por medos interiores, atitudes
rígidas ou mesmo por novas ideologias e sistemas modernos que prometem
progresso, mas silenciosamente limitam a nossa abertura ao Espírito e à genuína
liberdade humana. Toda a imagem é um lembrete de que, quando o amor escuta a
palavra de Cristo, o coração encontra a liberdade para escolher, servir e partilhar a
alegria transformadora de Deus.

***

Papa Francisco, Carta Encíclica Lumen fidei (2013). ↑1.
Papa Francisco, Audiência Geral, 8 de junho de 2016:2.
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2016/documents/papa-
francesco_20160608_udienza-generale.html ↑
Joseph Ratzinger-Benedetto XVI, Gesù di Nazaret, Libreria Editrice Vaticana,3.
Città del Vaticano, 2007, p.292. ↑
Idem. ↑4.
Dominic VELIATH, “Encounter of the Salesian Charism. South Asian Context”,5.
in, Journal of Salesian Studies, July–December 2015, Vol.16, n.2, pp.189-207;
cf.
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounte
r_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-
Dominic_Veliath1.pdf ↑
Idem, p. 207. Original em inglês: The Salesian charism is still on a pilgrimage.6.
Every pilgrimage involves a certain amount of risk; at times one is challenged
to venture along what may seem as yet an uncharted course. It is in this
setting that every Salesian, including the Salesian in the South Asian context,
confident in the abiding presence of the Spirit of God, rooted in the Salesian
charism and in fraternal communion with the Salesian congregation at large, is
called to continue his journey with a little of that trust which has so insightfully
been described by the poet Antonio Machado in his poem Antonio Machado in
his poem Caminante no hay Camino: “Wayfarer! There is no way. The way is
made by walking”. ↑

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-generale.html
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf


Da carta que Madre Teresa escreveu a toda a família das Missionárias da7.
Carodade, durante a Semana Santa del 1993 – 25 de março, cf.: R.
Cantalamessa, La Terza predica d’Avvento, il 19 dicembre 2003: “Conoscete il
Gesù vivo?” ↑
Pietro BRAIDO, Dom Bosco, padre dos jovens no século da liberdade (Editora8.
Salesiana – São Paulo, 2008), Vol. I, Cap. VII: A revelação de Dom Bosco
educador (1846-1850), p.212. ↑
Idem., p.219. ↑9.
São João Paulo II, Carta Apostólica Novo Millennio Ineunte, 6 de janeiro de10.
2001. ↑
Simon Weil, Quaderno IV, pp. 182-183. ↑11.
Lettera al Signor Carlo Vespignani, 11 aprile 1877, in Francesco MOTTO (a cura12.
di), Giovanni BOSCO, Epistolario, Vol. V (1876-1877), LAS-Roma 2012, p.344. ↑
Pietro BRAIDO, Dom Bosco, padre dos jovens no século da liberdade, Vol. 213.
(Editora Salesiana – São Paulo, 2008), Sugiro a leitura do Capítulo vinte e dois,
Projeto de solidariedade católica na missão entre os jovens (1873-1877),
p.173-194. ↑
E. Viganò, A Associação dos Cooperadores Salesiano. Carta publicada em ACG14.
n. 318, 1986. ↑
Bollettino Salesiano, Luglio 1885, Anno IX. n. 7 cf.:15.
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASH
f4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA
↑
R. Guardini, Sorge um dem Menschen, Bd. I, Werkbund, Würzburg 1962, tr. it.16.
di Albino Babolin, Ansia per l’uomo, vol. I, Morcelliana, Brescia 1970, p. 130. ↑

https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASHf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASHf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA

