
⏱ ️Tempo de leitura: 5 min.

“Il pasto nella casa del fariseo” (The Meal in the House of the Pharisee), James
Jacques Joseph Tissot (n. Nantes, França, 1836–1902), 1886–1894, aquarela,
Brooklyn Museum de Nova York

 

Esta passagem do Evangelho de Lucas, capítulo 11,37-41, nos conta como Jesus, a
caminho de Jerusalém, aceita o convite para almoçar com um fariseu. Temos um
diálogo que representa um momento de confronto entre duas visões da
religiosidade: a formal, centrada nas prescrições rituais, e a do coração, proposta
por Jesus.

À pergunta feita a Jesus sobre porque não segue os gestos rituais da tradição, o
fariseu é convidado a ir além das ações exteriores, a verificar se a exterioridade
corresponde de fato ao que ele carrega no coração.

Jesus aceita o convite sem condições
            Assim como o fariseu, também nós podemos convidar Jesus para a nossa
mesa. Sua resposta é surpreendente: Jesus aceita, sempre, sem impor condições.
Ele não exige que nossa casa esteja em ordem, não pede garantias sobre nossa
coerência. “Ele entrou e pôs-se à mesa” – com esta simplicidade desconcertante,
Jesus entra na vida do fariseu, já sabendo o que encontrará, conhecendo as
contradições, as sombras, a duplicidade.
Esta é a primeira mensagem libertadora: Jesus não espera que estejamos bem para
vir até nós; ele vem para nos ajudar a nos arrumarmos. Não precisamos esconder
quem realmente somos para sermos dignos de sua presença. Pelo contrário, é
justamente nossa imperfeição que nos torna necessitados do seu encontro.

Uma presença que traz clareza
            Mas atenção: se Jesus aceita sem condições, sua presença nunca é neutra
ou inofensiva. Jesus entra e traz luz. O fariseu talvez esperasse um convidado
complacente, alguém para exibir, para mostrar aos conhecidos: “Vejam, até Jesus
vem à minha casa”. Em vez disso, ele se vê desnudado, sem ser humilhado nem
constrangido. A presença de Jesus ilumina as contradições, faz emergir o que
preferiríamos manter escondido.
Não é uma agressão, é mais como quando acendemos a luz em um cômodo: a luz
não cria a poeira que está ali, mas a torna visível. Assim é Jesus: ele não inventa



nossos defeitos, mas, com delicadeza e gradualmente, nos ajuda a vê-los como são.
Em poucas palavras, sua presença é um convite para trazer clareza à nossa vida:
para olhar com honestidade onde somos autênticos e onde vivemos de máscaras,
onde há coerência e onde há uma cisão entre o que parecemos e o que somos.

Além das aparências: o chamado à coerência pessoal
            “Vós, fariseus, limpais o exterior do copo e do prato, mas o vosso interior
está cheio de ganância e de maldade.” Jesus não condena as práticas exteriores em
si – as abluções, as orações públicas, a observância –, mas lança luz sobre aquela
sutil e terrível cisão entre exterior e interior, a duplicidade de quem cuida da
imagem enquanto negligencia o coração.
É uma tentação que atravessa todos os tempos. Quanta energia gastamos para
construir uma imagem aceitável! Nas redes sociais, na vida profissional, até mesmo
nas relações mais íntimas: filtramos, selecionamos, mostramos apenas o que nos
valoriza. Jesus, ao contrário, chama a uma coerência em um nível muito pessoal,
antes mesmo de ser público. Não se trata do que os outros veem, mas de quem
realmente somos quando ninguém está olhando. É ali, na intimidade do coração,
que nossa autenticidade está em jogo.

Uma visão sem zonas de sombra
            “Insensatos! Aquele que fez o exterior não fez também o interior?” Há aqui
uma profunda intuição humana e espiritual: o ser humano é uno. Não somos
divididos em compartimentos estanques – a dimensão pública e a privada, o corpo
e o espírito, a exterioridade e a interioridade. Não podemos manter zonas de
sombra, áreas da vida subtraídas à luz, pensando que não contaminarão o resto.
O convite de Jesus é para uma visão sem zonas de sombra: uma vida na qual não
haja cantos escondidos onde cultivamos vícios, egoísmos, duplicidade. Uma
transparência interior onde tudo é trazido à luz da consciência e da graça. Isso não
significa perfeição imediata, mas honestidade radical: reconhecer nossas
fragilidades, chamá-las pelo nome, não as justificar nem as esconder. É o primeiro
passo para a cura.

A esmola como dom de si
            “Dai antes em esmola o que está dentro, e eis que, para vós, tudo será
puro.” Aqui está o ápice da mensagem de Jesus. A verdadeira purificação não vem
de rituais exteriores, mas do dom daquilo que está dentro. A coerência tem a
capacidade de ser portadora de bondade. A palavra “esmola” em grego tem suas
raízes na palavra “misericórdia”, compaixão. Não é apenas uma questão de dar
dinheiro, mas de doar a nós mesmos: nosso tempo, nossa atenção, nossa presença,



nossa vulnerabilidade.
Quando vivemos essa unidade interior, quando não há mais cisão entre quem
somos e quem parecemos, então dessa unidade emana a verdadeira esmola, a
autêntica misericórdia: um dom genuíno, não calculado, não instrumental. Não
damos para parecer generosos, mas porque a generosidade se tornou quem somos.

A sede dos jovens por adultos autênticos e coerentes
            Esta mensagem tem uma ressonância particular hoje, especialmente para
as novas gerações. Os jovens vivem imersos em uma cultura onde tudo tem um
preço, tudo é calculado em termos de rendimento e utilidade; as identidades são
fragmentadas entre mil perfis, máscaras, papéis sociais; as relações são mediadas,
filtradas, muitas vezes anônimas ou superficiais.
Nesse contexto, os jovens têm uma sede desesperada de adultos autênticos:
pessoas que vivem o que dizem, que não têm um rosto para o público e outro para
o privado, que não mentem por conveniência.
Nunca se deve esquecer que os jovens não procuram adultos perfeitos – a esses,
eles rejeitam como falsos. Eles procuram adultos verdadeiros: capazes de
reconhecer as próprias fragilidades, de ser coerentes nas pequenas coisas do dia a
dia, de manter a palavra dada, de ter uma vida interior que transparece. O maior
serviço que podemos prestar às novas gerações não é dar-lhes conselhos morais ou
regras de comportamento, mas testemunhar uma vida autêntica.

O convite permanente
            O fariseu convidou Jesus uma vez. Mas o texto nos revela que Jesus está
sempre disponível para ser convidado, hoje como há dois mil anos.
A pergunta para cada um de nós é: estamos dispostos a acolhê-lo, sabendo que sua
presença nos colocará diante da verdade sobre nós mesmos? Estamos prontos para
deixar que ele ilumine nossas zonas de sombra? E depois: após acolher essa luz,
estamos dispostos a viver na autenticidade, renunciando às máscaras, doando aos
outros não o que nos sobra, mas “o que está dentro”?
Em um mundo sedento de verdade, ser pessoas autênticas não é um luxo
espiritual: é o primeiro ato de caridade que podemos realizar. Especialmente para
com aqueles que, como os jovens, têm o direito de ver que é possível viver sem
duplicidade, que a integridade não é uma utopia, que a coerência entre o interior e
o exterior é o caminho para a verdadeira liberdade.


