[] Tempo de leitura: 5 min.

“Il pasto nella casa del fariseo” (The Meal in the House of the Pharisee), James
Jacques Joseph Tissot (n. Nantes, Franca, 1836-1902), 1886-1894, aquarela,
Brooklyn Museum de Nova York

Esta passagem do Evangelho de Lucas, capitulo 11,37-41, nos conta como Jesus, a
caminho de Jerusalém, aceita o convite para almocar com um fariseu. Temos um
didlogo que representa um momento de confronto entre duas visées da
religiosidade: a formal, centrada nas prescricoes rituais, e a do coracao, proposta
por Jesus.

A pergunta feita a Jesus sobre porque n&o segue os gestos rituais da tradicdo, o
fariseu é convidado a ir além das acoes exteriores, a verificar se a exterioridade
corresponde de fato ao que ele carrega no coracgao.

Jesus aceita o convite sem condicoes

Assim como o fariseu, também nds podemos convidar Jesus para a nossa
mesa. Sua resposta é surpreendente: Jesus aceita, sempre, sem impor condicoes.
Ele nao exige que nossa casa esteja em ordem, nao pede garantias sobre nossa
coeréncia. “Ele entrou e pds-se a mesa” - com esta simplicidade desconcertante,
Jesus entra na vida do fariseu, ja sabendo o que encontrara, conhecendo as
contradicdes, as sombras, a duplicidade.
Esta é a primeira mensagem libertadora: Jesus nao espera que estejamos bem para
vir até nés; ele vem para nos ajudar a nos arrumarmos. Nao precisamos esconder
guem realmente somos para sermos dignos de sua presenca. Pelo contrario, é
justamente nossa imperfeicao que nos torna necessitados do seu encontro.

Uma presenca que traz clareza

Mas atencao: se Jesus aceita sem condicdes, sua presenca nunca é neutra
ou inofensiva. Jesus entra e traz luz. O fariseu talvez esperasse um convidado
complacente, alguém para exibir, para mostrar aos conhecidos: “Vejam, até Jesus
vem a minha casa”. Em vez disso, ele se vé desnudado, sem ser humilhado nem
constrangido. A presenca de Jesus ilumina as contradicdes, faz emergir o que
prefeririamos manter escondido.
Nao é uma agressao, é mais como quando acendemos a luz em um cémodo: a luz
nao cria a poeira que esta ali, mas a torna visivel. Assim é Jesus: ele ndo inventa



nossos defeitos, mas, com delicadeza e gradualmente, nos ajuda a vé-los como sao.
Em poucas palavras, sua presenca é um convite para trazer clareza a nossa vida:
para olhar com honestidade onde somos auténticos e onde vivemos de mascaras,
onde ha coeréncia e onde ha uma cisao entre o que parecemos € 0 que Somos.

Além das aparéncias: o chamado a coeréncia pessoal

“V@s, fariseus, limpais o exterior do copo e do prato, mas o vosso interior
esta cheio de ganancia e de maldade.” Jesus nao condena as praticas exteriores em
si - as ablucdes, as oracdes publicas, a observancia -, mas lanca luz sobre aquela
sutil e terrivel cisao entre exterior e interior, a duplicidade de quem cuida da
imagem enquanto negligencia o coracgao.
E uma tentacdo que atravessa todos os tempos. Quanta energia gastamos para
construir uma imagem aceitavel! Nas redes sociais, na vida profissional, até mesmo
nas relacdes mais intimas: filtramos, selecionamos, mostramos apenas o que nos
valoriza. Jesus, ao contrario, chama a uma coeréncia em um nivel muito pessoal,
antes mesmo de ser publico. Ndo se trata do que os outros veem, mas de quem
realmente somos quando ninguém estd olhando. E ali, na intimidade do coracdo,
gue nossa autenticidade esta em jogo.

Uma visao sem zonas de sombra

“Insensatos! Aquele que fez o exterior ndo fez também o interior?” Ha aqui
uma profunda intuicdo humana e espiritual: o ser humano é uno. Nao somos
divididos em compartimentos estanques - a dimensao publica e a privada, o corpo
e 0 espirito, a exterioridade e a interioridade. Nao podemos manter zonas de
sombra, dreas da vida subtraidas a luz, pensando que nao contaminarao o resto.
O convite de Jesus é para uma visao sem zonas de sombra: uma vida na qual nao
haja cantos escondidos onde cultivamos vicios, egoismos, duplicidade. Uma
transparéncia interior onde tudo é trazido a luz da consciéncia e da graca. Isso nao
significa perfeicao imediata, mas honestidade radical: reconhecer nossas
fragilidades, chamé-las pelo nome, ndo as justificar nem as esconder. E o primeiro
passo para a cura.

A esmola como dom de si

“Dai antes em esmola o que esta dentro, e eis que, para vos, tudo sera
puro.” Aqui estad o apice da mensagem de Jesus. A verdadeira purificagcdo nao vem
de rituais exteriores, mas do dom daquilo que esta dentro. A coeréncia tem a
capacidade de ser portadora de bondade. A palavra “esmola” em grego tem suas
raizes na palavra “misericérdia”, compaixao. Nao é apenas uma questao de dar
dinheiro, mas de doar a n6s mesmos: nosso tempo, nossa atencao, nossa presenca,



nossa vulnerabilidade.

Quando vivemos essa unidade interior, quando nao ha mais cisao entre quem
SoOmos e quem parecemos, entao dessa unidade emana a verdadeira esmola, a
auténtica misericérdia: um dom genuino, nao calculado, nao instrumental. Nao
damos para parecer generosos, mas porque a generosidade se tornou quem somos.

A sede dos jovens por adultos auténticos e coerentes

Esta mensagem tem uma ressonancia particular hoje, especialmente para
as novas geracodes. Os jovens vivem imersos em uma cultura onde tudo tem um
preco, tudo é calculado em termos de rendimento e utilidade; as identidades sao
fragmentadas entre mil perfis, mascaras, papéis sociais; as relacdes sao mediadas,
filtradas, muitas vezes an6nimas ou superficiais.
Nesse contexto, os jovens tém uma sede desesperada de adultos auténticos:
pessoas que vivem o gue dizem, que nao tém um rosto para o publico e outro para
o privado, que ndao mentem por conveniéncia.
Nunca se deve esquecer que 0s jovens nao procuram adultos perfeitos - a esses,
eles rejeitam como falsos. Eles procuram adultos verdadeiros: capazes de
reconhecer as proéprias fragilidades, de ser coerentes nas pequenas coisas do dia a
dia, de manter a palavra dada, de ter uma vida interior que transparece. O maior
servico que podemos prestar as novas geracdes nao é dar-lhes conselhos morais ou
regras de comportamento, mas testemunhar uma vida auténtica.

O convite permanente

O fariseu convidou Jesus uma vez. Mas o texto nos revela que Jesus esta
sempre disponivel para ser convidado, hoje como ha dois mil anos.
A pergunta para cada um de nds é: estamos dispostos a acolhé-lo, sabendo que sua
presenca nos colocaréd diante da verdade sobre nés mesmos? Estamos prontos para
deixar que ele ilumine nossas zonas de sombra? E depois: apds acolher essa luz,
estamos dispostos a viver na autenticidade, renunciando as mascaras, doando aos
outros nao o que nos sobra, mas “o que esta dentro”?
Em um mundo sedento de verdade, ser pessoas auténticas nao é um luxo
espiritual: é o primeiro ato de caridade que podemos realizar. Especialmente para
com aqueles gue, como os jovens, tém o direito de ver que é possivel viver sem
duplicidade, que a integridade nao é uma utopia, que a coeréncia entre o interior e
o exterior € o caminho para a verdadeira liberdade.



