[] Czas czytania: 28 min.
Tematy duchowe

Komentarz do tematdw teologiczno-duchowych obecnych w Snie z 9-tego roku zycia
maogtby miec tak szeroki zasieg, ze obejmowatby w sposdb catosciowy
.Salezjanskosc¢” (salesianita). Czytajgc go, poczgwszy od historii jego skutkdow, sen
otwiera niezliczone mozliwosci pogtebienia pedagogicznych i apostolskich cech,
ktore charakteryzowaty zycie sw. Jana Bosko i cate charyzmatyczne doswiadczenie,
ktoére pochodzi od niego. Charakter naszej analizy i jej miejsce w szerszym projekcie
badawczym narzucajg jednak ograniczenie sie do kilku elementdw, koncentrujgc sie
na gtéwnych tematach i sugerujac linie, wzdtuz ktérych mozemy pogtebic¢ naszg
refleksje. Dlatego tez postanowilismy skupi¢ naszga uwage na pieciu sciezkach
duchowej refleksji, ktore dotyczg odpowiednio (1) misji oratoryjnej, (2) wezwania do
niemozliwego, (3) tajemnicy Imienia, (4) macierzynskiego posrednictwa i wreszcie
(5) mocy tagodnosci.

Misja oratoryjna

Sen z 9-tego roku zycia jest peten chtopcédw. Sa oni obecni od pierwszej do ostatnigj
sceny i sg odbiorcami wszystkiego, co sie dzieje. Ich obecnos¢ jest nacechowana
radoscig i zabawa, ktdre sg typowe dla ich wieku, ale takze nieporzgdkiem i
negatywnym zachowaniem. Dzieci nie sg wiec we Snie dziewieciolatka
romantycznym obrazem magicznego wieku, nietknietego przez zto Swiata ani nie
odpowiadajg postmodernistycznemu mitowi o kondycji mtodosci jako okresie
spontanicznego dziatania i wiecznej gotowosci do zmian, ktérg nalezy zachowad¢ w
wiecznym dorastaniu. Chtopcy ze snu sg niezwykle , prawdziwi”, zaréwno wtedy,
gdy pojawiajg sie ze swojg fizjonomig, jak i wtedy, gdy sg symbolicznie
przedstawieni w postaci zwierzat. Bawig sie i ktdcg, Smieja sie i niszczg,
przeklinajac, tak jak robig to w rzeczywistosci. Nie wydaja sie ani niewinni, jak
wyobraza je sobie spontaniczna pedagogika, ani zdolni do samodzielnego uczenia
sie, jak myslat o nich Rousseau. Od momentu pojawienia sie na ,bardzo rozlegtym
podwdrku”, ktéry zapowiada duze dziedzince przysztych salezjanskich oratoriéw,
przywotujg one obecnosc i dziatanie kogos. Impulsywny gest $nigcego Jana nie jest
jednak wtasciwym zachowaniem; konieczna jest obecnos¢ kogos Innego.

Z wizjg dzieci przeplata sie pojawienie sie figury chrystologicznej, jak mozemy ja



teraz otwarcie nazwad. Ten, ktéry powiedziat w Ewangelii: ,,Pozwdlcie dzieciom
przychodzi¢ do Mnie” (Mk 10,14), przychodzi, aby wskazac $nigcemu postawe, z
jaka nalezy podchodzi¢ do dzieci i towarzyszy¢ im. Wydaje sie majestatyczny,
meski, silny, z cechami, ktére wyraznie podkreslaja jego boski i transcendentny
charakter; jego sposdéb dziatania jest naznaczony pewnoscia siebie i moca oraz
manifestuje petne panowanie nad rzeczami, ktére sie dziejg. Dostojny mezczyzna
nie wzbudza jednak strachu, ale raczej przynosi pokdj tam, gdzie wczesniej panowat
zamet i zamieszanie; przejawia zyczliwe zrozumienie dla Jana i kieruje go na Sciezke
tagodnosci i mitosci.

Wzajemnos¢ miedzy tymi postaciami - chtopcami z jednej strony i Panem (do
ktérego pbzniej dotgcza Matka) z drugiej - okresla kontury snu. Emocje, ktore Jan
odczuwa we $nie, pytania, ktére zadaje, zadanie, ktére ma wykonad, przysztosc,
ktéra otwiera sie przed nim, sg catkowicie zwigzane z dialektykg miedzy tymi
dwoma biegunami. By¢ moze najwazniejszym przestaniem, jakie przekazuje mu sen,
tym, ktore prawdopodobnie zrozumiat jako pierwsze, poniewaz utkwito w jego
wyobrazni, nawet zanim zrozumiat je w sposéb refleksyjny, jest to, ze te postacie
odnoszg sie do siebie nawzajem i ze nie bedzie juz w stanie ich oddzieli¢ przez
reszte swojego zycia. Spotkanie miedzy bezbronnosciag mtodych a mocg Boga,
miedzy ich potrzebg zbawienia a Jego oferta taski, miedzy ich pragnieniem radosci a
Jego darem zycia musi teraz stac sie centrum jego mysli, przestrzenig jego
tozsamosci. Partytura jego zycia bedzie w catosci napisana w tonacji, ktérg nadaje
mu ten pierwotny temat: modulowanie go w catym jego potencjale harmonicznym
bedzie jego misjg, w ktérg musi wnies¢ wszystkie swoje dary natury i taski.

Dynamizm zycia Jana pojawia sie zatem we Snie-wizji jako ciggty ruch, rodzaj
duchowego przychodzenia i odchodzenia miedzy chtopcami a Panem. Z grupy
chtopcéw, na ktérych rzucit sie z impetem, Jan musi pozwoli¢ sie przyciagna¢ Panu,
ktéry wzywa go po imieniu, a nastepnie odejs¢ od Tego, ktdry go posyta, i iS¢, aby
prowadzi¢ swoich kolegow w zupetnie inny sposéb. Nawet jesli we $nie otrzymuje
tak silne ciosy od chtopcéw, ze po przebudzeniu nadal odczuwa ich bél, a od
dostojnego mezczyzny styszy stowa, ktére pozostawiajg go bez stowa, jego
przychodzenie i odchodzenie nie jest nieprzekonujgcym zgietkiem, ale droga, ktéra
stopniowo go przemienia i przynosi mtodym ludziom energie zycia i mitosci.

To, ze wszystko to dzieje sie na podwdrku, jest bardzo znaczgce i ma wyrazng
wartos¢ proleptyczng, poniewaz w misji ksiedza Bosko podwdrko oratoryjne stanie
sie uprzywilejowanym miejscem i wzorcowym symbolem. Cata scena rozgrywa sie w



tym Srodowisku, zarowno rozlegtym (bardzo rozlegte podwdérko), jak i rodzinnym
(blisko domu). Fakt, ze wizja powotaniowa nie ma za tto swietego miejsca lub
niebianhskiej przestrzeni, ale sSrodowisko, w ktérym chtopcy zyja i bawig sie, wyraznie
wskazuje, ze Boza inicjatywa zaktada ich swiat jako miejsce spotkania. Misja
powierzona Janowi, nawet jesli jest wyraznie ukierunkowana w sensie
katechetycznym i religijnym (aby ,pouczac ich o brzydocie grzechu i o szlachetnosci
cnoty”), ma za srodowisko wszechs$wiat edukacji. Powigzanie postaci
chrystologicznej z przestrzenig podwdrka i dynamikg zabawy, ktérej dziewiecioletni
chtopiec z pewnoscig nie mogt ,,skonstruowac”, stanowi przekroczenie najbardziej
typowych wyobrazen religijnych, ktérych inspirujgca sita jest réwna ich tajemniczej
gtebi. W rzeczywistosci syntetyzuje w sobie catg dynamike tajemnicy wcielenia, w
ktérej Syn przyjmuje naszg postac, aby ofiarowac nam swojg, i podkresla, ze nie ma
nic ludzkiego, co musiatoby zosta¢ poswiecone, aby zrobi¢ miejsce dla Boga.

Podwdérko méwi zatem o bliskosci taski Bozej w stosunku do ,,wrazliwosci”
mitodziezy: aby ja przyjac, nie trzeba wychodzi¢ poza swdéj wiek, zaniedbywac jego
potrzeb, wymuszac jego rytmow. Kiedy ksigdz Bosko, juz dorosty, pisat w
Mtodziencu zaopatrzonym, ze jedng z diabelskich sztuczek jest sprawienie, by
mtodzi mysleli, ze Swietos¢ jest nie do pogodzenia z ich pragnieniem bycia
radosnym i z zywiotowg Swiezoscig ich witalnosci, to daje on w dojrzatej formie
lekcje, ktérag doswiadczyt we sSnie i ktéra nastepnie stata sie centralnym elementem
jego duchowego magisterium. Jednoczesnie podwdrko mowi o potrzebie
zrozumienia edukacji poczgwszy od jejnajgtebszego rdzenia, ktéry dotyczy postawy
serca wobec Boga. Tam, jak uczy sen, znajduje sie nie tylko przestrzenh pierwotne;j
otwartosci na faske, ale takze otchtan oporu, w ktérej czai sie brzydota zta i
przemoc grzechu. To dlatego horyzont edukacyjny snu jest szczerze religijny, a nie
tylko filantropijny, i ukazuje symbolike nawrdcenia, a nie tylko samorozwoju.

Na podwodrku ze snu, wypetnionym dzie¢mi i zamieszkatym przez Boga, objawia sie
Janowi przyszta dynamika pedagogiczna i duchowa podwdrek oratoryjnych.
Chcielibysmy jeszcze podkresli¢ dwie cechy, wyraznie przywotane w dziataniach
wykonywanych we $nie najpierw przez dzieci, a nastepnie przez ciche baranki.

Pierwsza ceche mozna znalez¢ w fakcie, ze ,mtodziency przestali sie bi¢,
wrzeszczec i bluzni¢ i wszyscy skupili sie wokét Tego, ktéry méwit”. Ten temat
~gromadzenia sie razem” jest jedng z najwazniejszych matryc teologicznych i
pedagogicznych wizji wychowawczej ksiedza Bosko. Stynny tekst napisany w 1854
r., Wprowadzenie do Planu Regulaminu Oratorium meskiego sw. Franciszka



Salezego w Turynie, w regionie Valdocco., przedstawia eklezjalny charakter i
teologiczny sens instytucji oratoryjnej, cytujac stowa ewangelisty Jana: ,Ut filios Dei,
qui erant dispersi, congregaret in unum” () 11, 52). Dziatalnos¢ Oratorium jest
zatem umieszczona pod znakiem eschatologicznego zgromadzenia syndéw Bozych,
ktére stanowito centrum misji Syna Bozego:

Stowa Swietej Ewangelii, ktére mdéwig nam, ze Boski Zbawiciel przyszedt z nieba na
ziemie, aby zgromadzi¢ wszystkie dzieci Boze, rozproszone po réznych czesciach
ziemi, wydajg mi sie, ze mozna je dostownie odnies¢ do mtodziezy naszych czaséw.

Mtodziez, ,ta najbardziej delikatna i najcenniejsza czesc¢ ludzkiego spoteczehstwa”,
czesto znajduje sie w rozproszeniu i rozgrupowaniu z powodu braku zainteresowania
edukacyjnego rodzicow lub wptywu ztych towarzyszy. Pierwszg rzecza, jakg nalezy
zrobi¢, aby zapewni¢ edukacje tym mtodym ludziom, jest wtasnie ,zebranie ich,
pozwolenie im méwi¢, umoralnianie ich”. W tych stowach z Wprowadzenia do Planu
Regulaminu echo snu, dojrzewajgcego w Swiadomosci dorostego juz wychowawcy,
jest juz wyraznie i rozpoznawalne. Oratorium jest przedstawiane jako radosne
»Zgromadzenie” mtodych ludzi wokét jedynej uspokajajacej sity zdolnej ich zbawic i
przemieni¢, czyli Boga: ,Te oratoria sg pewnymi zgromadzeniami, w ktérych
mtodziez przebywa na przyjemnej i uczciwej rekreacji, po uczestnictwie w swietych
nabozehstwach koscielnych”. Juz od dziecka ksigdz Bosko rozumiat, ze ,taka jest
misja dziecka Bozego; to moze zrobic tylko jego Swieta religia”.

Drugim elementem, ktéry stanie sie cechg rozpoznawczg duchowosci oratoryjnej,
jest to, co we sSnie objawia sie poprzez obraz barankdw biegnacych ,,na uczte tego
mezczyzny i tej pani”. Pedagogika swieta bedzie fundamentalnym wymiarem
systemu prewencyjnego ksiedza Bosko, ktéry w licznych Swietach religijnych roku
bedzie widziat okazje do zaoferowania chtopcom szansy na gtebokie oddychanie
radoscig wiary. Ksigdz Bosko wiedziatby, jak entuzjastycznie zaangazowac
wspdlnote mtodziezowq Oratorium w przygotowanie wydarzen, przedstawien,
przyjec, ktére zapewnityby odwrdcenie uwagi od trudu codziennych obowigzkéw,
aby wzmocni¢ talenty chtopcéw w zakresie muzyki, aktorstwa, gimnastyki, aby
skierowac ich wyobraZznie w kierunku pozytywnej kreatywnosci. Jesli weZmie sie pod
uwage, ze edukacja proponowana w dziewietnastowiecznych kregach religijnych
miata zwykle raczej surowy ton, ktéry wydawat sie przedstawia¢ ideat
pedagogiczny, ktéry nalezy osiggna¢, jako pobozne opanowanie, to zdrowe
Swigteczne wesote oratorium wyrdéznia sie jako wyraz humanizmu otwartego na
zrozumienie psychologicznych potrzeb dziecka i zdolnego do promowania jego



protagonizmu. Swiagteczna rados$¢, ktéra nastepuje po metamorfozie zwierzat ze
snu, jest zatem tym, do czego musi dgzy¢ pedagogika salezjanska.

W rzeczywistosci swietowanie oferuje cztowiekowi szanse na uwolnienie sie od
ograniczeh codziennego zycia, na porzucenie rél, ktére zamykajg relacje w klatce i
na wydobycie na Swiatto dzienne tego, co istotne, w czym mozna naprawde znalez¢
rados¢ zycia i pozwoli¢ nam rozpoznac sie razem jako wspélnota. U podstaw
Swigtecznego zachowania lezy jednak nieuniknione pytanie, ktére dotyczy jego
fundamentéw. We wszystkich kulturach swigteczne zachowanie zaktada
autoryzacje, ktérej uczestnicy uroczystosci nie moga sobie sami udzielié.
Swietowanie nie moze by¢ po prostu wynikiem autonomicznej decyzji; nie mozna
sSwietowac bez prawdziwego powodu, aby to zrobi¢, a powdd ten musi wynikac z
doswiadczenia, ktére naprawde poszerza przestrzen serca i wprowadza wolnos¢. W
przeciwnym razie wolnos¢, ktéra jest inscenizowana podczas Swietowania, jest tylko
pustg zewnetrzng powtoka, pokrywajaca sfrustrowane aspiracje; ostatecznie jest to
iluzja, ktéra moze tylko rozczarowac. Zamiast wolnosci doswiadcza sie transgresiji,
zamiast wspdlnoty produkuje sie stado, zamiast radosci jest tylko zgietk, ktéry ja
imituje, ale jej nie daje.

Uczta oratoryjna umieszcza swoje centrum tam, gdzie znalazty je baranki ze snu,
metamorfoza beczgcego stada. Centrum, Zzrédtem i celem Swieta mtodziezy jest
obecnos¢ Jezusa i Jego Matki. Ksigdz Bosko wie, ze autentyczna rados¢ pochodzi z
pokoju sumienia, ktére zyje w przyjazni z Panem. Dlatego przygotowuje Swieta z
nowennami, ktére przygotowujg serce do zycia taskg i z sakramentem spowiedzi,
proponowanym jako prawdziwe do$wiadczenie wewnetrznego uzdrowienia. Swieto
jest zatem kulminacyjnym momentem prawdziwej podrézy duchowej przemiany,
ktérej taska Boza jest gteboka sitg napedowa, a jednoczesnie wskazuje na dalsze
spetnienie, ktére nastagpi w radosci nieba, kiedy przemienienie cztowieka zostanie w
petni dokonane. Pismo Swiete uczy, ze cate stworzenie jest od poczatku
ukierunkowane na szabat, Bozy dzieh odpoczynku, ktory nie jest pustym czasem,
ale przestrzenig bezinteresownosci spotkania i celebracji przyjazni. Cztowiek
spontanicznie nosi w sobie pragnienie wejscia w Bozy dzien, dgzenia do petni zycia,
ktére nie zna juz ciezaru egzystencji i zmeczenia codziennoscig. To napiecie jest
szczegllnie zywe w wieku mtodzienczym, ktéry bardziej intensywnie poszukuje
zabawy i radosci, prawie jakby szukat tam oczekiwania na wieksze szczescie. Ksigdz
Bosko byt w stanie uchwyci¢ w tym napieciu podstawe i przestrzen wychowawcza
dla duchowego doswiadczenia prawdziwego Swietowania, mozliwego dzieki darowi
taski.



Zwigzek miedzy rekreacjg na podwdrku a swietowaniem podczas liturgii jest z
pewnoscia jedng z dojrzatych implikacji tych intuicji, ktére nidst sen. We fragmencie
Wspomnien Oratorium, opisujgcym zywotnos¢ typowego dnia posréd chtopcédw,
ksigdz Bosko potwierdza: ,,Rekreacja stuzyta mi do podsuniecia moim
wychowankom jakichs religijnych mysli czy zachecania do przystepowania do
sakramentdéw $wietych”™!. W stynnym Liscie z Rzymu z 1884 r., ktéry stanowi jeden
Z najcenniejszych wyrazéw jego duchowej madrosci, zauwaza, z drugiej strony,
bardzo Scisty zwigzek miedzy ,apatig” rekreacji a ,,chtodem” w podejsciu do
sakramentéw. W misji oratoryjnej, powierzonej mu we snie, podwadrko i kosciot,
zabawa i liturgia, zdrowa rekreacja i zycie taski musza by¢ scisle zjednoczone, jako
dwa nieroztgczne elementy jednej pedagogiki.

Wezwanie do niemozliwego

Podczas gdy dla chtopcéw sen kohczy sie Swietowaniem, dla Jana konczy sie on
konsternacjg, a nawet tzami. Jest to skutek, ktéry nie powinien nas zaskakiwac.
Zwykto sie uwazad, z pewnym uproszczeniem, ze wizyty Boga niosg wytacznie
radosc¢ i pocieszenie. Dlatego paradoksalne jest, ze dla apostota radosci, dla tego,
ktéry jako seminarzysta zatozy ,, Towarzystwo wesotosci” i ktéry jako kaptan nauczy
swoich chtopcéw, ze sSwietos¢ polega na ,byciu bardzo radosnym”, scena powotania
kohczy sie ptaczem.

Moze to z pewnoscig wskazywad, ze rados¢, o ktdérej mowa, nie jest czystym
wypoczynkiem i prostg beztroska, ale wewnetrznym rezonansem z pieknem taski.
Jako taka, moze by¢ osiggnieta jedynie poprzez wymagajgce duchowe bitwy,
ktérych cene ksigdz Bosko bedzie musiat w duzej mierze zaptaci¢ dla dobra swoich
chtopcédw. W ten sposdb przezyje on na nowo te zamiane rél, zakorzeniong w
tajemnicy paschalnej Jezusa i przedtuzong w kondycji apostotow: ,my gtupi dla
Chrystusa, wy madrzy w Chrystusie, my niemocni, wy mocni; wy doznajecie
szacunku, a my wzgardy” (1 Kor 4,10), ale tak samo ,wspétpracownicy w waszej
radosci” (2 Kor 1,24).

Niepokdj, z jakim konczy sie sen, przypomina jednak przede wszystkim zawrét
gtowy, jaki odczuwajag wielkie biblijne postacie w obliczu boskiego powotania, ktére
objawia sie w ich zyciu, kierujgc je w catkowicie nieprzewidywalnym i niepokojagcym
kierunku. Ewangelia tukasza méwi, ze nawet Maryja, na stowa aniotfa, poczuta
gteboki wewnetrzny niepokdj (,zmieszata sie na te stowa” tk 1,29). lzajasz czut sie
zagubiony przed manifestacjg Bozej swietosci w swiatyni (I1z 6), Amos poréwnat do



ryku Iwa (Am 3,8) moc Bozego Stowa, przez ktére zostat pochwycony, podczas gdy
Pawet doswiadczyt na drodze do Damaszku egzystencjalnego wstrzgsu, ktéry
pochodzit ze spotkania ze Zmartwychwstatym. Cho¢ sg swiadkami fascynujgcego
spotkania z Bogiem, ktére uwodzi na zawsze, w momencie wezwania biblijni
mezczyzni wydajg sie bardziej wahac ze strachem w obliczu czegos, co ich
przerasta, niz rzucac sie na oslep w przygode misji.

Podobnym doswiadczeniem wydaje sie by¢ niepokdj, ktérego Jan doSwiadcza we
$nie. Wynika ono z paradoksalnego charakteru powierzonej mu mis;ji, ktérg bez
wahania okresla jako ,niemozliwg” (,Kim jestes Panie, ze nakazujesz mi rzeczy
niemozliwe?”). Przymiotnik ten moze wydawac sie , przesadzony”, poniewaz reakcje
dzieci czasami sg wtasnie takie, zwtaszcza gdy wyrazajg poczucie nieadekwatnosci
w obliczu trudnego zadania. Ten element dzieciecej psychologii nie jest jednak
wystarczajacy, by rozjasnic¢ tresc dialogu ze snu i gtebie duchowego doswiadczenia,
ktére przekazuje. Tym bardziej, ze Jan ma prawdziwg ceche przywddczg i doskonatg
pamiec, co pozwoli mu w miesigcach nastepujgcych po Snie natychmiast rozpocza¢
oratorium, zabawiajgc swoich przyjaciét grami akrobatycznymi i powtarzajgc im
stowo w stowo kazanie proboszcza. Z tego powodu w stowach, w ktérych bez
ogrdodek oswiadcza, ze jest ,niezdolny do méwienia o religii” swoim towarzyszom,
dobrze jest ustyszec odlegte echo sprzeciwu Jeremiasza wobec boskiego powotania:
.Przeciez nie umiem moéwic¢, bo jestem miodziehcem” (Jr 1,6).

To nie na poziomie naturalnych predyspozycji rozgrywa sie postulat niemozliwego,
ale raczej na poziomie tego, co mozna witagczy¢ w horyzont realnosci, tego, czego
mozna oczekiwaé na podstawie wtasnego obrazu Swiata, tego, co miesci sie w
granicach doswiadczenia. Poza tg granicg otwiera sie obszar niemozliwego, ktory
jednak z biblijnego punktu widzenia jest przestrzenig Bozego dziatania.
~Niemozliwe” jest, by Abraham miat syna z bezptodnej, starej kobiety, takiej jak
Sara; ,niemozliwe” jest, by Dziewica poczeta i data Swiatu Syna Bozego, ktéry stat
sie cztowiekiem; ,,niemozliwe” wydaje sie uczniom zbawienie, skoro tatwiej jest
wielbtgdowi przejs¢ przez ucho igielne niz bogatemu wejs¢ do krélestwa
niebieskiego. A jednak Abraham odpowiada: ,,Czyz dla Pana jest co$ niemozliwego?”
(Rdz 18,14); aniot méwi Maryi, ze ,,dla Boga nie ma nic niemozliwego” (tk 1,37); a
Jezus odpowiada niewierzgcym uczniom, ze ,,co niemozliwe jest dla ludzi, mozliwe
jest u Boga” (Lk 18,27).

Najwazniejszym miejscem, w ktéorym pojawia sie teologiczne pytanie o to, co
niemozliwe, jest decydujgcy moment historii zbawienia, a mianowicie dramat



paschalny, w ktérym granicg niemozliwego do pokonania jest ciemna otchtan zta i
smierci. Jak bowiem mozna pokonac $Smieré¢? Czyz nie jest ona sama w sobie
imperatywnym symbolem niemoznosci, nieprzekraczalng granicg kazdej ludzkiej
mozliwosci, potega, ktéra dominuje nad sSwiatem, wyznaczajac jego szach mat? |
czy smierc Jezusa nie pieczetuje tej granicy nieodwotalnie? ,Z tg Smiercig, bardziej
niz z jakgkolwiek inng, smier¢ triumfuje jako koniec wszelkiej mozliwosci, poniewaz
wraz ze $miercig Swietego zabija mozliwo$¢ wszystkiego i wszystkich”®!. Jednak w
samym tonie tej najwyzszej niemozliwosci Bog wzbudzit absolutng nowos¢.
Wskrzeszajgc Syna, ktéry stat sie cztowiekiem w mocy Ducha, radykalnie obalit to,
co nazywamy Swiatem mozliwosci, przetamujgc granice, w ktérej zamykamy nasze
oczekiwania wobec rzeczywistosci. Poniewaz nawet niemoc krzyza nie moze
powstrzymac daru Syna, niemoznos¢ smierci zostaje przezwyciezona przez
bezprecedensowe zmartwychwstate zycie, ktére daje poczatek ostatecznemu
stworzeniu i czyni wszystko nowym. Odtad ,raz na zawsze” to nie zycie podlega
Smierci, ale Smier¢ zyciu.

To w przestrzeni stworzonej przez zmartwychwstanie niemozliwe staje sie realne, to
w niej dostojny mezczyzna ze snu, jasniejgcy paschalnym Swiattem, prosi Jana, aby
uczynit niemozliwe mozliwym. Czyni to za pomocg zaskakujacej formuty: ” Wiasnie
dlatego, ze to wydaja ci sie niemozliwe, musisz uczyni¢ je mozliwymi przez
postuszenstwo ,,. Brzmi to jak stowa, ktérymi rodzice zachecajg dzieci, gdy sa
niechetne, do zrobienia czegos, czego nie czuja sie w stanie lub nie chcg zrobid.
»,Badz postuszny, a zobaczysz, ze ci sie uda”, méwig wtedy mama lub tata:
psychologia dzieciecego Swiata jest doskonale respektowana. Ale sg to takze, i to o
wiele wiecej, stowa, ktérymi Syn objawia tajemnice niemoZzliwego, tajemnice, ktora
jest ukryta w Jego postuszenstwie. Dostojny mezczyzna, ktéry nakazuje rzecz
niemozliwg, dzieki swojemu ludzkiemu doswiadczeniu wie, ze niemozliwos¢ jest
miejscem, w ktérym Ojciec dziata ze swoim Duchem, pod warunkiem, ze otworzy sie
Mu drzwi swoim postuszenstwem.

Jan oczywiscie pozostaje zaniepokojony i oszotomiony, ale jest to postawa, jakiej
doswiadcza cztowiek w obliczu tej ,niemozliwosci” paschalnej, w obliczu cudu
cudéw, ktérego znakiem jest kazde inne zbawcze wydarzenie. Po wnikliwej analizie
fenomenologii niemozliwego, J.L. Marion stwierdza: ,,W poranek wielkanocny tylko
Chrystus moze jeszcze powiedziec Ja: tak ze przed Nim kazde transcendentalne ja
musi rozpoznac siebie jako [...] zakwestionowane ja, poniewaz jest
zdezorientowane”'. Wielkanoc sprawia, ze to, co najbardziej realne w historii, staje
sie czyms, co niewierzace ja uznaje a priori za niemozliwe. Niemozliwos¢ Boga, aby



mogta zosta¢ uznana w swojej realnosci, wymaga zmiany horyzontu, ktéra
nazywamy wiarg.

Nic wiec dziwnego, ze we sSnie dialektyka mozliwego-niemozliwego przeplata sie z
inng dialektyka, dialektyka jasnosci i ciemnosci. Charakteryzuje ona przede
wszystkim sam obraz Pana, ktdérego twarz jest tak jasna, ze Jan nie moze na nig
patrzed. Na tej twarzy Swieci w rzeczywistosci boskie swiatto, ktére paradoksalnie
wytwarza ciemnos¢. Nastepnie sg stowa mezczyzny i kobiety, ktére chod jasno
wyjasniajg, co Jan musi zrobi¢, to jednak pozostawiajg go zdezorientowanego i
przestraszonego. Na koniec pojawia sie symboliczny obraz, poprzez metamorfoze
zwierzat, ktéry jednak prowadzi do jeszcze wiekszego niezrozumienia. Jan moze
tylko prosi¢ o dalsze wyjasnienia: , Btagatem, aby méwita, abym madgt zrozumied, bo
nie wiedziatem, o co chodzi”, ale odpowiedz, ktérg otrzymuje od kobiety o
majestatycznym wygladzie, jeszcze bardziej opbéZnia moment zrozumienia: ,W
swoim czasie wszystko zrozumiesz”.

Oznacza to z catg pewnoscia, ze tylko poprzez realizacje tego, co jest juz uchwytne
we snie, tj. poprzez mozliwe postuszehstwo, przestrzen do wyjasnienia jego
przestania zostanie szerzej otwarta. W rzeczywistosci nie polega ono po prostu na
idei, ktérg nalezy wyjasni¢, ale na stowie sprawczym, skutecznej lokalizacji, ktéra
wiasnie poprzez urzeczywistnienie swojej operacyjnej mocy manifestuje swoje
najgtebsze znaczenie.

Ta dialektyka swiatta i ciemnosci oraz odpowiadajaca jej praktyczna forma dostepu
do prawdy sg elementami charakteryzujgcymi teologiczng strukture aktu wiary.
Wierzy¢ w istocie oznacza kroczy¢ w swietlistym obtoku, ktéry wskazuje cztowiekowi
droge, ale jednoczesnie pozbawia go mozliwosci zdominowania jej swoim
spojrzeniem. Chodzi¢ w wierze to chodzi¢ jak Abraham, ktéry ,,wyruszyt, nie
wiedzac, dokad idzie” (Hbr 11, 8); jednak nie w tym sensie, ze wyruszyt na
przygode, poruszajac sie przypadkowo, ale w tym sensie, ze wyruszyt w
postuszenstwie ,,do miejsca, ktére miat otrzymac¢ w dziedzictwo”. Nie mégt znac z
goéry ziemi, ktéra zostata mu obiecana, poniewaz jego gotowosc¢ i wewnetrzne
poddanie sie naprawde przyczynity sie do jej istnienia jako takiej, jako ziemi
spotkania i przymierza z Bogiem, a nie tylko jako przestrzeni geograficznej, do
ktérej mozna dotrze¢ w materialny sposéb. Stowa Maryi skierowane do Jana - ,,w
swoim czasie wszystko zrozumiesz” - nie sg wiec tylko zyczliwg matczyng zacheta,
podobng do tej, jakg matki dajg swoim dzieciom, gdy nie mogg im wiecej wyjasnic,
ale zawierajg one najwiecej Swiatta, jakie mozna ofiarowac tym, ktdérzy musza



kroczy¢ w wierze.
Tajemnica Imienia

Po dotarciu tego punktu refleksji jestesmy w stanie lepiej zinterpretowac inny wazny
element doswiadczenia snu. Jest nim fakt, ze w centrum podwdéjnego napiecia
miedzy mozliwym i niemozliwym oraz miedzy znanym i nieznanym, w centrum
narracji snu, znajduje sie temat tajemniczego Imienia dostojnego mezczyzny
cztowieka. Gesty dialog sekcji trzeciej [snu] jest w rzeczywistosci przeplatany
pytaniami, ktére powtarzaja ten sam temat: ,Kim jestes Panie, ze nakazujesz mi
rzeczy niemozliwe?” ,Kim jestes, ze méwisz w ten sposéb?”; i wreszcie: ,Moja
mama mowi mi, zebym bez jej pozwolenia nie przytgczat sie do tych, ktérych nie
znam. Dlatego prosze powiedzie¢ mi swoje imie”. Dostojny mezczyzna méwi Janowi,
aby zapytat swojg matke o Imie, ale w ta ostatnia nie chce mu powiedzie¢. Do konca
pozostaje ono owiane tajemnica.

WspomnielisSmy juz, w czesci poswieconej rekonstrukcji biblijnego tta snu, ze temat
Imienia jest Scisle zwigzany z epizodem powotania Mojzesza przy ptongcym krzewie
(Wj 3). Strona ta stanowi jeden z centralnych tekstéw objawienia Starego
Testamentu i ktadzie podwaliny pod catg mysl religijng Izraela. André LaCoque
zaproponowat, aby nazwac jg ,objawieniem objawien”, poniewaz stanowi ona
zasade jednosci struktury narracyjnej i normatywnej, ktéra kwalifikuje narracje
Ksiegi Wyjscia jako komdrke-matke catego Pisma Swietego®™. Wazne jest, aby
zauwazy¢, jak tekst biblijny artykutuje w Scistej jednosci stan niewoli ludu w Egipcie,
powotanie Mojzesza i objawienie teofaniczne. Objawienie Imienia Bozego
Mojzeszowi nie odbywa sie jako przekazanie informacji do poznania lub danych do
zdobycia, ale jako manifestacja osobistej obecnosci, ktéra ma na celu wzbudzenie
stabilnej relacji i wygenerowanie procesu wyzwolenia. W tym sensie objawienie
Imienia Bozego jest ukierunkowane na przymierze i misjef. ~Imie jest zarbwno
teofaniczne, jak i sprawcze, poniewaz ci, ktérzy je otrzymujq, nie sg po prostu
wprowadzani w boska tajemnice, ale sg odbiorcami aktu zbawienia”'”’.

Imie bowiem, w przeciwiehstwie do pojecia, nie oznacza jedynie istoty, ktérg nalezy
pomysleé, ale innos¢, do ktérej nalezy sie odnies¢, obecnosé, ktérg nalezy
przywotaé, podmiot, ktéry proponuje siebie jako prawdziwego rozméwce
egzystencji. Fakt, ze Bog objawia sie jako ,Ja”, sugeruje gtoszenie
nieporéwnywalnego bogactwa ontologicznego samego Bytu, ktéry nigdy nie moze
by¢ adekwatnie zdefiniowany, ale wskazuje, ze tylko poprzez osobista relacje z Nim



mozna uzyskac¢ dostep do Jego tozsamosci, Tajemnicy Bytu, ktérym On jest.
Objawienie osobowego Imienia jest zatem aktem stowa, ktéry rzuca wyzwanie
odbiorcy, proszgc go o usytuowanie sie w relacji do moéwigcego. Tylko w ten sposdéb
mozliwe jest uchwycenie jego znaczenia. Co wiecej, takie objawienie wyraznie staje
sie fundamentem wyzwolenczej misji, ktérg musi wypetni¢ Mojzesz: ,Ja-jestem
postat mnie do was” (Wj 3, 14). Przedstawiajac sie jako Bég osobowy, a nie Bég
przywigzany do terytorium, jako Bog obietnicy, a nie tylko jako Pan niezmiennej
powtarzalnosci, Jahwe bedzie w stanie podtrzymac wedrdéwke ludu, jego podréz ku
wolnosci. Ma zatem Imie, ktére daje o sobie zna¢, o ile prowokuje przymierze i
porusza historie.

To Imie to zostanie w petni objawione jedynie przez Jezusa. Tak zwana modlitwa
kaptanska Jezusa, ktérg czytamy w ] 17, utozsamia objawienie Imienia Bozego jako
serce misji chrystologicznej (w. 6, 11, 12, 26). Na tej stronie, jak stwierdza
Ratzinger, ,,.sam Chrystus jawi sie nam niemal jako ptonacy krzew, z ktérego imie
Boga sptywa na ludzi” ~. W Nim Bdg staje sie w petni wzywalny, poniewaz w Nim w
petni wszedt we wspébtistnienie z nami, zamieszkujgc nasza historie i prowadzac ja
do swojego ostatecznego exodusu. Paradoks polega na tym, ze Boze Imie objawione
przez Jezusa zbiega sie z samg Tajemnica Jego osoby. Jezus w rzeczywistosci moze
przypisac sobie Boskie Imie - ,Ja jestem” - objawione Mojzeszowi w krzewie. Boze
Imie objawia sie zatem w swej niewyobrazalnej trynitarnej gtebi, ktérej petnie objawi
dopiero wydarzenie paschalne. Przez swoje postuszenstwo az do Smierci na krzyzu
Jezus zostaje wywyzszony w chwale i otrzymuje Imie, ktére jest ponad wszelkie inne
imie, tak ze przed Nim zgina sie kazde kolano w niebie, na ziemi i pod ziemia.
Zatem tylko w Imieniu Jezusa jest zbawienie, poniewaz w Jego historii Bdg w petni
dokonat objawienia swojej wtasnej tajemnicy trynitarne;j.

~,Powiedz mi swoje imie”: na to pytanie Jana nie mozna odpowiedzie¢ po prostu
formuta, imieniem rozumianym jako zewnetrzna etykieta osoby. Aby pozna¢ Imie
Tego, ktéry przemawia we $nie, nie wystarczy otrzymac informacje, ale konieczne
jest zajecie pozycji przed Jego aktem méwienia. Oznacza to, ze konieczne jest
wejscie w relacje intymnosci i poddania sie, ktérg Ewangelie opisujg jako
~przebywanie” z Nim. To dlatego, gdy pierwsi uczniowie pytajg Jezusa o Jego
tozsamos<¢ - ,,Nauczycielu, gdzie mieszkasz?” lub dostownie ,,gdzie przebywasz?” -
On odpowiada: ,Chodzcie, a zobaczycie” () 1,38s.). Jedynie , przebywajac” z Nim,
mieszkajac w Jego tajemnicy, wchodzac w Jego relacje z Ojcem, mozna naprawde
poznac, Kim On jest.



Fakt, ze postac ze snu nie odpowiada Janowi, tak jak my bysmy to uczynili,
przedstawiajac to, co jest napisane na naszym dowodzie tozsamosci, wskazuje, ze
Jego Imie nie moze by¢ poznane jako czysto zewnetrzna nazwa, ale ukazuje swojg
prawde tylko wtedy, gdy pieczetuje doswiadczenie przymierza i misji. Jan pozna
wiec to Imie, przemierzajgc dialektyke tego, co mozliwe i tego, co niemozliwe,
jasnosci i ciemnosci; pozna je, wypetniajgc powierzong mu misje oratoryjng. Pozna
Go zatem, noszac Go w sobie, dzieki historii przezywanej jako historia zamieszkana
przez Niego. Pewnego dnia Cagliero zaswiadczy o ksiedzu Bosko, ze jego sposdb
kochania byt ,,czuty, wielki, silny, ale caty duchowy, czysty, prawdziwie czysty”, tak
bardzo, ze , dawat doskonate wyobrazenie o mitosci, jakg Zbawiciel nosit dla
dzieci"®. Wskazuje to, ze Imie dostojnego mezczyzny, ktérego twarz byta tak jasna,
ze oslepiata wzrok $nigcego, tak naprawde weszto w zycie ksiedza Bosko jak
pieczec. DosSwiadczyt on experientia cordis poprzez droge wiary i nasladowania. Jest
to jedyna forma, w ktérej mozna odpowiedzie¢ na pytanie snu.

Macierzynskie posrednictwo

W niepewnosci co do Tego, ktéry go posyta, jedynym mocnym punktem, do ktérego
Jan moze przylgnag¢ we $nie, jest odniesienie do matki, a raczej do dwéch: Matki
dostojnego mezczyzny i jego wtasnej. W rzeczywistosci odpowiedzi na jego pytania
brzmig tak: ,Jestem synem tej, ktérg twoja matka nauczyta cie pozdrawiac trzy razy
dziennie”, a nastepnie ,Zapytaj mojg Matke o moje Imie”. To, ze przestrzen
mozliwosci wyjasnienia jest maryjna i macierzynska, jest niewatpliwie czyms, nad
czym warto sie zastanowic¢. Maryja jest miejscem, w ktérym ludzkos¢ urzeczywistnia
najwyzszg zgodnosc ze swiattem pochodzacym od Boga i ze stworzong przestrzenia,
w ktérej Bog przekazat Swiatu swoje Stowo, ktdre stato sie ciatem. Wskazuje na to
rowniez fakt, ze po przebudzeniu ze snu, osobg, ktéra najlepiej rozumie jego
znaczenie i zakres, jest matka Jana, Matgorzata. Na réznych poziomach, ale zgodnie
z prawdziwg analogig, Matka Pana i matka Jana reprezentujg kobiece oblicze
Kosciotfa, ktory okazuje sie zdolny do duchowej intuicji i stanowi tono, w ktérym
wielkie misje sg zarzgdzane i rodzone.

Nie zaskakuje wiec fakt, ze dwie matki sg zestawione ze sobg i to doktadnie w tym
momencie, w ktérym chodzi o dotarcie do sedna kwestii przedstawionej we $nie, a
mianowicie wiedzy o Tym, ktéry powierza Janowi zyciowg misje. Podobnie jak w
przypadku podwdrka w poblizu domu, tak i w przypadku matki, w intuicji snu



otwierajg sie przestrzenie najbardziej znanego i codziennego doswiadczenia,
ukazujgc w swoich fatdach niezgtebiong gtebie. Znane gesty modlitwy, Pozdrowienie
Anielskie, ktére odmawiato sie trzy razy dziennie w kazdej rodzinie, nagle pojawia
sie jako to, czym tak naprawde jest: jako dialog z Tajemnicg. W ten sposéb Jan
odkrywa, ze juz w szkole swojej matki nawigzat wieZz z majestatyczna Panig, ktéra
moze mu wszystko wyjasnié. Istnieje wiec juz pewien rodzaj kobiecego kanatu, ktéry
pozwala przezwyciezy¢ pozorny dystans miedzy ,biednym i nieSwiadomym
dzieckiem” a ,szlachetnie ubranym” mezczyzng. To kobiece, maryjne i
macierzynskie posrednictwo bedzie towarzyszy¢ Janowi przez cate jego zycie i
sprawi, ze dojrzeje w nim szczegdblna sktonnos¢ do czczenia Dziewicy z tytutem
Wspomozycielki, stajgc sie Jej apostotem dla swoich chtopcéw i dla catego Kosciota.

Pierwszg pomocaq, jakg Matka Boza mu oferuje, jest to, czego dziecko naturalnie
potrzebuje: pomoc nauczycielki. To, czego musi go nauczyd, to dyscyplina, ktéra
czyni cztowieka prawdziwie madrym, bez ktérej ,, wszelka mgadrosc staje sie
gtupstwem”. Jest to dyscyplina wiary, ktéra polega na zaufaniu Bogu i
postuszenstwie nawet w obliczu rzeczy niemozliwych i niejasnych. Maryja
przekazuje jg jako najwyzszy wyraz wolnosci i najbogatsze zrédto duchowej i
wychowawczej ptodnosci. Noszenie w sobie niemozliwosci Boga i kroczenie w
ciemnosci wiary jest w rzeczywistosci sztukg, w ktérej Dziewica przewyzsza wszelkie
stworzenie.

W swojej peregrinatio fidei, nierzadko naznaczonej ciemnoscig i niezrozumieniem,
uczynita to mozolng praktyka. Wystarczy wspomniec epizod odnalezienia
dwunastoletniego Jezusa w Swiagtyni (Lk 2, 41-50). Na pytanie matki: ,,Synu, czemu
nam to uczynites? Oto ojciec Twdj i ja, z bélem serca, szukaliSmy Ciebie”, Jezus
odpowiada w zaskakujgcy sposéb: , Dlaczego Mnie szukaliscie? Czyz nie
wiedzieliscie, ze musze zajg¢ sie sprawami mojego Ojca?”. Ewangelista zauwaza:
»,Lecz oni nie zrozumieli tego, co im powiedziat”. Jeszcze mniej prawdopodobne jest,
ze Maryja zrozumiata, kiedy jej macierzynstwo, uroczyscie ogtoszone z wysoka,
zostato niejako wywtaszczone z niej, aby mogto stac sie wspélnym dziedzictwem
wspolnoty ucznidw: , Kto petni wole Ojca mojego, ktory jest w niebie, ten Mi jest
bratem i siostrg, i matkg” (Mt 12, 50). Potem, u stép krzyza, gdy nad catg ziemiag
zapadta ciemnos$¢, wypowiedziane w chwili wezwania Oto jestem nabrato ryséw
skrajnego wyrzeczenia, oddzielenia od Syna, w miejsce ktérego miata przyjac
grzeszne dzieci, dla ktérych miata pozwoli¢, by Jej serce zostato przebite mieczem.

Kiedy wiec majestatyczna Pani ze snu rozpoczyna swoje zadanie jako nauczycielka,



ktadgc reke na gtowie Jana, méwi do niego: ,,W swoim czasie wszystko zrozumiesz”,
to czerpie Ona te stowa z duchowych wnetrznosci wiary, ktdra u stép krzyza
uczynita jg Matkg kazdego ucznia. Pod jej dyscypling Jan bedzie musiat pozostac
przez cate swoje zycie: jako mtodzieniec, jako seminarzysta, jako kaptan. W
szczegdlny sposéb bedzie musiat tam pozostad, gdy jego misja nabierze rozmiaréw,
ktérych nie mdgt sobie wyobrazi¢ w momencie swojego snu; kiedy to bedzie musiat
stac sie w sercu Kosciota zatozycielem rodzin zakonnych przeznaczonych dla
mtodziezy na wszystkich kontynentach. Wtedy Jan, ktéry stat sie ksiedzem Bosko,
zrozumie takze gtebsze znaczenie gestu, z jakim dostojny mezczyzna dat mu swojg
matke jako ,nauczycielke”.

Kiedy mtody cztowiek wstepuje do rodziny zakonnej, znajduje na powitanie mistrza
nowicjatu, ktéremu zostaje powierzony, aby wprowadzit go w ducha Zakonu i
pomagt mu go przyswoié. Gdy chodzi o Zatozyciela, ktéry musi otrzyma¢ od Ducha
Swietego pierwotne $wiatto charyzmatu, Pan zrzadza, ze to jego wtasna Matka,
Dziewica Piecdziesigtnicy i niepokalany wzdr Kosciota, ma by¢ jego Mistrzynig. Tylko
Ona, ,petna taski”, w rzeczywistosci rozumie wszystkie charyzmaty od wewnatrz,
jak osoba, ktéra zna wszystkie jezyki i méwi nimi jak wtasnymi.

W efekcie, Pani ze snu wie, jak precyzyjnie i wtasciwie wskaza¢ mu bogactwa
charyzmatu oratoryjnego. Nie dodaje nic do stdw Syna, ale ilustruje je sceng dzikich
zwierzat, ktore staty sie oswojonymi jagnietami i wskazaniem cech, ktére Jan bedzie
musiat dojrzec¢, aby wypetni¢ swojg misje: ,pokorny, silny, wytrzymaty”. W tych
trzech przymiotnikach, oznaczajgcych wigor ducha (pokore), charakter (site) i ciato
(krzepkos¢), jest wielka konkretnosé. Sg to rady, ktérych mozna by udzieli¢
mtodemu nowicjuszowi, ktéry ma dtugie doswiadczenie w oratorium i wie, czego
wymaga ,pole”, na ktédrym trzeba ,pracowac”. Salezjahska tradycja duchowa
starannie strzegta stéw tego snu, ktére odnoszg sie do Maryi. Konstytucje
salezjanskie wyraznie nawigzujg do niego, gdy méwia: ,NajSwietsza Maryja Panna
wskazata Ksiedzu Bosko pole dziatania wsréd mtodziezy”*”. Albo przypominajg, ze
»Ksigdz Bosko, wiedziony przez Maryje, ktéra byta mu Mistrzynig, zyt w spotkaniach
z chtopcami pierwszego Oratorium doswiadczeniem duchowym i wychowawczym,
ktére nazwat Systemem Prewencyjnym”™".

Ksigdz Bosko widziat w Maryi decydujgcag role w swoim systemie wychowawczym,
widzgc w Jej macierzynstwie najwyzszg inspiracje tego, co oznacza ,,zapobieganie”.
Fakt, ze Maryja interweniowata od pierwszego momentu jego charyzmatycznego
powotania, ze odegrata tak centralng role w tym snie, na zawsze uswiadomi ksiedzu



Bosko, ze nalezy Ona do korzeni charyzmatu i ze tam, gdzie ta inspirujgca rola nie
jest uznawana, charyzmat nie jest rozumiany w swojej autentycznosci. Dana jako
Mistrzyni Janowi w tym $nie, musi by¢ nig takze dla wszystkich, ktérzy podzielaja
jego powotanie i misje. Jak nastepcy Ksiedza Bosko nigdy nie przestali potwierdzac,
~powotanie salezjanskie jest niewyttumaczalne, zaréwno w swoich narodzinach, jak i

W swoim rozwoju, i zawsze, bez macierzynskiego i nieprzerwanego wktadu Maryi”™*?!

Moc tagodnosci

»Nie biciem, ale tagodnoscig i mitosScig masz pozyskac tych swoich przyjaciét”: te
stowa sg niewatpliwie najbardziej znanym wyrazeniem snu z 9-tego roku zycia,
tymi, ktére w jakis sposéb podsumowujg jego przestanie i przekazuja jego inspiracje.
Sg to réwniez pierwsze stowa, ktére dostojny mezczyzna wypowiada do Jana,
przerywajgc jego gwattowne wysitki, by potozy¢ kres nieporzgdkowi i bluznierstwu
swoich kolegéw. Nie jest to tylko formuta, ktéra przekazuje zawsze aktualne zdanie
madrosciowe, ale wyrazenie okreslajgce sposéb wykonania rozkazu (,,polecit mi
stang¢ na czele tych chtopcow”), za pomocg ktérego, jak powiedzielismy, celowy
ruch sumienia $nigcego zostaje przekierowany. Zapat bicia musi stac¢ sie impulsem
mitosierdzia, roztozona energia represyjnej interwencji musi ustgpi¢ miejsca
tagodnosci. Termin ,fagodnos¢” nabiera tutaj znacznej wagi, co jest jeszcze bardziej
uderzajgce, gdy weZmie sie pod uwage, ze odpowiedni przymiotnik zostanie uzyty
pod koniec snu do opisania barankdw ucztujgcych wokét Pana i Maryi. Zestawienie
to sugeruje spostrzezenie, ktére nie wydaje sie bez znaczenia: aby ci, ktérzy byli
dzikimi zwierzetami, mogli stac sie ,tagodnymi” barankami, ich wychowawcy muszg
przede wszystkim stac sie tagodni. Obaj, cho¢ z réznych punktéw wyjscia, muszg
przejs¢ metamorfoze, aby wejs¢ na chrystologiczng orbite tagodnosci i mitosci. Dla
grupy hatasliwych i ktétliwych chtopcédw tatwo jest zrozumieé, czego wymaga ta
zmiana. Dla wychowawcy jest to by¢ moze mniej oczywiste. Przeciez juz teraz
opowiada sie on po stronie dobra, pozytywnych wartosci, porzadku i dyscypliny:
jakiej wiec zmiany mozna od niego wymagac?

Pojawia sie tutaj temat, ktéry bedzie miat decydujacy rozwéj w zyciu ksiedza Bosko,
przede wszystkim na poziomie stylu dziatania i, do pewnego stopnia, takze na
poziomie refleksji teoretycznej. Chodzi o orientacje, ktéra prowadzi ksiedza Bosko
do kategorycznego wykluczenia systemu wychowawczego opartego na represji i
karceniu, do wyboru z przekonaniem metody opartej na mitosci, ktérg ksigdz Bosko
nazwie ,systemem prewencyjnym”. Oprécz réznych implikacji pedagogicznych
wynikajgcych z tego wyboru, dla ktérych odsytamy do bogatej bibliografii,



interesujace jest tutaj podkreslenie wymiaru teologiczno-duchowego, ktéry lezy u
podstaw tego kierunku, wobec ktérego stowa ze snu stanowig w pewien sposdéb
intuicje i wyzwalacz. - 63 -

Stawiajgc sie po stronie dobra i ,prawa”, wychowawca moze ulec pokusie, aby
ustawi¢ swoje dziatania z dzie¢mi zgodnie z logika, ktéra ma na celu zaprowadzenie
porzadku i dyscypliny gtéwnie poprzez zasady i normy. Jednak nawet prawo niesie w
sobie dwuznacznos¢, ktéra czyni je niewystarczajgcym do kierowania wolnoscia, nie
tylko ze wzgledu na ograniczenia, ktére niesie w sobie kazda ludzka reguta, ale
takze ze wzgledu na ograniczenie, ktére ostatecznie ma porzadek teologiczny. Cata
refleksja pawtowa jest wielkg medytacjg na ten temat, poniewaz Pawet dostrzegt w
swoim osobistym doswiadczeniu, ze prawo nie uchronito go przed byciem
,bluzniercy, przesladowca i gwattownikiem” (1 Tm 1, 13). Pismo Swiete naucza, ze
samo Prawo dane przez Boga nie wystarcza do zbawienia cztowieka, jesli nie istnieje
inna osobista Zasada, ktéra integruje i uwewnetrznia je w ludzkim sercu. Paul
Beauchamp szczesliwie podsumowuje te dynamike, gdy stwierdza: ,Prawo jest
poprzedzone przez Jestes kochany, a po nim nastepuje Bedziesz kochat. Jestes
kochany: fundament prawa, i Bedziesz kochat: jego przezwyciezenie”™. Bez tego
fundamentu i tego przezwyciezenia prawo nosi w sobie oznaki przemocy, ktéra
ujawnia jego niezdolnos¢ do generowania dobra, ktdre jednak nakazuje osiggnac.
Wracajgc do sceny ze snu, ciosy i uderzenia, ktére Jan zadaje w imie Swietego
przykazania Bozego, ktére zabrania bluZznierstwa, ujawniajg niewystarczalnosc i
dwuznacznos¢ kazdego moralizatorskiego impulsu, ktory nie jest wewnetrznie
przemieniany z gory.

Stad konieczne jest, aby Jan i ci, ktérzy bedg uczyc¢ sie od niego duchowosci
prewencyjnej, nawrdcili sie na niespotykang dotad logike wychowawczg, ktdra
wykracza poza rezim prawa. Takg logike umozliwia jedynie Duch
Zmartwychwstatego, rozlany w naszych sercach. Tylko Duch Swiety umozliwia
przejscie od sprawiedliwosci formalnej i zewnetrznej (czy to klasycznej ,, dyscypliny”
i ,dobrego zachowania”, czy tez nowoczesnej ,procedur” i ,,0siggnietych celéw”) do
prawdziwej swietosci wewnetrznej, ktéra osigga dobro, poniewaz jest wewnetrznie
przyciggana i zdobywana. Ksigdz Bosko pokazat, ze ma tego swiadomos¢, kiedy w
swoim pismie o Systemie Prewencyjnym szczerze oSwiadczyt, ze wszystko opiera
sie na stowach sw. Pawta: ,,Charitas benigna est, patiens est; omnia suffert, omnia
sperat, omnia sustinet,,.

Tylko mitos¢ teologalna, ktéra czyni nas uczestnikami zycia Bozego, jest w stanie



nadac dzietu wychowania ceche, ktéra urzeczywistnia jego wyjatkowg ewangeliczna
jakos¢. Nie bez powodu Nowy Testament okresla cichos¢ i tagodnos¢ jako
charakterystyczne cechy ,,madrosci pochodzacej z géry”: jest ona ,czysta, dalej,
sktonna do zgody, ustepliwa, postuszna, petna mitosierdzia i dobrych owocéw, wolna
od wzgleddéw ludzkich i obtudy” (Jk 3, 17). Dlatego ,owoc zas sprawiedliwosci siejg w
pokoju ci, ktérzy zaprowadzajg pokdj” (Jk 3,18). ,Lagodnosc¢” lub w jezyku
salezjanskim ,mitujgca dobro¢” [amorevolezza], ktoéra charakteryzuje takg madrosc,
jest znakiem kwalifikacyjnym serca, ktére przeszto prawdziwg paschalng przemiane,
pozwalajgc sie pozbawi¢ wszelkich form przemocy.

»Nie biciem”: sita tego poczatkowego nakazu, na ktéry by¢ moze byliSmy gtusi, aby
zrozumiec jego nakazujgcy charakter, staje sie echem najmocniejszych stéw
Ewangelii: ,, Ale powiadam wam: Nie sprzeciwiajcie sie ztemu” (Mt 5, 39) lub
~Schowaj miecz do pochwy” (Mt 26, 52; por. ] 18, 11). Odnosi sie to do jednej z
cech, ktore stanowig o bezprecedensowej nowosci chrzescijahskiego ,,wydarzenia”,
a mianowicie do tego, ze absolutnosc jego prawdziwego twierdzenia wyraza sie
wytgcznie w formie agape, czyli daru z siebie dla zycia drugiego. Zaczynajac od
pierwszych stéw snu, znajdujemy sie zatem w samym sercu chrzescijahskiego
objawienia, gdzie chodzi o autentyczne Oblicze Boga i zwigzane z nim nawrdécenie.
»Styl” wychowania chrzescijanskiego, jego zdolnos$¢ do tworzenia praktyk i postaw
prawdziwie zakorzenionych w wydarzeniu chrystologicznym, rozgrywa sie wtasnie w
relacji z tym Obliczem.

Gramatyka religijna nie jest w stanie oddac¢ Mu czci. Historia Jezusa pokazuje dos¢
wyraznie, ze nawet w ramach tej gramatyki, z jej kodeksami i rytuatami, jej
zasadami i instytucjami, moze zakorzenic sie cos, co nie pochodzi od Boga, a nawet
sprzeciwia sie Mu. Wydarzenie chrystologiczne przychodzi wtasnie po to, aby
ujawnic¢ te wewnetrzne sprzecznosci w praktyce sacrum, ktéra synowie Adama
przekazali swoim dzieciom, dostosowujac jg do swoich standardéw sprawiedliwosci i
kary; gotowi, w imie Prawa, ukamienowa¢ cudzotoznice i ukrzyzowaé Swietego
Bozego.

W obliczu tego znieksztatconego sposobu rozumienia religii Jezus przyszedt, aby
zainaugurowac inne Krélestwo, ktérego jest Panem i ktérego mesjanski wjazd do
Jerozolimy emblematycznie ujawnia logike. Wjezdzajac do Swietego Miasta na
grzbiecie osiotka, Jezus przedstawia sie jako Mesjasz-Krél, ktéry nie podbija ludzi
bronig i armiami, ale jedynie cichg mocg prawdy i mitosci. Dar Jego zycia, ktéry
wypetni w miescie Dawida, jest jedyng droga, dzieki ktérej Krélestwo Boze moze



przyjs¢ na sSwiat. Jego tagodnosc jako Baranka Paschalnego jest jedyng moca, z jaka
Ojciec chce zdoby¢ nasze serca, pokazujgc wiarygodnos¢ wiezi i sprawiedliwosé
korespondencji.

»Nie biciem, ale tagodnoscig i mitosScig masz pozyskac tych swoich przyjaciét”.
Odczytywanie tych stéw w kontekscie ewangelicznego objawienia oznacza uznanie,
ze poprzez nie Jan otrzymuje wewnetrzne poruszenie, ktére w swej nieskazitelne;j
autentyczno$ci moze wyptywac jedynie z Serca Chrystusa'**. ,Nie z biciem, ale
tagodnoscig” jest przettumaczeniem w sposéb wychowawczy ,bardzo osobistego”
stylu Jezusa.

Oczywiscie ,, pozyskiwanie” mtodych ludzi w ten sposdéb jest bardzo wymagajacym
zadaniem. Oznacza to, ze nie nalezy poddawac sie chtodowi wychowania opartego
wytgcznie na zasadach, ani dobroci propozycji, ktéra rezygnuje z potepiania
.brzydoty grzechu” i prezentowania ,szlachetnosci cnoty”. Zdobywanie dobra
poprzez proste ukazywanie mocy prawdy i mitosci, poswiadczone oddaniem ,,do
ostatniego tchnienia”, jest figurg metody wychowawczej, ktéra jest jednoczesnie
prawdziwg duchowoscia.

Nic dziwnego, ze Jan we Snie opiera sie wejsciu w ten ruch i prosi o dobre
wyjasnienie Tego, kto go przekazuje. Kiedy jednak je zrozumie, czynigc to
przestanie najpierw instytucjg , Oratorium”, a nastepnie takze rodzing zakonng,
pomysli, ze opowiedzenie snu, w ktérym nauczyt sie tej lekcji, bedzie
najpiekniejszym sposobem podzielenia sie najbardziej autentycznym znaczeniem
swojego doswiadczenia ze swoimi dzie¢mi. To BAg kierowat wszystkim, to On sam
odcisnat pierwotny ruch tego, co stanie sie charyzmatem salezjahskim.

Ks. Andrea Bozzolo, sdb, rektor Papieskiego Uniwersytetu Salezjanskiego

' Tekst krytyczny opublikowany w: P. BRAIDO (red.), Don Bosco educatore. Scritti e
testimonianza, LAS 3 1996, 108-111.

! Wspomnienia Oratorium w: Zrédta salezjariskie, Krakéw 2016, s. 1478.

®J.L. MARION, Nulla é impossibile a Dio, «<Communio» n. 107 (1989) 57-73, 62.



4 ypi, 72

BIA. LACOCQUE, La révélation des révélations: Exode 3,14, w: P. RICOEUR - A.
LACOCQUE, Penser la Bible, Seuil, Paris 1998, 305.

'’ Odnosi sie to do Wj 3,15, w ktérym Imie Boga jest potaczone z wyrazeniem:
“Powiesz”, A. LaCocque podkresla: «Najwiekszym paradoksem jest fakt, ze tylko
Ten, kto ma prawo powiedziec “Ja”, ktéry jest jedynym ’ehjeh, nosi imie, ktére
zawiera w sobie drugg osobe: “ty”» (A. LACOCQUE, La révélation des révélations:
Exode 3,14, 315).

"I'A. BERTULETTI, Dio, il mistero dell’unico, 354.

1], RATZINGER: Introduzione al cristianesimo. Lezioni sul simbolo apostolico
[Wprowadzenie do chrzescijahstwa], Queriniana, Brescia 1971, 93.

¥l Copia Publica Transumpti Processus Ordinaria, 1146.
' Konstytucje, art. 8.
" Konstytucje, art. 20

12 E. VIGANO, Maria rinnova la Famiglia Salesiana di don Bosco, ACG 289 (1978) 1-
35, 28. Per una ricezione critica della devozione mariana nella storia delle
Costituzioni dei Salesiani, cfr. A. VAN LUYN, Maria nel carisma della “Societa di San
Francesco di Sales”, in AA\VV., La Madonna nella “Regola” della Famiglia Salesiana,
Roma, LAS, 1987, 15-87.

31 p. BEAUCHAMP, La legge di Dio, Piemme, Casale Monferrato 2000, 116.

" Dlatego art. 11 Konstytucji potwierdza, ze “wzorem i zrédtem ducha
salezjanskiego jest Serce Chrystusa, wystannika Ojca”, precyzujac, ze wyraza sie on
w troskliwosci “Dobrego pasterza, ktéry zwycieza tagodnoscia i darem z samego
siebie”.



