
⏱ ️Czas czytania: 5 min.

„Posiłek w domu faryzeusza” (The Meal in the House of the Pharisee), James
Jacques Joseph Tissot (ur. Nantes, Francja, 1836–1902), 1886-1894, akwarela,
Brooklyn Museum w Nowym Jorku

 

Fragment z Ewangelii według św. Łukasza, rozdział 11, wersety 37-41, opowiada o
tym, jak Jezus, będąc w drodze do Jerozolimy, przyjmuje zaproszenie na obiad u
faryzeusza. Mamy tu do czynienia z dialogiem, który stanowi moment konfrontacji
dwóch wizji religijności: tej formalnej, skupionej na przepisach rytualnych, oraz tej
płynącej z serca, którą proponuje Jezus.

Na pytanie skierowane do Jezusa, dlaczego nie przestrzega rytualnych gestów
tradycji, faryzeusz otrzymuje zaproszenie, by wyjść poza zewnętrzne działania i
sprawdzić, czy to, co zewnętrzne, rzeczywiście odpowiada temu, co nosi w sercu.

Jezus przyjmuje zaproszenie bezwarunkowo
            Podobnie jak faryzeusz, my również możemy zaprosić Jezusa do naszego
stołu. Jego odpowiedź jest zdumiewająca: Jezus zawsze się zgadza, nie stawiając
żadnych warunków. Nie wymaga, aby nasz dom był uporządkowany, nie żąda
gwarancji naszej spójności. „Poszedł i zajął miejsce za stołem” – z tą rozbrajającą
prostotą Jezus wkracza w życie faryzeusza, wiedząc już, co tam znajdzie, znając jego
sprzeczności, cienie i dwulicowość.
To jest pierwsze wyzwalające przesłanie: Jezus nie czeka, aż będziemy w porządku,
aby do nas przyjść; przychodzi, aby pomóc nam się uporządkować. Nie musimy
ukrywać, kim naprawdę jesteśmy, aby być godnymi Jego obecności. Wręcz
przeciwnie, to właśnie nasza niedoskonałość sprawia, że potrzebujemy spotkania z
Nim.

Obecność, która rozjaśnia
            Ale uwaga: chociaż Jezus zgadza się bezwarunkowo, Jego obecność nigdy
nie jest neutralna ani nieszkodliwa. Jezus wchodzi i wnosi światło. Faryzeusz być
może spodziewał się gościa uległego, kogoś, kim można się pochwalić, pokazać
znajomym: „Patrzcie, nawet Jezus przychodzi do mojego domu”. Zamiast tego
zostaje „obnażony”, nie będąc przy tym ani upokorzonym, ani zawstydzonym.
Obecność Jezusa oświetla sprzeczności, wydobywa na jaw to, co wolelibyśmy
trzymać w ukryciu.



To nie jest atak, lecz raczej sytuacja podobna do zapalenia światła w pokoju: światło
nie tworzy kurzu, który tam jest, ale sprawia, że staje się on widoczny. Tak samo
Jezus: nie wymyśla naszych wad, ale łagodnie i stopniowo pomaga nam zobaczyć je
takimi, jakimi są. Krótko mówiąc, Jego obecność jest zaproszeniem do
uporządkowania naszego życia: do uczciwego spojrzenia na to, gdzie jesteśmy
autentyczni, a gdzie żyjemy w maskach, gdzie jest spójność, a gdzie rozdźwięk
między tym, jacy się wydajemy, a tym, jacy jesteśmy.

Poza pozory: wezwanie do osobistej spójności
            „Wy, faryzeusze, dbacie o czystość zewnętrznej strony kielicha i misy, a
wasze wnętrze pełne jest zdzierstwa i niegodziwości”. Jezus nie potępia samych
praktyk zewnętrznych – obmyć, publicznych modlitw, przestrzegania prawa – ale
rzuca światło na to subtelne i straszne rozdarcie między tym, co zewnętrzne, a tym,
co wewnętrzne, na dwulicowość tych, którzy dbają o wizerunek, zaniedbując serce.
To pokusa, która przenika wszystkie czasy. Ileż energii poświęcamy na budowanie
akceptowalnego wizerunku! W mediach społecznościowych, w życiu zawodowym,
nawet w najintymniejszych relacjach: filtrujemy, selekcjonujemy, pokazujemy tylko
to, co nas dowartościowuje. Jezus natomiast wzywa do spójności na poziomie
bardzo osobistym, jeszcze zanim stanie się ona publiczna. Nie chodzi o to, co widzą
inni, ale o to, kim naprawdę jesteśmy, gdy nikt nie patrzy. To tam, w intymności
serca, rozgrywa się nasza autentyczność.

Wizja bez zacienionych stref
            „Nierozumni! Czyż Ten, który uczynił zewnętrzną stronę, nie uczynił także
wnętrza?”. Kryje się tu głęboka intuicja ludzka i duchowa: istota ludzka stanowi
jedność. Nie jesteśmy podzieleni na szczelne przegródki – wymiar publiczny i
prywatny, ciało i duch, zewnętrzność i wnętrze. Nie możemy utrzymywać
zacienionych stref, obszarów życia ukrytych przed światłem, myśląc, że nie
zanieczyszczą one reszty.
Zaproszenie Jezusa to wezwanie do wizji bez zacienionych stref: do życia, w którym
nie ma ukrytych zakamarków, gdzie pielęgnujemy wady, egoizm, dwulicowość. Do
wewnętrznej przejrzystości, gdzie wszystko jest wynoszone na światło sumienia i
łaski. Nie oznacza to natychmiastowej doskonałości, ale radykalną uczciwość:
uznanie naszych słabości, nazwanie ich po imieniu, nieusprawiedliwianie ich ani
nieukrywanie. To pierwszy krok ku uzdrowieniu.

Jałmużna jako dar z siebie
            „Raczej dajcie na jałmużnę to, co jest wewnątrz, a wtedy wszystko będzie
dla was czyste”. Tu jest szczyt przesłania Jezusa. Prawdziwe oczyszczenie nie



pochodzi z zewnętrznych rytuałów, ale z daru tego, co jest wewnątrz. Spójność ma
moc niesienia dobra. Słowo „jałmużna” w języku greckim ma swoje korzenie w
słowie „miłosierdzie”, współczucie. Nie chodzi tylko o dawanie pieniędzy, ale o
dawanie siebie: naszego czasu, naszej uwagi, naszej obecności, naszej wrażliwości.
Kiedy żyjemy tą wewnętrzną jednością, kiedy nie ma już rozdźwięku między tym,
kim jesteśmy, a tym, jacy się wydajemy, wtedy z tej jedności emanuje prawdziwa
jałmużna, autentyczne miłosierdzie: dar prawdziwy, nieprzeliczony,
nieinstrumentalny. Nie dajemy, aby wydawać się hojnymi, ale dlatego, że hojność
stała się tym, kim jesteśmy.

Pragnienie młodych: autentyczni i spójni dorośli
            To przesłanie ma dziś szczególny oddźwięk, zwłaszcza dla młodych pokoleń.
Młodzi ludzie żyją zanurzeni w kulturze, w której wszystko ma swoją cenę, wszystko
jest obliczane pod kątem wydajności i użyteczności; tożsamości są rozbite na
tysiące profili, masek, ról społecznych; relacje są zapośredniczone, filtrowane,
często anonimowe lub powierzchowne.
W tym kontekście młodzi ludzie odczuwają rozpaczliwe pragnienie autentycznych
dorosłych: ludzi, którzy żyją tym, co mówią, którzy nie mają jednej twarzy dla
publiczności, a drugiej dla siebie, którzy nie kłamią dla wygody.
Nigdy nie wolno zapominać, że młodzi nie szukają dorosłych doskonałych – tych
odrzucają jako fałszywych. Szukają dorosłych prawdziwych: zdolnych do uznania
własnych słabości, do bycia spójnymi w małych, codziennych sprawach, do
dotrzymywania danego słowa, do posiadania życia wewnętrznego, które widać na
zewnątrz. Największą przysługą, jaką możemy wyświadczyć młodym pokoleniom,
nie jest dawanie im moralnych rad czy zasad postępowania, ale świadectwo
autentycznego życia.

Nieustanne zaproszenie
            Faryzeusz zaprosił Jezusa raz. Ale tekst pokazuje nam, że Jezus jest zawsze
gotów przyjąć zaproszenie, dziś tak samo jak dwa tysiące lat temu.
Pytanie dla każdego z nas brzmi: czy jesteśmy gotowi Go przyjąć, wiedząc, że Jego
obecność postawi nas w prawdzie o nas samych? Czy jesteśmy gotowi pozwolić Mu
oświetlić nasze zacienione strefy? A potem: czy po przyjęciu tego światła jesteśmy
gotowi żyć w autentyczności, rezygnując z masek, dając innym nie to, co nam
zbywa, ale „to, co jest wewnątrz”?
W świecie spragnionym prawdy bycie osobą autentyczną nie jest duchowym
luksusem: to pierwszy akt miłości, jaki możemy uczynić. Zwłaszcza wobec tych,
którzy, jak młodzi, mają prawo zobaczyć, że można żyć bez dwulicowości, że



prawość nie jest utopią, że spójność między wnętrzem a zewnętrznością jest drogą
do prawdziwej wolności.


