
⏱ ️Czas czytania: 3 min.

Przypowieść o siewcy, opowiedziana w Ewangeliach synoptycznych, jest potężnym i
fundamentalnym obrazem przesłania chrześcijańskiego. Na pierwszy rzut oka może
wydawać się prostą alegorią o różnym przyjęciu Słowa Bożego. Jednakże, przy
głębszym spojrzeniu, ujawnia ona radykalną prawdę, zwłaszcza jeśli zastosuje się ją
do procesów edukacyjnych i duszpasterskich.

Ta prawda zawarta jest w samym geście siewcy, geście, który moglibyśmy określić
jako „sianie w ciemności”: akt niezmierzonej hojności, pozornie nieefektywny, który
podważa ludzką logikę wyniku i kontroli.
Sedno refleksji nie leży tyle w czterech rodzajach gleby, ile w osobie siewcy i jego
działaniu. On wychodzi i rozsiewa ziarno szerokim, niemal lekkomyślnym gestem.
Nie sporządza wstępnej mapy pola, nie wybiera najbardziej obiecujących działek,
nie unika starannie kamieni czy cierni. Sieje wszędzie. Nie jest to technika
nowoczesnego rolnika, który dąży do maksymalizacji zbiorów poprzez optymalizację
zasobów. Jest to raczej przedstawienie boskiej logiki, logiki obfitości i
bezwarunkowego daru.
Przeniesiony na grunt edukacyjny i duszpasterski, ten gest demaskuje jedną z
naszych największych pokus: pokusę efektywności i wymiernego,
natychmiastowego rezultatu. Wychowawca, katecheta, kapłan, rodzic, są często
dręczeni „syndromem kalkulującego rolnika”. Mają tendencję do inwestowania
czasu i energii tam, gdzie widzą obietnicę zwrotu: w błyskotliwego studenta,
pobożnego parafianina, najbardziej reaktywną grupę młodzieżową. Nieświadomie,
ryzykują zaniedbanie „drogi” zatwardziałych serc, „kamienistej gleby”
efemerycznych entuzjazmów czy „cierni” ludzi skomplikowanych i przyduszonych.
Przypowieść mówi nam natomiast, że ziarno Słowa, troski, wiedzy, świadectwa,
należy rzucać wszędzie, bez kalkulacji i bez uprzedzeń. „Sianie w ciemności”
oznacza przede wszystkim to: działanie z czystej bezinteresowności, pobudzane nie
prawdopodobieństwem sukcesu, ale niezachwianą wiarą w wartość samego ziarna.
To miłość, która nie czyni różnic, która ofiarowuje się wszystkim, ponieważ nie jest
inwestycją, lecz darem, który jest przeobfity.
Po drugie, „sianie w ciemności” ujawnia głęboką prawdę o pokorze naszej roli.
Ciemność to nie tylko obojętność siewcy na jakość gleby, ale także nieprzenikniona
tajemnica, jaką jest ludzkie serce. Wychowawca i duszpasterz nie mogą „widzieć”
co si€ dzieje w duszy drugiego. Nie znają w pełni przeszłych ran, ukrytych lęków,
nieświadomych oporów, które czynią serce twardym jak droga lub płytkim jak
cienka warstwa ziemi. Nie mogą przewidzieć, jaka światowa troska lub jaka nowa



pasja zdusi dobrą intencję.
Działanie w tej „ciemności” oznacza akceptację braku kontroli nad procesem
wzrostu. Naszym zadaniem jest siać, a nie sprawiać, by kiełkowało. Wzrost należy
do tajemniczej dynamiki, która obejmuje wolność osoby (gleba), wewnętrzną moc
ziarna (Słowo, miłość) i działanie Łaski (słońce i deszcz, które nie zależą od siewcy).
Ta świadomość uwalnia nas od dwóch przeciwnych, ale równie szkodliwych
ciężarów: arogancji tych, którzy czują się twórcami sukcesu innych, i frustracji tych,
którzy czują się odpowiedzialni za porażkę. Wychowawca, który sieje w ciemności,
wie, że jego praca jest niezbędna, ale nie wszechmocna. On ofiarowuje, proponuje,
towarzyszy, ale w końcu z szacunkiem wycofuje się przed świętym ogrodzeniem
wolności drugiego, gdzie następuje prawdziwe spotkanie ziarna z ziemią.
Wreszcie, „sianie w ciemności” jest aktem radykalnej nadziei. Dlaczego siewca
nadal rozsiewa ziarno z taką hojnością, mimo że wie, że duża jego część zaginie?
Ponieważ jego zaufanie nie jest pokładane w efektywności jego gestu, ale w
niewyczerpanej żywotności ziarna. On wie, że pomimo dróg, kamieni i cierni, ziarno
ma w sobie moc życia zdolną do wydania owocu „trzydziestokrotnego,
sześćdziesięciokrotnego, stokrotnego” tam, gdzie znajdzie choćby mały kawałek
dobrej ziemi.
Jest to fundamentalna lekcja przeciwko cynizmowi i zmęczeniu, które mogą ogarnąć
tych, którzy pracują w dziedzinie edukacji i duszpasterstwa. W obliczu apatii,
obojętności lub wrogości, pokusa polega na zaprzestaniu siania, na stwierdzeniu, że
„nie warto”. Przypowieść zaprasza nas natomiast do przeniesienia uwagi z reakcji
gleby na jakość ziarna. Naszym zadaniem nie jest obsesyjne martwienie się o
zbiory, ale upewnienie się, że siejemy dobre ziarno: autentyczne słowo, wiarygodne
świadectwo, cierpliwą miłość, solidną kulturę.
Nadzieja siewcy nie jest mglistym optymizmem, ale pewnością, że Prawda, Piękno i
Dobro, jeśli ofiarowane z hojnością, posiadają własną siłę, która prędzej czy później,
w sposób, którego nie możemy przewidzieć ani kontrolować, znajdzie sposób na
wykiełkowanie.
Podsumowując, przypowieść o siewcy uwalnia nas od tyranii natychmiastowego
rezultatu i wprowadza nas w duchowość działania opartą na bezinteresowności,
pokorze i nadziei. „Sianie w ciemności” nie jest działaniem ślepym ani naiwnym, ale
najbardziej realistycznym i płodnym aktem, ponieważ opiera się na rzeczywistości
Boga, który daje bez miary, i na tajemnicy ludzkiej wolności. Dla wychowawcy i
duszpasterza oznacza to kochać bez oczekiwania nagród, nauczać bez udawania, że
się kształtuje, świadczyć z wiernością bez lęku o zobaczenie owoców. Być może
pierwszym i najważniejszym owocem tego hojnego siewu nie jest to, co rośnie na
polu, ale przemiana serca samego siewcy, który uczy się działać i kochać z tym



samym boskim „szaleństwem”, hojnym i pełnym nadziei.


