[] Czas czytania: 9 min.

W przypadku wtadz ducha, takich jak intelekt i pamied, pozostajemy w sferze
poznania. Teraz chodzi o zagtebienie sie w sfere dziatania. W istocie, «cho¢ drzewo
roztropnosci zapuszcza korzenie w intelekcie, to jednak jego kwiaty i owoce sg
wytworem woli».

Wiadza nadrzedna

Wedtug antropologii scholastycznej, znanej biskupowi Genewy, gtéwna
wiadzg cztowieka mégt by¢ intelekt. Tak jednak nie jest. Podobnie jak wczesniej
uczynili to Sw. Augustyn i niektoérzy filozofowie, tacy jak Duns Szkot, sw. Franciszek
Salezy przypisuje pierwsze miejsce woli.
To wola, monarchini duszy, «wola cata szlachetna», musi rzgdzi¢ wszystkimi
«mocami» duszy. Sposréd wszystkich wtadz ludzkiego ducha, wolna wola jest
jedyna, ktéra naprawde znajduje sie w mocy osoby ludzkiej:

Nie jestesmy panami naszej fantazji, poniewaz nie mozemy bronic sie przed niemal
nieskonczong liczbg iluzji i wyobrazen. To samo nalezy powiedziec¢ o pamieci, skoro
czesto chcielibysmy pamietac wiele rzeczy, a nie jestesmy w stanie tego zrobic; lub,
przeciwnie, nie pamietac wielu innych, o ktérych chcielibysmy zapomniec. Wreszcie,
mozecie przegladad, ile chcecie, wszystko co jest w was, a znajdziecie tylko
niewielkg czesc, ktdrej jestesmy panami: to jest wola.

Autor Teotima pragnie wykaza¢, ze wola jest prawdziwym zasobem osoby ludzkiej,
poniewaz dzieki niej i wokdt niej zbiegaja sie, w harmonijng catos¢, wszystkie
elementy psychiczne i duchowe, ktére sktadajg sie na cztowieka.

Ale jak dziata wola?

Odpowiedz jest stosunkowo tatwa, jesli odniesiemy sie do salezjahskiego
modelu medytacji, z trzema czesciami, ktére jg tworza: rozwazaniami, uczuciami i
postanowieniami.

Rozwazania polegajg na refleksji i medytacji nad dobrem, prawdg, wartoscig. Taka
refleksja lub medytacja zazwyczaj wywotuje uczucia, czyli wielkie pragnienia
zdobycia i posiadania tego dobra lub wartosci, a te uczucia sg w stanie «poruszyc¢
wole», ktora, raz «poruszona», wytwarza «postanowienia». Podczas gdy rozwazania
jasno wynikajg z racjonalnych wtadz ducha (intelektu, pamieci, nie zapominajac o
wyobrazni), uczucia i postanowienia sg czescig tego, co Franciszek Salezy nazywa
«sercemp».

Uczucia, ktore poruszajg wole, jest ich dwanascie, ktére zazwyczaj wystepujg



parami: mitos¢ i nienawis¢, pragnienie i ucieczka, nadzieja i rozpacz, radosc i
smutek, odwaga i strach, gniew i poczucie triumfu. Dla $w. Franciszka Salezego
mito$¢ zawsze zajmuje pierwsze miejsce. Mitos¢ rzadzi innymi uczuciami i wchodzi
do serca jako pierwsza: «Smutek, strach, nadzieja, nienawis¢ i inne uczucia duszy
nie wchodzg do serca, jesli mitos¢ ich za sobg nie pociggnie».

Co ciekawe, wola ma przede wszystkim wymiar bierny, podczas gdy mitos¢ jest
aktywna moca, ktéra porusza i wzrusza. Wola nie decyduje, jesli nie jest poruszona
tym dominujgcym bodZcem: mitosSciag. A mito$¢ narzuca sie samej woli. Taka jest sita
mitosci, ze dla tego, kto kocha, nic nie jest trudne, «xamanti nihil difficile»; a jeszcze
lepiej, «dla mitosci nic nie jest niemozliwe».

Owocem woli sg postanowienia. Chciec¢ to wybiera¢. Dopdki ktos jest dzieckiem,
jest jeszcze catkowicie zalezny i niezdolny do wyboru, ale dorastajac, sprawy szybko
sie zmieniajg i wybory stajg sie konieczne. Zazwyczaj wybory sa trudne, poniewaz
wymagajg rezygnacji z jednego dobra na rzecz drugiego. Najczesciej serce jest
rozdarte miedzy uczuciami nizszej czesci duszy a postanowieniami czesci wyzsze;j.

Sita mitosci

«Mitos¢ jest silna jak Smieré» - powtarza Franciszek Salezy za Piesnig nad
Piesniami; a raczej: «mitos¢, silniejsza niz smieré, zmiekcza, rozczula i roztapia
serca znacznie szybciej niz wszystkie inne namietnosci». Po gtebszym
zastanowieniu, cztowiek jest wart tylko tyle, ile mito$¢, a wszystkie ludzkie moce i
wiadze, zwtaszcza wola, dazg do niej: «Bég chce cztowieka tylko dla duszy, a dusze
tylko dla woli, a wole tylko dla mitosci».
Mitos¢ postuguje sie sitg woli, aby rzadzi¢ wszystkimi wtadzami i wszystkimi
namietnosciami. Bedzie to «mitos¢ uzbrojona», a taka «mitos¢ uzbrojona,
doprowadzona do gorliwosci, podporzadkuje nasze namietnosci». Ta wolna wola
«mieszka w najwyzszej i najbardziej duchowej czesci duszy» i «nie zalezy od
niczego innego, jak tylko od Boga i od siebie; a kiedy wszystkie inne wtadze duszy
sg utracone i poddane wrogowi, tylko ona pozostaje panig siebie, aby w zaden
sposéb nie wyrazi¢ zgody».
Wybdr jednak dotyczy nie tylko celu do osiggniecia, ale takze intencji, ktéra kieruje
dziataniem. Jest to aspekt, na ktéry Franciszek Salezy jest szczegélnie wrazliwy,
poniewaz dotyka jakosci dziatania. W istocie, cel do ktérego sie dgzy nadaje sens
dziataniu. Mozna zdecydowac sie na wykonanie czynu z wielu powodéw. W
przeciwiehstwie do zwierzat, «cztowiek jest tak bardzo panem swoich ludzkich i
rozumnych dziatanh, ze wszystkie wykonuje dla jakiego$ celu»; moze nawet zmienic
naturalny cel dziatania, dodajgc do niego cel wtérny, «jak wtedy, gdy oprécz
zamiaru pomocy biednemu, do ktérego jest skierowana jatmuzna, dodaje zamiar



zmuszenia potrzebujgcego do zrobienia tego samego».

WSsréd pogan intencje rzadko byty bezinteresowne: «dziatali prawie wytgcznie dla
honoru lub jakiego$ innego efemerycznego celu, jak wspomina $w. Augustyns.
Intencje moga by¢ skazone «przez pyche, préznosé, doczesne interesy lub jakis inny
zty motyw». Istniejg rozmowy, ktére sg zte z tego prostego powodu, ze «odbywajg
sie ze ztg intencjg». Czasami «udajemy, ze chcemy by¢ ostatni i siadamy na koncu
stotu, ale po to, by z wiekszym honorem przejs¢ na czoto stotu».

«0Oczysémy wiec, Teotimie, na ile mozemy, wszystkie nasze intencje» - prosi autor
Traktatu o mitosci Bozej. Dobra intencja «ozywia» najmniejsze dziatania i proste
codzienne gesty. W istocie, «osiggamy doskonatos¢ nie przez robienie wielu rzeczy,
lecz przez robienie ich z czystg i doskonatg intencjg». Nie nalezy traci¢ odwagi,
poniewaz «zawsze mozna poprawi¢ swojg intencje, ulepszy¢ jg i udoskonali¢».

Postanowienia

Wola zatem musi wytwarzad «postanowienia» lub zamiary, w przeciwnym
razie grozi jej, ze bedzie pusta i nieskuteczna. Nadchodzi moment, w ktérym nie
nalezy juz «spekulowac¢ rozumowaniem», lecz ,usztywni¢ wole». «Czy nasza dusza
jest smutna czy wesota, pogrgzona w stodyczy czy goryczy, w pokoju czy
wzburzona, Swietlista czy mroczna, kuszona czy spokojna, petna przyjemnosci czy
obrzydzenia, pogrgzona w oschtosci czy czutosci, spalona stohcem czy orzezwiona
rosg» - to nie ma znaczenia, silna wola nie daje sie tatwo odwies¢ od swoich
zamiaréw. «Pozostanmy nieztomni w naszych zamiarach, nieugieci w naszych
postanowieniach» - prosi autor Filotei. Jest to wtadza nadrzedna, od ktérej zalezy
wartos¢ osoby: «Caty Swiat jest wart mniej niz jedna dusza, a dusza jest niczym bez
naszych dobrych postanowien».
Rzeczownik «postanowienie» oznacza decyzje, ktéra jest wynikiem procesu, w
ktérym zaangazowane byto rozumowanie z jego zdolnosScig do rozrézniania oraz
serce, rozumiane jako uczuciowos¢, ktéra daje sie poruszy¢ przez atrakcyjne dobro.
W «autentycznej deklaracji», ktérg autor Wprowadzenia do zycia poboznego
zaprasza Filotee do wypowiedzenia sie, czytamy: «To jest moja wola, moja intencja i
moja decyzja, nienaruszalna i nieodwotalna, wola, ktérg wyznaje i potwierdzam bez
zastrzezen i wyjatkéw».
Medytacja, ktéra nie prowadzitaby do konkretnych czynéw, bytaby bezuzyteczna. W
dziesieciu medytacjach zaproponowanych jako model w pierwszej czesci Filotei,
znajdujemy czesto takie wyrazenia jak: «chce», «nie chce juz», «tak, bede podazad
za natchnieniami i radami», «zrobie wszystko, co mozliwe», «chce zrobi¢ to czy
tamto», «dotoze tego czy tamtego wysitku», «zrobie to czy tamto», «wybieram»,
~chce wzig¢ udziat», lub tez «chce podjg¢ wymagang troskes.



Czestym btedem jest utozsamianie woli z kaprysem: «Tak wtasnie postepujg
libertyni, ktérzy nie chcg mie¢ innego prawa poza tym, jakie dyktuje im osobista
wola». Wielkim wrogiem woli jest rutyna, pasywne poddawanie sie, zwyczaj.
Zatozycielka wizytek zalecata im, aby byty swiadome wykonywanych gestow i
unikaty wykonywania ich mechanicznie:

Niech majg wole zgodng z dobrymi czynami zewnetrznymi, ktére beda wykonywac,
zarowno matymi, jak i duzymi. Niech nic nie bedzie robione z przyzwyczajenia, lecz
z wyboru i ¢wiczenia woli; a jesli czasem dziatanie zewnetrzne wyprzedza
wewnetrzne uczucie z powodu przyzwyczajenia, niech to uczucie przynajmniej
podaza za nim blisko.

Z dobrze zrozumiatych powodoéw warto czesto dokonywac przegladu naszych
postanowien: «Ta praktyka naprawi wasze sity ostabione przez czas, rozgrzeje
wasze serce, odSwiezy wasze dobre postanowienia i sprawi, ze cnoty waszego
ducha rozkwitng».

Wspaniaty wychowawca ludzkiego serca

Swiety Franciszek Salezy byt uwazany za «wspaniatego wychowawce woli».
Mozna by tez powiedzie¢: wspaniatego wychowawce ludzkiego serca, jesli chce sie
podkresli¢ wymiar uczuciowy charakterystyczny dla salezjahskiego pojecia serca.
Jak widad, nie zaniedbat zadnego sktadnika istoty ludzkiej: ciata z jego zmystami,
duszy z jej namietnosciami, ducha z jego wtadzami, w szczegdlnosci
intelektualnymi. Ale to, co dla niego najwazniejsze, to ludzkie serce, o ktérym pisat
do jednej ze swoich korespondentek: «Trzeba wiec z wielkg troska pielegnowac to
ukochane serce i nie szczedzi¢ niczego, co moze przyczynic sie do jego szczescia».
Otéz serce cztowieka jest «niespokojne», wedtug stéw sw. Augustyna, poniewaz jest
petne niezaspokojonych pragnien. Wydaje sie, ze nigdy nie ma ani «spoczynku, ani
spokoju». Franciszek Salezy proponuje zatem réwniez wychowanie pragnien. W
istocie, gtéwnym wrogiem woli «jest ilos¢ pragnien, ktére mamy na te czy inng
rzecz. Krétko méwigc, nasza wola jest tak petna oczekiwan i projektéw, ze bardzo
czesto nie robi nic innego, jak tylko traci czas na ich rozwazanie jeden po drugim lub
nawet wszystkie razem, zamiast zabra¢ sie do realizacji jednego bardziej
uzytecznego». Jakg postawe nalezy przyja¢ wobec wielosci pragnien i rozproszenia
projektéw?

Jesli nie zaczniecie podazac za niektérymi swoimi pragnieniami, beda sie one
nieustannie mnozyc i tak bardzo zattoczg wasz umyst, ze nie bedziecie wiedziec, jak
sie z tego wyplatac.



«Nasza wola pozostaje ostabiona, gdy kocha wiele rzeczy naraz; jej pragnienia i
checi s mniej gwattowne i zarliwe, gdy ma ich wiele». Rozwigzanie jest oczywiste:
unika¢ «nawatu pragnien, ktére zagtuszajg ducha». Nalezy zatem regulowad
pragnienia i porzuci¢ pragnienia bezuzyteczne: obawiam sie - pisze biskup Genewy
do baronowej de Chantal - «ze bawimy sie tymi pragnieniami, ktére nie sg nam
potrzebne, i ze nie zostawiamy wystarczajgco duzo miejsca naszemu duchowi na
pragnienia, ktére sg nam bardziej uzyteczne i niezbedne».

Podmioty najbardziej narazone na liczne pragnienia to mtodzi ludzie. Wszystko
zalezy od tego, w jaki sposéb zamierzajg zarzadza¢ tym zasobem. «Jesli mtody
cztowiek nabierze zywego pragnienia pewnego stanowiska przed wtasciwym
czasem, na co mu sie to przyda, powiedzcie mi, to pragnienie. Realizm nakazuje nie
bawic sie préznymi, bezuzytecznymi, a co gorsza, szkodliwymi pragnieniami.
Istnieje bowiem pewien rodzaj ,, upiekszanie woli”, podobnie jak istnieje upiekszanie
w zachowaniu zewnetrznym, wyjasniat zatozyciel wizytek w odniesieniu do , drugiej
skromnosci”. Kiedy duch daje sie porwac¢ nadmiernej ciekawosci, wola ryzykuje
rozpaleniem sie licznymi i nieskutecznymi pragnieniami, jak to czesto bywa w sferze
duchowej.

Motywowanie woli

Franciszek Salezy moze by¢ uwazany za wychowawce ludzkiego serca nie
tylko dlatego, ze wywyzszyt site woli, ale takze w tym sensie, ze podsycat te wtadze,
proponujgc jej atrakcyjne motywacje i ideaty, zdolne do uruchomienia ludzkiej
wolnosci. W istocie, aby by¢ skutecznym, wychowanie musi korzystac z tego
wielkiego zasobu osoby: trzeba «poruszy¢ wole», pociggajac jg do dobra, prawdy i
piekna; krétko méwigc, proponujac jej wartosci i sprawiajac, by ich pragneta.
Dobry pedagog wie, ze aby doprowadzi¢ swojego ucznia do zamierzonego celu, czy
to wiedzy, czy cnoty, niezbedne jest przedstawienie mu projektu, ktéry zmobilizuje
jego energie. Franciszek Salezy okazuje sie mistrzem w sztuce motywowania, gdy
uczy swojg «cérke», Joanne de Chantal, jednej ze swoich ulubionych maksym:
«WSszystko nalezy czyni¢ z mitosci, a nic z przymusu».
Za kazdym razem, gdy Franciszek Salezy mowi o ludzkim sercu, a dzieje sie to
czesto, dwa wymiary woli, czyli afektywny i efektywny, czesto sie ze sobg mieszaja.
Chce on serca tagodnego i spokojnego, czystego, obojetnego, «serca pozbawionego
uczuc» niezgodnych z powotaniem, serca «prostego», «rozluznionego i bez zadnego
przymusux». Nie lubi «czutosci serca», ktéra sprowadza sie do szukania siebie, a
wymaga natomiast «stanowczosci serca» w dziataniu. «Dla serca meznego nic nie
jest niemozliwe» - pisze do pewnej damy - aby zacheci¢ jg do nieporzucania
«spetniania swietych postanowieh». Chce «serca meskiego», a jednoczes$nie serca



«postusznego, gietkiego i poddanego, ulegtego we wszystkim, co dozwolone, i
gotowego podjgc¢ kazde zobowigzanie z postuszehstwa i mitosci»; «serca tagodnego
wobec blizniego i pokornego przed Bogiem», «szlachetnie dumnego” i ,wiecznie
pokornego», «tagodnego i spokojnego». Jedno z jego «btogostawienstw» brzmi:
«Btogostawieni gietcy, albowiem nigdy sie nie ztamig».

Badzmy ostrozni, poniewaz czesto przypominamy kuropatwe z Paflagonii, ktéra ma
dwa serca: «Mamy serce tagodne i uprzejme wobec siebie, a serce twarde, surowe,
rygorystyczne wobec blizniego». Konieczne jest nieustanne prostowanie serca:
«Bedziesz niedoskonata przez cate swoje zycie, i zawsze bedzie sporo do
poprawienia» - pisze do osoby przez niego prowadzong. Trzeba «wzmocni¢ serce
przeciwko pokusom».

Kiedy serce jest w stanie niepokoju, wazne jest, aby przywréci¢ mu pokdj, poniewaz
«bedac wzburzonym i niespokojnym w sobie, nasze serce traci site niezbedng do
zachowania zdobytych cnét, a jednoczesnie traci srodki niezbedne do opierania sie
pokusom i wrogowi». Zalecenie o zywotnym znaczeniu to «miec ciggta i
nienaruszalng réwnowage serca w tak wielkiej r6znorodnosci wydarzeh». Aby
zachowad réwnowage, «umartwiajcie je w jego radosciach, sprawiajcie, by radowato
sie w jego umartwieniach».

W kohcu wychowanie woli zmierza do petnego panowania nad sobga, co Franciszek
Salezy wyraza za pomocg obrazu: wzig¢ serce w dton, posigsc serce lub dusze.
«Wielkg radoscig cztowieka, Filoteo, jest posiadanie wtasnej duszy; a im doskonalsza
staje sie cierpliwos¢, tym doskonalej posiadamy naszg dusze». To nie oznacza
nieczutosci, braku namietnosci czy uczué, lecz dgzenie do panowania nad soba.
Chodzi o droge do autonomii, zagwarantowang przez panowanie woli, wolnej i
rozumnej.

Whiosek

Niewatpliwie u Franciszka Salezego wystepuje dowartosciowanie
uczuciowosci, ale takze woli rozumianej jako stanowczos¢ i statos¢ w podejmowaniu
decyzji. Méwit o sobie:

Moim zdaniem, nie ma na swiecie duszy, ktéra kochataby serdeczniej, czulej, i,
szczerze mowigc, z wiekszg mitoscig niz ja; bowiem Bogu podobato sie da¢ mi takie
serce.

Dochodzi nawet do stwierdzenia: «Jestem najbardziej uczuciowym cztowiekiem na
Swiecie», ale zaraz dodaje: «<Kocham dusze niezalezne, energiczne i nie
zniewiesciate», dobrze wiedzac, ze przesadna «czutos¢» ,,zaciemnia serce, niepokoi
je i rozprasza. Nie rezygnujac nigdy z mitosci uczuciowej, Franciszek Salezy



opowiada sie za mitoscig skuteczng, opartg na «postanowieniach» woli skutecznej.



