
⏱ ️Czas czytania: 6 min.

Kiedy mówimy o Księdzu Bosko i jego stosunku do prasy, może pojawić się
nieporozumienie: Jan Bosko pisał bardzo dużo, opublikował ponad sto dzieł, założył
periodyk, taki jak „Biuletyn Salezjański”, i rozpowszechnił miliony egzemplarzy
broszur, biografii, popularnych podręczników. Wszystko to sugerowałoby człowieka,
który w pełni ucieleśniałby postać „dziennikarza”. A jednak tak nie jest. Ksiądz
Bosko nie chciał być dziennikarzem, przynajmniej w sensie, w jakim XIX wiek znał i
praktykował ten zawód.

Rozróżnienie to nie jest bez znaczenia. Jeśli z jednej strony uznawał edukacyjną i
społeczną moc druku, z drugiej strony unikał sprowadzania swojej misji do zawodu
wydawniczego. Ksiądz Bosko może być uważany za wielkiego katolickiego
publicystę — to znaczy człowieka zdolnego do przekazywania szerokiej publiczności
idei, wartości i treści religijnych — ale nie dziennikarza w sensie zawodowym,
politycznym i zaangażowanym, jaki termin ten przyjmował w jego czasach.

Kontekst historyczny prasy w XIX wieku
Aby zrozumieć decyzje Księdza Bosko, należy umieścić je w kontekście XIX wieku.
We Włoszech, zwłaszcza od lat czterdziestych i pięćdziesiątych XIX wieku, prasa
periodyczna odgrywała coraz ważniejszą rolę. Gazety były narzędziami debaty
politycznej, budowania konsensusu, kształtowania opinii publicznej. Zawód
dziennikarza był jednak wciąż słabo uregulowany i często splatał się z propagandą:
gazety powstawały i umierały w zależności od wydarzeń politycznych, były związane
z partiami, prądami ideologicznymi, bitwami antyklerykalnymi lub prokatolickimi.

Dziennikarz tamtych czasów był więc bardziej bojownikiem czy polemistą niż
bezstronnym kronikarzem. I ten świat nie pociągał Księdza Bosko. Nie utożsamiał
się z zawodem, który zmuszałby go do zajmowania stanowiska w sporach
politycznych, do schodzenia na arenę polemik, do marnowania energii na gruncie,
który nie był jego.

Ksiądz Bosko miał również doświadczenie dziennikarskie, zakładając w październiku
1848 roku gazetę Amico della gioventù jako publikację o charakterze religijnym,
moralnym i politycznym, przeznaczoną dla młodzieży. Jednak szybko zrezygnował z
dziennikarstwa: jego gazeta przetrwała około sześciu miesięcy, a po tym czasie
połączyła się z innym periodykiem zatytułowanym L’Istruttore del Popolo. Ksiądz
Lemoyne pisze:



„Ks. Bosko, pouczony przez perypetie napotkane w kierowaniu tą gazetą [Amico
della gioventù], szybko poczuł, że Opatrzność Boża nie przeznaczyła mu na stałe
urzędu dziennikarza. Widział, jak to groziło utrudnieniem jego innych zajęć,
ponieważ musiał poświęcać zbyt wiele czasu na czytanie i studiowanie
różnorodnych materiałów; takich jak ekonomia polityczna, prawo publiczne i
apologetyka katolicka. Zrozumiał, że w tamtych czasach dziennikarz katolicki, jeśli
nie chciał podążać za dominującymi maksymami dnia, musiał być gotów na
ewentualność postawienia przed sądami, skazania na zapłacenie wysokich
grzywien, a nawet zamknięcia w więzieniach cytadeli. Ks. Bosko absolutnie nie
chciał uczestniczyć w błędzie i nie mógł ryzykować, aby narazić się na
niebezpieczeństwo, które zagroziłoby jego pierwotnej misji. Rzeczywiście,
Smascheratore, który zastąpił Giornale degli Operai, z wielką żywością i dowcipem
propagując sprawę katolicką, miał w kwietniu 1849 roku pierwszy proces prasowy,
w którym uczestniczyli przysięgli. Uznawał więc, że nie jest rzeczą roztropną
tworzyć sobie bezlitosnych wrogów, ponieważ polemiki z bezbożnymi
dziennikarzami były nieuniknione, a Gazzetta del Popolo ze względu na swoje tajne i
jawne powiązania miała taką moc, by narzucić swoją wolę samemu Parlamentowi i
Senatowi. Niestety, przewidywał, że nie zabraknie mu przeciwników do walki,
można powiedzieć, na śmierć i życie, którą na początku musiałby prowadzić prawie
sam; a byli to protestanci. Opuszczając jednak karierę dziennikarską, miał
pocieszenie widząc, jak z Supergi, ucznia tej Akademii, zstępuje niezrównany Teolog
Giacomo Margotti, zdolny do zwycięskiego stawienia czoła dominującej rewolucji”
(MB III, 483-484).

Powołanie Księdza Bosko: kapłan i wychowawca
Pierwszym powodem, dla którego Ksiądz Bosko nie chciał być dziennikarzem, było
jego powołanie kapłańskie. Od początku swojej posługi postrzegał siebie jako
kapłana dla młodzieży, pasterza i ojca. Wszystko, co podejmował — od szkół
zawodowych po oratoria, od misji ludowych po publikacje — zawsze było
ukierunkowane na ten cel: zbawienie dusz, zwłaszcza najuboższych i opuszczonych.

Bycie dziennikarzem oznaczałoby przyjęcie innej tożsamości, bardziej świeckiej i
zawodowej, bardziej związanej z dynamiką społeczną niż duszpasterską. Ksiądz
Bosko natomiast uważał prasę jedynie za jedno z narzędzi służących jego misji
wychowawczej i ewangelizacyjnej. Nie chciał zastępować kazania kroniką ani
kierownictwa duchowego polemiką dziennikarską.

Ksiądz Bosko publicysta: płodny pisarz i popularyzator
Mimo to należy przyznać, że Ksiądz Bosko był niezwykłym publicystą. Już w



pierwszych latach kapłaństwa zaczął publikować teksty przeznaczone dla ludu
chrześcijańskiego: broszury katechetyczne, modlitewniki, budujące żywoty świętych
i męczenników, podręczniki historii świętej. Jego cel był jasny: dostarczyć prostych i
dostępnych narzędzi do formacji religijnej ludu.

Sukces był ogromny. Jego dzieła były wielokrotnie wznawiane, tłumaczone na różne
języki, szeroko rozpowszechniane w parafiach i szkołach. Symbolicznym przykładem
jest Młodzieniec zaopatrzony (1847), mały podręcznik życia chrześcijańskiego, który
doczekał się dziesiątek wydań i towarzyszył pokoleniom chłopców w modlitwie i
pobożności.

Styl Księdza Bosko był prosty, bezpośredni, popularny. Nie szukał erudycji, ale
jasności. Nie dążył do akademickiej dyskusji, ale do praktycznej formacji. A przede
wszystkim nie dążył do informowania o bieżących wydarzeniach, ale do
kształtowania sumień.

Doświadczenie Biuletynu Salezjańskiego
Kulminacją działalności publicystycznej Księdza Bosko jest założenie Biuletynu
Salezjańskiego w 1877 roku. Nie była to gazeta w klasycznym sensie, ale periodyk
łączący i animujący. Cel był dwojaki: informować czytelników o dziełach
salezjańskich rozsianych po świecie oraz budować poczucie przynależności i
solidarności wśród dobroczyńców, przyjaciół i samych salezjanów.

Biuletyn nie zawierał kronik politycznych ani bieżących polemik, ale budujące
opowieści, wiadomości misyjne, przykłady młodzieży i wychowawców, apele o
miłość. Było to w istocie narzędzie komunikacji wewnętrznej i zewnętrznej
jednocześnie: tworzyło sieć sympatyków i zwolenników, oferowało treści
formacyjne, umacniało tożsamość Rodziny Salezjańskiej.

W tym sensie Biuletyn dobrze oddaje różnicę między dziennikarstwem a
publicystyką: Ksiądz Bosko nie zamierzał zakładać dziennika ani tygodnika
informacyjnego, ale „głos” zdolny do przekazywania ducha salezjańskiego i
szerzenia dobra.

Nieufność wobec dziennikarstwa polemicznego
Innym powodem, dla którego Ksiądz Bosko unikał dziennikarstwa, była jego
nieufność wobec prasy polemicznej i antyklerykalnej. Był świadomy, jak agresywne
mogły być ówczesne gazety wobec Kościoła i Papieża. Polemiki wokół kwestii
rzymskiej, kulturowe bitwy liberalizmu, ataki na zgromadzenia zakonne pokazywały



prasę często używaną jako broń polityczna.

Ksiądz Bosko wolał nie angażować się bezpośrednio w tę dziedzinę. Oczywiście, w
jego dziełach nie brakuje zdecydowanych stanowisk w obronie wiary i Kościoła, ale
nigdy nie były one wpisane w typowy rejestr dziennikarstwa polemicznego. Wybrał
komunikację pozytywną i konstruktywną, opartą na opowiadaniu przykładów,
szerzeniu dobra, wychowaniu sumienia.

W tym momencie możemy lepiej wyjaśnić różnicę między Księdzem Bosko
publicystą a Księdzem Bosko dziennikarzem (którym nie chciał być).
Dziennikarz informuje o bieżących wydarzeniach, dostarcza wiadomości, komentuje
fakty, uczestniczy w debacie publicznej.
Publicysta przekazuje idee i wartości szerokiej publiczności, rozpowszechnia
przesłania edukacyjne, popularyzuje treści religijne lub moralne.

Dziedzictwo dla Rodziny Salezjańskiej
Dziedzictwo Księdza Bosko publicysty jest żywe do dziś. Biuletyn Salezjański,
przetłumaczony na dziesiątki języków i rozpowszechniany w ponad stu krajach,
kontynuuje swoją misję łączenia i animowania. Popularyzatorskie dzieła Księdza
Bosko pozostają wzorami komunikacji popularnej, zdolnymi łączyć jasność i głębię
duchową.

Dla Rodziny Salezjańskiej to dziedzictwo jest zaproszeniem do traktowania środków
komunikacji nie jako celu samego w sobie, ale jako narzędzi służących misji
wychowawczej i ewangelizacyjnej. Wierność Księdzu Bosko nie polega na
przekształcaniu się w profesjonalnych dziennikarzy, ale na dalszym byciu
komunikatorami dobra, zdolnymi do używania wszelkich środków, aby rozmawiać z
młodzieżą i rodzinami.

Ksiądz Bosko nie chciał być dziennikarzem, ponieważ nie było to jego powołanie. Był
kapłanem, wychowawcą, założycielem. Ale z geniuszem wykorzystał druk, aby stać
się wielkim katolickim publicystą, niestrudzonym popularyzatorem, popularnym
komunikatorem.

Jego wybór nie był rezygnacją, ale rozeznaniem: nie dać się wciągnąć w polemiki
bieżących wydarzeń, ale pozostać wiernym misji wychowawczej. W ten sposób
prasa stała się dla niego nie zawodem, ale apostolstwem. I właśnie dlatego, po
ponad stu latach, jego głos nadal rozbrzmiewa: nie w efemerycznych kronikach, ale
w trwałej formacji sumień.



I pamiętajmy, co pisał ksiądz Lemoyne:
„Na koniec zauważymy, jak z powyższych faktów Ks. Bosko wyciągnął wielkie
ostrzeżenie, które często powtarzał swoim uczniom, a mianowicie, że
dziennikarstwo, zwłaszcza to, które w jakikolwiek sposób zajmuje się polityką, nie
było ich polem działania. On w tej kwestii napisał artykuł zakazujący w Regułach
swojego Pobożnego Towarzystwa, który jednak został usunięty przez Świętą
Kongregację Biskupów i Zakonników, nie dlatego, że Kościół sprzeciwiał się takiemu
przepisowi, ale dlatego, że będąc sformułowanym w zbyt ogólny sposób, należałoby
dodać wyjaśnienia, których roztropność w tamtym momencie odradzała. Jednak Ks.
Bosko ciągle powtarzał, że jego niezłomnym zamiarem jest, aby Salezjanie zawsze
trzymali się z dala od walk politycznych, ponieważ Pan nie powołał nas do tego, ale
do służby ubogiej i opuszczonej młodzieży” (MB III, 487).


