[] Czas czytania: 16 min.

Udato nam sie przeprowadzi¢ ekskluzywny wywiad z Przetozonym Generalnym
Salezjandw, ks. Fabio Attardem, w ktérym omowilismy najwazniejsze etapy jego
powotania oraz drogi ludzkiej i duchowej. Jego powotanie narodzito sie w oratorium i
umochnito sie dzieki bogatej formacji, ktéra zaprowadzita go z Irlandii do Tunezji, z
Malty do Rzymu. W latach 2008-2020 byt Radcg Generalnym ds. Duszpasterstwa
Mtodziezowego, petnigc te funkcje z wielokulturowg wizjg, ktdrg zdobyt dzieki
doswiadczeniom w réznych kontekstach. Jego gtdwnym przestaniem

jest swietosc¢ jako fundament dziatalnosci wychowawczej salezjandw: ,,Chciatbym
widzie¢ Zgromadzenie bardziej swiete” - mowi, podkreslajac, ze profesjonalizm
musi by¢ zakorzeniony w tozsamosci konsekrowanej.

Jaka jest historia Ksiedza powotania?

Urodzitem sie na Gozo na Malcie 23 marca 1959 r. jako pigte z siedmiorga dzieci. W
czasie moich narodzin mdéj ojciec pracowat jako farmaceuta w szpitalu, a matka
otworzyta maty sklep z tkaninami i krawiectwem, ktéry z czasem rozrést sie do
matej sieci pieciu sklepéw. Byta bardzo pracowitg kobieta, ale dziatalnos¢ pozostata
rodzinna.

Uczeszczatem do lokalnych szkét podstawowych i Srednich. Bardzo pieknym i
szczegblnym elementem mojego dziecinstwa byto to, ze méj ojciec byt Swieckim
katechistg w oratorium, ktére do 1965 roku byto prowadzone przez salezjanéw. Jako
mtody cztowiek uczeszczat do tego oratorium, a nastepnie pozostat tam jako jedyny
Swiecki katechista. Kiedy zaczgtem tam uczeszcza¢ w wieku szesciu lat, salezjanie
wtasnie opuscili te placoéwke. Zastgpit ich mtody ksigdz (ktéry nadal zyje), ktéry
kontynuowat dziatalnos¢ oratorium w tym samym duchu salezjanskim, poniewaz
sam przezyt tam okres seminarium.

Kontynuowano katecheze, codzienne btogostawiehAstwo eucharystyczne, pitke
nozng, teatr, chér, wycieczki, festyny... wszystko to, co zwykle dzieje sie w
oratorium. Byto tam wiele dzieci i mtodziezy, a ja dorastatem w tym Srodowisku.
Praktycznie cate moje zycie toczyto sie miedzy rodzing a oratorium. Bytem réwniez
ministrantem w mojej parafii. Po ukohczeniu szkoty sredniej skierowatem sie ku
kaptanstwu, poniewaz od dziecka nositem to pragnienie w sercu.



Dzisiaj zdaje sobie sprawe, jak bardzo wptynat na mnie ten mtody ksigdz, ktérego
podziwiatem: zawsze byt z nami na podwdrku, podczas zaje¢ w oratorium. Jednak w
tamtym czasie salezjandw juz tam nie byto. Wstgpitem wiec do seminarium, gdzie w
tamtych czasach odbywato sie dwa lata przygotowan jako internista. Na trzecim
roku - ktéry odpowiadat pierwszemu rokowi studiéw filozoficznych - poznatem
przyjaciela rodziny, okoto 35-letniego mezczyzne, ktory jako dorosty poszedt do
zycia zakonnego i wstapit do salezjandéw jako aspirant (dzis nadal zyje i jest
koadiutorem). Kiedy podjat te decyzje, w moim sercu zaptonagt ogieh. Z pomoca
kierownika duchowego zaczatem rozeznawac powotanie.

Byta to wazna, ale takze wymagajgca droga: miatem 19 lat, lecz ten przewodnik
duchowy pomégt mi szukac¢ woli Bozej, a nie tylko mojej. Ostatni rok - czwarty rok
studioéw filozoficznych - zamiast podgzac za nim do seminarium, spedzitem jako
aspirant salezjanski, konczgc wymagane dwa lata studiéw filozoficznych.

W mojej rodzinie panowata silna wiara. Codziennie uczestniczyliSmy we Mszy Sw.,
odmawialiSmy rézaniec w domu, byliSmy bardzo zzyci. Nawet dzisiaj, mimo ze nasi
rodzice sg juz w niebie, zachowujemy te sama jednos¢ miedzy bra¢mi i siostrami.

Gteboko naznaczyto mnie réwniez inne doswiadczenie rodzinne, cho¢ zdatem sobie
z tego sprawe dopiero z czasem. M§j brat, drugi w rodzinie, zmart w wieku 25 lat z
powodu niewydolnosci nerek. Dzisiaj, dzieki postepom medycyny, nadal by zyt
dzieki dializom i przeszczepom, ale wtedy nie byto takich mozliwosci. Bytem przy
nim przez ostatnie trzy lata jego zycia: dzieliliSsmy ten sam pokdj i czesto
pomagatem mu w nocy. Byt spokojnym, wesotym mtodym cztowiekiem, ktéry swoja
kruchos¢ przezywat z niezwykta radoscia.

Miatem 16 lat, kiedy zmart. Mineto piecdziesiat lat, ale kiedy wspominam tamten
czas i codzienne doswiadczenie bliskosci, sktadajgce sie z drobnych gestéw, zdaje
sobie sprawe, jak bardzo wptyneto to na moje zycie.

Urodzitem sie w rodzinie, w ktérej panowata wiara, poczucie obowigzku i wspélna
odpowiedzialnos¢. Moi rodzice sg dla mnie niezwyktym przyktadem: z wielkg wiarg i
spokojem znosili krzyz, nigdy nie obcigzajgc nikogo, a jednoczesnie potrafili
przekazac rados¢ zycia rodzinnego. Moge powiedzie¢, ze miatem bardzo piekne
dziecinstwo. Nie byliSmy bogaci ani biedni, ale zawsze skromni i dyskretni.
Nauczono nas pracowac, dobrze gospodarowac zasobami, nie marnowac, zy¢ z
godnoscia, elegancja, a przede wszystkim z troska o biednych i chorych.



Jak zareagowata Ksiedza rodzina, kiedy podjat Ksiadz decyzje o
poswieceniu sie zyciu zakonnemu?

Nadszedt moment, w ktorym wraz z moim kierownikiem duchowym ustalilismy, ze
moja droga prowadzi do salezjanéw. Musiatem réwniez poinformowac o tym moich
rodzicoOw. Pamietam, ze byt to spokojny wieczdr, jedliSmy razem, tylko we trojke. W
pewnym momencie powiedziatem: ,Chce wam cos$ powiedzie¢: rozeznatem i
postanowitem wstgpi¢ do salezjanéw"”.

Mdéj ojciec byt bardzo szczesliwy. Odpowiedziat natychmiast: , Niech Pan ci
btogostawi”. Moja mama natomiast zaczeta ptaka¢, tak jak to robig wszystkie mamy.
Zapytata mnie: ,Wiec odchodzisz?”. Ale méj ojciec interweniowat tagodnie i
stanowczo: ,Niezaleznie od tego, czy odejdzie, czy nie, to jest jego droga”.

Pobtogostawili mnie i dodali otuchy. To chwile, ktére pozostajg w pamieci na zawsze.

Szczegdlnie pamietam to, co wydarzyto sie pod koniec zycia moich rodzicow. Mdj
ojciec zmart w 1997 roku, a szes¢ miesiecy p6zniej u mojej matki wykryto
nieuleczalnego raka.

W tym czasie przetozeni poprosili mnie, abym zostat wyktadowcag na Papieskim
Uniwersytecie Salezjanskim (UPS), ale nie wiedziatem, jaka decyzje podjg¢. Moja
mama nie czuta sie dobrze, byta juz bliska $mierci. Rozmawiajgc z moimi braé¢mi,
powiedzieli mi: ,,ROb to, o co proszg cie przetozeni”.

Bytem w domu i porozmawiatem z nig: ,Mamo, przetozeni prosza mnie, abym
wyjechat do Rzymu”.

Ona, z jasnosScig umystu prawdziwej matki, odpowiedziata: , Postuchaj, synu, gdyby
to zalezato ode mnie, poprositabym cie, zebys zostat tutaj, poniewaz nie mam
nikogo innego i nie chciatabym by¢ ciezarem dla twoich braci. Ale...” - i tu
wypowiedziata zdanie, ktére nosze w sercu - ,Nie nalezysz do mnie, nalezysz do
Boga. Réb to, co méwig ci przetozeni”.

To zdanie, wypowiedziane rok przed jej Smiercia, jest dla mnie skarbem, cennym
dziedzictwem. Moja mama byta inteligentng, madra i przenikliwg kobieta: wiedziata,
ze choroba doprowadzi jg do konca, ale w tym momencie potrafita by¢ wewnetrznie
wolna. Wolna, by wypowiedziec stowa, ktdére po raz kolejny potwierdzity dar, jaki



sama ofiarowata Bogu: oddanie syna zyciu konsekrowanemu.

Reakcja mojej rodziny, od poczatku do kohca, zawsze byta naznaczona gtebokim
szacunkiem i ogromnym wsparciem. Nawet dzisiaj moi bracia i siostry nadal
podtrzymujg tego ducha.

Jaka byta Ksiedza droga formacyjna od nowicjatu do dzisiaj?

Byta to bardzo bogata i réznorodna droga. Rozpoczetam prenowicjat na Malcie, a
nastepnie nowicjat w Dublinie w Irlandii. To byto naprawde piekne doswiadczenie.

Po nowicjacie moi towarzysze przeniesli sie do Maynooth, aby studiowac filozofie na
uniwersytecie, ale ja juz wczesniej ukohczytem studia. Dlatego przetozeni poprosili
mnie, abym pozostat w nowicjacie przez kolejny rok, gdzie uczytem jezyka
wtoskiego i taciny. Nastepnie wrécitem na Malte, aby odby¢ dwuletnig asystencje,
ktéra byta piekna i ubogacajaca.

Nastepnie wystano mnie do Rzymu, aby studiowac¢ teologie na Papieskim
Uniwersytecie Salezjanskim, gdzie spedzitem trzy niezwykte lata. Te lata bardzo
otworzyty mi umyst. MieszkaliSmy w akademiku z czterdziestoma bra¢mi z
dwudziestu réznych krajéw: Azji, Europy, Ameryki tacihskiej... Nawet kadra
nauczycielska byta miedzynarodowa. Byta to potowa lat 80., okoto dwadziescia lat
po Soborze Watykanskim Il, i nadal panowata atmosfera wielkiego entuzjazmu:
toczyty sie ozywione dyskusje teologiczne, pojawita sie teologia wyzwolenia,
zainteresowanie metodg i praktykga. Studia te nauczyty mnie postrzegac wiare nie
tylko jako tresc intelektualng, ale jako wybér zycia.

Po tych trzech latach kontynuowatem studia specjalizacyjne z teologii moralnej w
Akademii Alfonsianskiej u ojcow redemptorystéw. Tam réwniez spotkatem znaczgce
postaci, takie jak stynny Bernhard Haring, z ktérym nawigzatem osobistg przyjazn i
regularnie co miesigc chodzitem do niego na rozmowy. W sumie byto to piec lat -
miedzy licencjatem a dyplomem - ktére gteboko uksztattowaty mnie pod wzgledem
teologicznym.

Nastepnie zgtositem sie na misje, a przetozeni wystali mnie wraz z innym
salezjaninem do Tunezji, aby przywrdéci¢ obecnos¢ salezjanéw w tym kraju.
PrzejeliSmy szkote prowadzong przez zgromadzenie sidstr, ktére z powodu braku



powotan miato zosta¢ zamkniete. Byta to szkota z 700 uczniami, wiec musielismy
nauczyc¢ sie francuskiego, a takze arabskiego. Aby sie przygotowad, spedzilismy
kilka miesiecy w Lyonie we Francji, a nastepnie poswieciliSmy sie nauce arabskiego.

Zostatem tam trzy lata. Byto to kolejne wielkie doswiadczenie, poniewaz znalezZliSmy
sie w sytuacji, w ktorej nie mozna byto otwarcie méwic o Jezusie, a jednoczesnie
zyliSmy wiarg i charyzmatem salezjanskim. Mozna byto jednak budowac sciezki
edukacyjne oparte na wartosciach ludzkich: szacunku, gotowosci do pomocy,
prawdzie. Nasze swiadectwo byto ciche, ale wymowne. W tym srodowisku poznatem
i pokochatem Swiat muzutmanski. Wszyscy - uczniowie, nauczyciele i rodziny - byli
muzutmanami i przyjeli nas bardzo serdecznie. Sprawili, ze poczuliSmy sie czescig
ich rodziny. Wielokrotnie wracatem do Tunezji i zawsze spotykatem sie z takim
samym szacunkiem i uznaniem, niezaleznie od naszej przynaleznosci religijnej.

Po tym doswiadczeniu wrdcitem na Malte i przez piec lat pracowatem na polu
pomocy spotecznej. W szczegdlnosci w domu salezjahskim, ktéry przyjmuje
mitodziez potrzebujgcag bardziej uwaznej opieki wychowawczej, rowniez w formie
pobytu stacjonarnego.

Po o$miu latach pracy duszpasterskiej (w Tunezji i na Malcie) zaproponowano mi
mozliwos¢ ukonczenia doktoratu. Zdecydowatem sie wréci¢ do Irlandii, poniewaz
temat byt zwigzany z sumieniem wedtug mysli kardynata Johna Henry’ego
Newmana, dzi$ swietego. Po ukohczeniu doktoratu éwczesny przetozony generalny,
ks. Juan Edmundo Vecchi - niech spoczywa w pokoju - poprosit mnie, abym zostat
wyktadowca teologii moralnej na Papieskim Uniwersytecie Salezjanskim.

Patrzgc na catg mojg droge, od aspiranta do doktoratu, moge powiedzie¢, ze byto to
potaczenie nie tylko tresci, ale takze bardzo réznych kontekstéw kulturowych.
Dziekuje Panu i Zgromadzeniu, poniewaz dali mi mozliwos¢ przezycia tak
réznorodnej i bogatej formacji.

Zna wiec Ksiadz jezyk maltanski, poniewaz jest to jezyk ojczysty,
angielski, poniewaz jest to drugi jezyk na Malcie, tacine, poniewaz nauczyt
sie jej, wltoski, poniewaz studiowat we Wtoszech, francuski i arabski,
poniewaz przebywat w Manouba w Tunezji... lle jezykow Ksiadz zna?

Piec, szes¢ jezykdw, mniej wiecej. Jednak kiedy pytaja mnie o jezyki, zawsze



odpowiadam, ze to raczej zbieg okolicznosci historycznych.

Na Malcie dorastamy juz z dwoma jezykami: maltanskim i angielskim, a w szkole
uczymy sie trzeciego jezyka. W moich czasach nauczano réwniez jezyka wtoskiego.
Poniewaz miatem naturalne zdolnosci jezykowe, wybratem réwniez tacine. Pdzniej,
kiedy wyjechatem do Tunezji, musiatem nauczyc sie francuskiego, a takze
arabskiego.

W Rzymie, mieszkajgc z wieloma studentami jezyka hiszpanskiego, ucho
przyzwyczaito sie do tego jezyka, a kiedy zostatem wybrany Radca ds.
Duszpasterstwa Miodziezy, pogtebitem nieco swojg znajomos¢ hiszpanskiego, ktéry
jest bardzo pieknym jezykiem.

Wszystkie jezyki sg piekne. Oczywiscie, nauka wymaga zaangazowania, studiowania
i ¢wiczeh. Niektdérzy majg do tego wiekszy talent, inni mniej: to kwestia osobistych
predyspozycji. Nie jest to jednak ani zastuga, ani wina. To po prostu dar, naturalna
predyspozycja.

W latach 2008-2020 petnit Ksiadz przez dwie kadencje funkcje Radcy
Generalnego ds. Duszpasterstwa Mlodziezy. Jak pomogto Ksiedzu to
doswiadczenie?

Kiedy B6g powierza nam misje, zabieramy ze sobg caty bagaz doswiadczeh, ktére
zgromadziliSmy przez lata.

Zyjac w réznych kontekstach kulturowych, nie narazatem sie na ryzyko postrzegania
wszystkiego przez pryzmat jednej kultury. Jestem Europejczykiem, pochodze z
regionu Morza Srédziemnego, z kraju, ktéry byt kolonig angielska, ale miatem
szczescie zy¢ w miedzynarodowych, wielokulturowych spotecznosciach.

Bardzo pomogty mi réwniez lata studiow w UPS. Mielismy profesordéw, ktorzy nie
ograniczali sie do przekazywania tresci, ale uczyli nas syntezy, budowania metody.
Na przyktad, studiujgc historie Kosciota, rozumieliSmy, jak istotna jest dla
zrozumienia patrystyka. Zajmujgc sie teologig biblijng, uczylismy sie taczy¢ jg z
teologig sakramentalng, moralnoscia, historig duchowosci. Krétko méwigc,
nauczono nas mysle¢ w sposdb organiczny.



Ta umiejetnosc syntezy, ta architektura myslenia staje sie nastepnie czescig twojej
osobistej formacji. Kiedy studiujesz teologie, uczysz sie rozpoznawadc punkty
odniesienia i tgczyc¢ je ze sobg. To samo dotyczy propozycji duszpasterskich,
pedagogicznych czy filozoficznych. Kiedy spotykasz ludzi o wielkiej gtebi,
przyswajasz nie tylko to, co méwig, ale takze to, jak to mdéwia, a to ksztattuje twdj
styl.

Kolejnym waznym elementem jest to, ze w momencie wyboru miatem juz
doswiadczenie w srodowiskach misyjnych, gdzie religia katolicka byta praktycznie
nieobecna, i pracowatem z osobami marginalizowanymi i wrazliwymi. Zdobytem
rowniez pewne doswiadczenie w Srodowisku akademickim, a jednoczes$nie bardzo
poswiecitem sie towarzyszeniu duchowemu.

Ponadto w latach 2005-2008 - tuz po doswiadczeniu w UPS - archidiecezja
maltanska poprosita mnie o zatozenie Instytutu Formacji Duszpasterskiej, w
nastepstwie synodu diecezjalnego, ktéry uznat takg potrzebe. Arcybiskup powierzyt
mi zadanie rozpoczecia dziatalnosci od zera. Pierwszg rzeczg, jaka zrobitem, byto
stworzenie zespotu ztozonego z ksiezy, zakonnikdéw, swieckich - mezczyzn i kobiet.
Stworzylismy nowg metode formacji, ktéra jest stosowana do dzis. Instytut nadal
dziata bardzo dobrze, a to doswiadczenie byto w pewnym sensie cennym
przygotowaniem do pracy, ktérg pdzniej wykonywatem w duszpasterstwie
mtodziezy.

Od samego poczatku wierzytem w prace zespotowq i wspdétprace z osobami
sSwieckimi. Moje pierwsze doswiadczenie jako dyrektora byto wtasnie w tym stylu:
staty zespot wychowawczy, dzis nazwalibysmy to CEP (Comunita Educativo-
Pastorale - Wspdélnota Wychowawczo-Duszpasterska), spotykajacy sie regularnie, a
nie okazjonalnie. Co tydzieh spotykalismy sie z wychowawcami i specjalistami. To
podejscie, ktére z czasem stato sie metodg, pozostato dla mnie punktem
odniesienia.

Do tego dochodzi jeszcze doswiadczenie akademickie: szesc¢ lat jako wyktadowca na
Papieskim Uniwersytecie Salezjanskim, gdzie przybywali studenci z ponad stu
krajéw, a nastepnie jako egzaminator i promotor prac doktorskich w Akademii
Alfonsianskiej.

Wierze, ze wszystko to przygotowato mnie do podjecia tej odpowiedzialnosci z
jasnoscig umystu i wizjg.



Tak wiec, kiedy Zgromadzenie podczas Kapituty Generalnej w 2008 roku poprosito
mnie o objecie tego stanowiska, miatem juz szerokie, wielokulturowe spojrzenie.
Pomogto mi to, poniewaz tgczenie réznorodnosci nie byto dla mnie trudne: byto to
dla mnie czyms normalnym. Oczywiscie nie chodzito po prostu o stworzenie
»Satatki” z réznych doswiadczen: trzeba byto znalez¢ wspdlne watki, nadac spéjnosc
i jednosc.

To, czego doswiadczytem jako Radca Generalny, nie byto mojg zastugg. Uwazam, ze
kazdy salezjanin, gdyby miat takie same mozliwosci i wsparcie Zgromadzenia,
maogtby przezy¢ podobne doswiadczenia i hojnie wnies¢ swéj wktad.

Czy jest jakas modlitwa, jakies stowko, ktorych nigdy nie moze zabraknac?

Nabozenstwo do Maryi. W domu wychowalismy sie na codziennym odmawianiu
rézanca w rodzinie. Nie byt to obowigzek, ale cos naturalnego: robilismy to przed
positkami, poniewaz zawsze jedliSmy razem. Wtedy byto to mozliwe. Dzisiaj moze
mniej, ale wtedy tak sie zyto: rodzina zebrana razem, wspdlna modlitwa, wspdlny
positek.

Na poczatku moze nie zdawatem sobie sprawy, jak gteboka byta ta poboznosc
maryjna. Ale z uptywem lat, kiedy zaczyna sie odrézniac to, co istotne, od tego, co
drugorzedne, zrozumiatem, jak bardzo ta matczyna obecnos¢ towarzyszyta mi w
Zyciu.

Czesc¢ dla Maryi wyraza sie na rozne sposoby: codzienny rézaniec, kiedy to mozliwe;
chwila zatrzymania sie przed obrazem lub figurg Matki Bozej; prosta modlitwa, ale
ptyngca z serca. Sg to gesty, ktére towarzysza drodze wiary.

Oczywiscie sg pewne state punkty: codzienna Eucharystia i codzienna medytacja.
Sa to filary, ktére nie podlegajg dyskusji, po prostu sie je przezywa. Nie tylko
dlatego, ze jestesmy konsekrowani, ale dlatego, ze jesteSmy wierzacy. A wiare
mozna zy¢ tylko jg pielegnujac.

Kiedy jg pielegnujemy, wzrasta w nas. | tylko wtedy, gdy wzrasta w nas, mozemy
pomdc, aby wzrastata réwniez w innych. Dla nas, wychowawcdw, jest to oczywiste:
jesli nasza wiara nie przekfada sie na konkretne zycie, wszystko inne staje sie
fasada.



Te praktyki - modlitwa, medytacja, oddanie - nie sg zarezerwowane dla Swietych.
Sg wyrazem uczciwosci. Jesli dokonatem wyboru wiary, mam réwniez obowigzek ja
pielegnowad. W przeciwnym razie wszystko sprowadza sie do czego$ zewnetrznego,
pozornego. A to z czasem nie wytrzymuje proby czasu.

Gdyby mogt Ksiadz cofnac czas, dokonatby tych samych wyborow?

Absolutnie tak. W moim zyciu byty bardzo trudne chwile, jak u kazdego. Nie chce
uchodzi¢ za ,ofiare losu”. Uwazam, ze kazdy cztowiek, aby dorosng¢, musi przejsé
przez fazy ciemnosci, chwile rozpaczy, samotnosci, poczucia zdrady lub
niesprawiedliwego oskarzenia. Ja przezytem takie chwile. Ale miatem taske mie¢ u
boku kierownika duchowego.

Kiedy przechodzi sie przez takie trudnosci w towarzystwie kogos bliskiego, mozna
wyczud, ze wszystko, na co pozwala Bég, ma sens, ma cel. A kiedy wychodzi sie z
tego ,tunelu”, odkrywa sie, ze jest sie innym, bardziej dojrzatym cztowiekiem. To
tak, jakbysmy dzieki tej probie zostali przemienieni.

Gdybym pozostat sam, ryzykowatbym podjecie ztych decyzji, bez wizji, zaslepiony
trudnoscia chwili. Kiedy jest sie zty, kiedy czuje sie samotnos¢, nie jest to czas na
podejmowanie decyzji. Jest to czas, aby iS¢ naprzdd, prosi¢ o pomoc, pozwoli¢ sie
towarzyszyc.

Przechodzenie przez pewne etapy z pomoca kogos innego jest jak ciasto wtozone do
piekarnika: ogien je piecze, sprawia, ze dojrzewa.

Dlatego na pytanie, czy zmienitbym cos, odpowiadam: nie. Poniewaz nawet
najtrudniejsze chwile, nawet te, ktérych nie rozumiatem, pomogty mi stac sie osoba,
ktérg jestem dzisiaj.

Czy czuje sie osobg doskonatg? Nie. Ale czuje, ze jestem na drodze, kazdego dnia,
starajgc sie zy¢ przed obliczem mitosierdzia i dobroci Boga.

A dzisiaj, udzielajgc tego wywiadu, moge szczerze powiedziec, ze czuje sie
szczesliwy. By¢ moze nie do konca rozumiem jeszcze, co oznacza bycie
Przetozonym Generalnym - to wymaga czasu - ale wiem, ze jest to misja, a nie
spacer. Wigze sie to z trudnosciami. Czuje jednak, ze jestem kochany i szanowany



przez moich wspétpracownikow i cate Zgromadzenie.

Wszystko, czym jestem dzisiaj, zawdzieczam temu, czego doswiadczytem, nawet w
najtrudniejszych momentach. Nie zmienitbym ich. Uksztattowaty mnie one.

Czy ma Ksiadz jakis projekt, ktory jest Ksiedzu szczegdlnie bliski?

Tak. Kiedy zamykam oczy i wyobrazam sobie co$, czego naprawde pragne,
chciatbym zobaczy¢ bardziej Swiete Zgromadzenie. Bardziej Swiete. Bardziej Swiete.

Gteboko zainspirowat mnie pierwszy list ksiedza Pascuala Chaveza z 2002 roku,
zatytutowany ,Badzcie Swietymi”. Ten list poruszyt mnie do gtebi, pozostawit slad.

Projektéw jest wiele, wszystkie sg wartosciowe, dobrze skonstruowane, maja
szerokie i gtebokie wizje. Ale jakg majg wartos¢, jesli sg realizowane przez ludzi,
ktérzy nie sg Swieci? Mozemy wykonywad doskonatg prace, mozemy by¢ doceniani -
Co samo w sobie nie jest zte - ale nie pracujemy dla sukcesu. Naszym punktem
wyjscia jest tozsamosé: jesteSmy osobami konsekrowanymi.

To, co proponujemy, ma sens tylko wtedy, gdy wynika z tego punktu wyjscia.
Oczywiscie pragniemy, aby nasze projekty odniosty sukces, ale jeszcze bardziej
pragniemy, aby przynosity taske, aby poruszaty ludzi w gtebi serca. Nie wystarczy
by¢ wydajnym. Musimy by¢ skuteczni w najgtebszym tego stowa znaczeniu:
skuteczni w Swiadectwie, w tozsamosci, w wierze.

Wydajnos¢ moze istnie¢ rowniez bez odniesienia do religii. Mozemy by¢
doskonatymi profesjonalistami, ale to nie wystarczy. Nasze poswiecenie nie jest
szczeg6tem: jest fundamentem. Jesli staje sie marginalne, jesli odktadamy je na bok,
aby zrobi¢ miejsce dla wydajnosci, tracimy nasza tozsamosc.

A ludzie nas obserwujg. W szkotach salezjanskich uznaje sie, ze wyniki sg dobre - i
to dobrze. Ale czy uznaja nas réwniez za ludzi Boga? Oto jest pytanie.

Jesli postrzegajg nas tylko jako dobrych profesjonalistow, to jestesmy tylko wydajni.
Ale nasze zycie musi karmi¢ sie Nim - Drogg, Prawda i Zyciem - a nie tym, co
»,mysle”, ,chce” lub ,wydaje mi sie”.



Dlatego zamiast méwi¢ o moim osobistym projekcie, wole méwic o gtebokim
pragnieniu: zosta¢ swietym. | méwic¢ o tym konkretnie, nie idealizujac.

Kiedy Ksigdz Bosko mowit swoim chtopcom o nauce, zdrowiu i swietosci, nie miat na
mysli Swietosci polegajacej wytgcznie na modlitwie w kaplicy. Myslat o Swietosci
przezywanej w relacji z Bogiem i karmiacej sie relacjg z Bogiem. Swieto$¢
chrzescijahska jest odbiciem tej zywej, codziennej relacji.

Jakiej rady udzielitby Ksiadz mtodemu cztowiekowi, ktéry zastanawia sie
nad powotaniem?

Powiedziatbym mu, zeby krok po kroku odkrywat, jaki jest plan Boga wobec niego.

Droga powotaniowa nie jest pytaniem, ktére zadajemy, czekajac na gotowa
odpowiedz ze strony Kosciota. Jest to pielgrzymka. Kiedy ktos moéwi mi: , Nie wiem,
czy zostac salezjaninem”, staram sie odciggna¢ go od takiego sformutowania. Nie
chodzi bowiem po prostu o podjecie decyzji: ,Zostane salezjaninem”. Powotanie nie
jest opcjg w odniesieniu do ,,czegos”.

Réwniez w moim wiasnym doswiadczeniu, kiedy powiedziatem mojemu
kierownikowi duchowemu: ,,Chce zostac salezjaninem, musze nim by¢”, on bardzo
spokojnie sktonit mnie do refleksiji: ,,Czy to naprawde wola Boza? A moze to tylko

twoje pragnienie?”

| to jest stuszne, ze mtody cztowiek szuka tego, czego pragnie, to jest zdrowe. Ale
ten, kto towarzyszy, ma za zadanie wychowywac to poszukiwanie, przeksztatcac je z
poczatkowego entuzjazmu w droge dojrzewania wewnetrznego.

,Chcesz czyni¢ dobro? Dobrze. Poznaj wiec siebie, uznaj, ze jestes kochany przez
Boga”.

Tylko z tej gtebokiej relacji z Bogiem moze wytonic sie prawdziwe pytanie: ,Jaki jest
plan Boga wobec mnie?”.

Bo to, czego pragne dzisiaj, jutro moze mi juz nie wystarczyc. Jesli powotanie
sprowadza sie do tego, co ,,mi sie podoba”, bedzie czyms kruchym. Powotanie jest
natomiast wewnetrznym gtosem, ktoéry wzywa, prosi o dialog z Bogiem i o



odpowiedz.

Kiedy mtody cztowiek dociera do tego punktu, kiedy towarzyszy mu ktos, kto
pomaga mu odkry¢ te wewnetrzng przestrzen, w ktérej mieszka Bég, wtedy
naprawde zaczyna is¢.

Dlatego osoba towarzyszgca musi by¢ bardzo uwazna, gteboka, cierpliwa. Nigdy
powierzchowna.

Ewangelia o uczniach z Emaus jest doskonatym obrazem: Jezus podchodzi do
dwdch ucznidw, stucha ich, cho¢ wie, ze méwig chaotycznie. Potem, po wystuchaniu
ich, zaczyna méwic. A oni w kohcu zapraszajg Go: ,Zostah z nami, bo robi sie
ciemno”.

| rozpoznajg Go w gescie tamania chleba. Potem mdéwig do siebie: ,Czyz nasze serca
nie pataty w nas, kiedy rozmawiat z nami w drodze?”.

Dzisiaj wielu mtodych ludzi poszukuje. Naszym zadaniem jako wychowawcéw jest
nie spieszyc sie. Ale pomagac im, spokojnie i stopniowo, odkrywac wielkos¢, ktéra
juz jest w ich sercach. Poniewaz tam, w tej gtebi, spotykajg Chrystusa. Jak méwi Sw.
Augustyn: , Ty bytes we mnie, a ja na zewnatrz. | tam Cie szukatem”.

Czy ma Ksiadz jakies przestanie dla Rodziny Salezjanskiej?

To samo przestanie, ktére przekazatem w ostatnich dniach podczas spotkania
Konsulty Rodziny Salezjanskiej: Wiara. Coraz gtebsze zakorzenienie w osobie
Chrystusa.

Z tego zakorzenienia rodzi sie autentyczna wiedza o Ksiedzu Bosko. Pierwsi
salezjanie, kiedy chcieli napisac¢ ksigzke o prawdziwym Ksiedzu Bosko, nie
zatytutowali jej ,,Ksigdz Bosko apostot mtodziezy”, ale ,,Ksigdz Bosko z Bogiem” -
tekst napisany przez Ksiedza Eugeniusza Cerie w 1929 roku.

To daje nam do myslenia. Dlaczego oni, ktérzy widzieli go codziennie w akgji, nie
postanowili podkresli¢ niestrudzonego Ksiedza Bosko, organizatora, wychowawcy?
Nie, chcieli opowiedzie¢ o Ksiedzu Bosko gteboko zjednoczonym z Bogiem.



Ci, ktérzy dobrze go znali, nie zatrzymali sie na pozorach, ale dotarli do sedna:
Ksigdz Bosko byt cztowiekiem zanurzonym w Bogu.

Do Rodziny Salezjanskiej mowie: otrzymalismy skarb. Ogromny dar. Ale kazdy dar
wigze sie z odpowiedzialnoscia.

W moim przemdéwieniu kohcowym powiedziatem: ,,Nie wystarczy kochac¢ Ksiedza
Bosko, trzeba go poznac”.

A naprawde mozemy go pozna¢ tylko wtedy, gdy jestesmy ludzmi wiary.

Musimy patrze¢ na niego oczami wiary. Tylko w ten sposéb mozemy spotkad
wierzacego, jakim byt Ksigdz Bosko, w ktérym dziatat z mocg Duch Swiety:
z dynamis, z charis, z charyzma, z taska.

Nie mozemy ograniczac sie do powtarzania niektérych jego maksym lub
opowiadania o jego cudach. Poniewaz ryzykujemy, ze zatrzymamy sie na
anegdotach o Ksiedzu Bosko, zamiast zatrzymac sie na historii Ksiedza Bosko,
poniewaz Ksigdz Bosko jest wiekszy niz Ksigdz Bosko.

Oznacza to studiowanie, refleksje, gtebie. Oznacza unikanie wszelkiej
powierzchownosci.

Wtedy bedziemy mogli z prawdziwg pewnoscig powiedziec¢: ,, To jest moja wiara,
to jest moj charyzmat: zakorzenienie w Chrystusie, podazanie sladami
Ksiedza Bosko”.



