
⏱ ️Tempo per lettura: 7 min.

(continuazione dall’articolo precedente)

Medicina
            Accanto alle facoltà di diritto e di teologia, a Padova gli studi di medicina e
di botanica godevano di un prestigio straordinario, soprattutto dopo che il medico
fiammingo Andrea Vesalio, padre dell’anatomia moderna, aveva inferto un colpo
mortale alle vecchie teorie d’Ippocrate e di Galieno, grazie alla pratica della
dissezione del corpo umano, che scandalizzava le autorità stabilite. Vesalio aveva
pubblicato nel 1543 il suo De humani corporis fabrica, che rivoluzionò le conoscenze
dell’anatomia umana. Per procurarsi cadaveri, si chiedevano i corpi dei giustiziati o
si dissotterravano i morti, il che non avveniva senza provocare delle contese
talvolta cruente dei becchini.
            Ciò nonostante è possibile avanzare parecchie costatazioni. Innanzi tutto, si
sa che durante la grave malattia che lo prostrerà a Padova sul finire del 1590,
aveva deciso di donare il suo corpo alla scienza, qualora fosse morto, e ciò allo
scopo di evitare litigi tra gli studenti di medicina, intenti a cercare cadaveri.
Approvava pertanto il nuovo metodo della dissezione del corpo umano? Sembrava
in ogni caso incoraggiarla con questo gesto di scottante attualità. Inoltre, è
rilevabile in lui un costante interesse per i problemi della salute, per i medici e per i
chirurgi. Esiste una grande differenza, scriverà per esempio, tra il brigante e il
chirurgo: «Il brigante e il chirurgo incidono le membra e fanno sgorgare il sangue,
l’uno per uccidere, l’altro per guarire».
            Sempre a Padova all’inizio del secolo XVII, un medico inglese, William
Harvey, scoprirà le regole della circolazione del sangue. Il cuore diveniva veramente
l’autore della vita, il centro di tutto, il sole, come il principe nel suo Stato. Anche se
il medico inglese pubblicherà le sue scoperte solo nel 1628, è possibile supporre
che al tempo in cui Francesco era studente, tali ricerche fossero già avviate. Egli
stesso scriverà per esempio che «cor habet motum in se proprium et alia movere
facit», cioè che «il cuore ha in sé un movimento che gli è proprio e che fa muovere
tutto il resto». Citando Aristotele, affermerà che «il cuore è il primo membro che
vive in noi e l’ultimo che muore».

Botanica
            Probabilmente durante il suo soggiorno a Padova, Francesco si interessò
anche delle scienze naturali. Non poteva ignorare che in città c’era il primo giardino
botanico, creato per coltivare, osservare e sperimentare piante indigene ed

https://www.donbosco.press/i-nostri-santi/san-francesco-de-sales-studente-universitario-a-padova-1-2


esotiche. Le piante erano ingredienti che entravano nella maggioranza dei
medicinali e il loro uso a scopo terapeutico si basava principalmente su testi di
autori antichi, non sempre affidabili. Possediamo di Francesco otto raccolte di
Similitudini, redatte probabilmente tra il 1594 e il 1614, ma la cui origine può
risalire a Padova. Il titolo di queste piccole raccolte di immagini e di paragoni tratti
dalla natura manifesta certamente il loro carattere utilitario; il loro contenuto,
invece, testimonia in ogni caso un interesse quasi enciclopedico, non soltanto per il
mondo vegetale, ma anche per quello minerale e animale.
            Francesco di Sales ha consultato gli autori antichi, che al suo tempo
godevano di un’indiscussa autorità in materia: Plinio il Vecchio, autore di una vasta
Storia naturale, vera enciclopedia di quell’epoca, ma anche Aristotele (quello della
Storia degli animali e de La generazione degli animali), Plutarco, Teofrasto (autore
di una Storia delle piante), e perfino sant’Agostino e sant’Alberto Magno. Conosceva
pure gli autori contemporanei, in particolare i Commentari a Dioscoride del
naturalista italiano Pietro Andrea Mattioli.
            Ciò che affascinava Francesco di Sales era il rapporto misterioso tra la storia
naturale e la vita spirituale dell’uomo. Per lui, scrive A. Ravier, «ogni scoperta è
portatrice di un segreto della creazione». Meravigliose sono le virtù particolari di
alcune piante: «Plinio e Mattioli descrivono un’erba salutare contro la peste, la
colica, i calcoli renali, invitandoci a coltivarla proprio nei nostri giardini». Lungo i
numerosi sentieri che ha percorso durante la sua vita, lo scorgiamo attento alla
natura, al mondo che lo circonda, al succedersi delle stagioni e al loro significato
misterioso. Il libro della natura gli appariva come un’immensa Bibbia che occorreva
imparare a interpretare, ragion per cui chiamava i Padri della Chiesa «erboristi
spirituali». Quando eserciterà la direzione spirituale di persone assai differenti,
rammenterà che «nel giardino, ogni erba e ogni fiore richiede una cura particolare».

Programma di vita personale
            Durante il suo soggiorno a Padova, città dove, tra monasteri e conventi, se
ne contavano oltre quaranta, Francesco si rivolse di nuovo ai gesuiti per la sua
direzione spirituale. Sottolineato come conviene il ruolo di primo piano dei gesuiti
nella formazione del giovane Francesco di Sales, va detto però che essi non furono i
soli. Una grande ammirazione e amicizia lo legava al padre Filippo Gesualdi,
predicatore francescano del celebre convento di sant’Antonio di Padova.
Frequentava il convento dei Teatini, dove il padre Lorenzo Scupoli veniva di tanto in
tanto a predicare. Là appunto ne scoprì il libro intitolato Combattimento spirituale,
che gli insegnerà a dominare le inclinazioni della parte inferiore dell’anima.
Francesco di Sales «ha scritto non poche cose – asseriva il Camus –, di cui scopro



subito il seme e il germe in qualche passo di detto Combattimento». Sempre nel suo
soggiorno padovano, pare inoltre che si sia dedicato a un’attività educativa in un
orfanotrofio.
            Si deve senza dubbio al benefico influsso di questi maestri, in particolare del
padre Possevino, il fatto che Francesco scrisse vari regolamenti di vita, dei quali
sono rimasti dei frammenti significativi. Il primo, intitolato Esercizio della
preparazione, era un esercizio mentale da compiere al mattino: «Mi sforzerò, per
mezzo suo – scriveva –, a dispormi per trattare e compiere, nella forma più
lodevole, il mio dovere». Consisteva nell’immaginare tutto quello che gli poteva
capitare durante la giornata: «Penserò dunque seriamente agli imprevisti che mi
potranno capitare, alle compagnie dove forse sarò costretto d’intervenire, ai fatti
che mi si potranno presentare, ai luoghi dove si cercherà di convincermi d’andare».
Ed ecco lo scopo dell’esercizio:

            Studierò con diligenza e cercherò le vie migliori per evitare dei passi falsi.
Disporrò così e stabilirò dentro di me quello che mi converrà fare, l’ordine e il
comportamento che dovrò tenere in questa o in quella circostanza, ciò che sarà
opportuno dire in compagnia, il contegno che dovrò osservare e ciò che bisognerà
fuggire e desiderare.

            Nella Condotta particolare per passare bene la giornata, lo studente
individuava le principali pratiche di pietà che intendeva compiere: preghiere del
mattino, messa quotidiana, tempo di «riposo spirituale», preghiere e invocazioni
durante la notte. Nell’Esercizio del sonno o del riposo spirituale, precisava i soggetti
su cui doveva concentrare le sue meditazioni. Accanto ai temi classici, quali la
vanità di questo mondo, il detestare il peccato, la giustizia divina, vi aveva ritagliato
uno spazio per considerazioni, dal sapore umanista, sulla «eccellenza della virtù»,
che «rende l’uomo bello interiormente e anche esteriormente», sulla bellezza della
ragione umana, questa «divina fiaccola» che diffonde un «meraviglioso splendore»,
come pure sulla «sapienza infinita, l’onnipotenza e l’incomprensibile bontà» di Dio.
Un’altra pratica di pietà era consacrata alla Comunione frequente, alla preparazione
e al relativo ringraziamento. Vi si nota un progresso nella frequenza della
comunione rispetto al periodo parigino.
            Quanto alle Regole per le conversazioni e gli incontri, esse hanno un
interesse particolare dal punto di vista dell’educazione sociale. Contengono sei
punti che lo studente si proponeva di osservare. Prima di tutto occorreva
distinguere bene tra il semplice incontro, dove «la compagnia è momentanea», e la
«conversazione», dove entra in gioco l’affettività. Per quanto concerne gli incontri,



vi si legge questa regola generale:

            Non disprezzerò mai, né darò l’impressione di fuggire completamente
l’incontro di qualsiasi persona; questo potrebbe dar motivo d’apparire superbo,
altero, severo, arrogante, censore, ambizioso e controllore. […] Non mi prenderò la
libertà di dire o di fare qualcosa che non entri nella misura, per non apparire un
insolente, lasciandomi trasportare da una familiarità troppo facile. Soprattutto starò
attento a non mordere, o pungere o motteggiare qualcuno […]. Rispetterò ognuno
in particolare, osserverò la modestia, parlerò poco e bene, in modo che i compagni
desiderino tornare ad un nuovo incontro con piacere e non con noia.

            A proposito delle conversazioni, termine che all’epoca aveva un significato
ampio di abituale frequentazione o di compagnia, Francesco si imponeva una
maggiore prudenza. Voleva essere «amico di tutti e familiare di pochi», e sempre
fedele all’unica regola che non consentiva eccezione: «Niente contro Dio».
            Per il resto, scriveva, «sarò modesto senza insolenza, libero senza austerità,
dolce senza affettazione, arrendevole senza contraddizione, a meno che la ragione
non suggerisca diversamente, cordiale senza dissimulazione». Si comporterà in
maniera differente verso i superiori, gli uguali e gli inferiori. Era sua regola generale
quella di «adattarsi alla varietà delle compagnie, senza pregiudicare però in nessun
modo la virtù». Lo studente aveva diviso le persone in tre categorie: le persone
sfacciate, quelle libere e le chiuse. Resterà imperturbabile davanti agli insolenti,
sarà aperto con le persone libere (cioè semplici, accoglienti) e si mostrerà assai
prudente con soggetti melanconici, sovente pieni di curiosità e di sospetti. Con i
grandi, infine, si imporrà di stare in guardia, di trattare con loro «come con il fuoco»
e di non avvicinarsi troppo. Certo, si potrebbe testimoniare loro dell’amore, perché
l’amore «genera la libertà», ma ciò che dovrà dominare è il rispetto che «genera la
modestia».
            È facile costatare a quale grado di maturità umana e spirituale lo studente di
diritto era allora giunto. Prudenza, saggezza, modestia, discernimento e carità sono
le qualità che balzano agli occhi nel suo programma di vita, ma vi si trova anche
un’«onesta libertà», un atteggiamento benevolo verso tutti, un fervore spirituale
fuori del comune. Ciò non impedì che a Padova conoscesse momenti difficili, dei
quali si trovano forse delle reminiscenze in un passo della Filotea dove afferma che
«un giovanotto o una signorina che non assecondino nel linguaggio, nel gioco, nel
ballo, nel bere o nel vestire la sregolatezza di una compagnia debosciata verranno
beffeggiati e scherniti dagli altri, e la loro modestia chiamata bigotteria o
affettazione».



Ritorno in Savoia
            Il 5 settembre 1591 Francesco di Sales coronò l’insieme dei suoi studi con
un brillante dottorato in utroque jure. Prendendo congedo dall’università di Padova,
si allontanava, diceva, da «quella collina sulla cui cima abitano, senza dubbio, le
Muse come in un altro Parnaso».
            Prima di lasciare l’Italia, era opportuno visitare questo paese così ricco di
storia, di cultura e di religione. Con Déage, Gallois e qualche amico savoiardo, partì
sul finire di ottobre alla volta di Venezia, poi di là fino ad Ancona e al santuario di
Loreto. Loro meta finale era quella di giungere a Roma. Purtroppo la presenza di
briganti, inorgogliti dalla morte del papa Gregorio XIV, ed anche la mancanza di
denaro non glielo consentirono.
            Di ritorno a Padova, riprese per qualche tempo lo studio del Codice,
inserendovi il racconto del viaggio. Ma alla fine dell’anno 1591, si arrese per la
fatica. Era tempo di pensare a tornare in patria. Effettivamente, il ritorno in Savoia
avvenne verso la fine di febbraio del 1592.


