[] Tempo per lettura: 12 min.

San Francesco di Sales presenta lo spirito come la parte piu elevata dell’anima,
retta da intelletto, memoria e volonta. Cuore della sua pedagogia e |’autorita della
ragione, “divina fiaccola” che rende I'uomo realmente umano e deve guidare,
illuminare e disciplinare passioni, immaginazione e sensi. Educare lo spirito significa
quindi coltivare I'intelletto con studio, meditazione e contemplazione, esercitare la
memoria come deposito delle grazie ricevute, e irrobustire la volonta perché scelga
costantemente il bene. Da tale armonia sgorgano le virtu cardinali - prudenza,
giustizia, fortezza e temperanza - che formano persone libere, equilibrate e capaci
di autentica carita.

Lo spirito e considerato da Francesco di Sales come la parte superiore
dell’anima. Le sue facolta sono l'intelletto, la memoria e la volonta.
L'immaginazione potrebbe farne parte nella misura in cui la ragione e la volonta
intervengono nel suo funzionamento. La volonta, da parte sua, € la facolta maestra
Cui conviene riservare un trattamento particolare. Lo spirito fa si che I'uomo
divenga, secondo la definizione classica, un «animale razionale». «Siamo uomini
soltanto mediante la ragione», scrive Francesco di Sales. Dopo «le grazie corporali»,
Ci sono «i doni dello spirito», che dovrebbero essere oggetto delle nostre riflessioni
e della nostra riconoscenza. Fra essi I'autore della Filotea distingue i doni ricevuti
dalla natura e quelli acquistati con I'educazione:

Considerate i doni dello spirito: quanta gente c’é al mondo ebete, pazza furiosa,
mentecatta. Perché non vi trovate fra loro? Dio vi ha favorita. Quanti sono stati
educati rozzamente e nella pit estrema ignoranza: ma voi, la Provvidenza divina vi
ha fatto allevare in un modo civile e onorato.

La ragione, “divina fiaccola”

In un Esercizio del sonno o riposo spirituale, composto a Padova quando
aveva ventitré anni, Francesco si proponeva di meditare un argomento che
stupisce:

Mi fermero ad ammirare la bellezza della ragione che Dio ha donato all’'uomo,
affinché illuminato e istruito dal suo meraviglioso splendore, odiasse il vizio e
amasse la virtu. Oh! Seguiamo la splendente luce di questa divina fiaccola, perché
ci € donata in uso per vedere dove dobbiamo mettere i piedi! Ah! Se ci lasciamo



condurre dai suoi dettami, raramente inciamperemo, difficiimente ci faremo male.

«La ragione naturale € un buon albero che Dio ha piantato in noi, i frutti che
ne provengono possono essere soltanto buoni», afferma I'autore del Teotimo; e
vero che e «gravemente ferita e quasi morta a causa del peccato», ma il suo
esercizio non e fondamentalmente impedito.

Nel regno interiore dell’'uomo, «la ragione deve essere la regina, alla quale
tutte le facolta del nostro spirito, tutti i nostri sensi e lo stesso corpo devono
rimanere assolutamente sottomessi». E la ragione che distingue I"'uomo
dall’animale, per cui bisogna guardarsi bene dall'imitare «le bertucce e le scimmie
che sono sempre immusonite, tristi e lamentose quando manca la luna; poi, al
contrario, alla luna nuova, saltano, danzano, e fanno tutte le smorfie possibili». E
necessario far regnare «l’autorita della ragione», ribadisce Francesco di Sales.

Fra la parte superiore dello spirito, che deve regnare, e la parte inferiore del
nostro essere, designata a volte da Francesco di Sales col termine biblico di
«carne», la lotta talvolta diventa aspra. Ogni fronte ha i suoi alleati. Lo spirito,
«fortezza dell’anima», € accompagnato «da tre soldati: I'intelletto, la memoria e la
volonta». Attenti dunque alla «carne» che complotta e cerca alleati sul posto:

La carne usa ora l'intelletto, ora la volonta, ora I'immaginazione, le quali
associandosi contro la ragione, le lasciano libero il campo, creando divisione e
facendo un cattivo servizio alla ragione. [...] La carne alletta la volonta a volte coi
piaceri, a volte con le ricchezze; ora sollecita I'immaginazione a campare pretese,
ora suscita nell’intelletto una grande curiosita, il tutto col pretesto del bene.

In questa lotta, anche quando tutte le passioni dell’anima sembrano
sconvolte, niente e perduto fin tanto che lo spirito resiste: «Se questi soldati fossero
fedeli, lo spirito non avrebbe alcun timore e non darebbe alcun peso ai propri
nemici: come soldati che, disponendo di sufficienti munizioni, resistono nel bastione
di una fortezza imprendibile, nonostante che i nemici si trovino nei sobborghi o
addirittura abbiano gia preso anche la citta; e capitato alla cittadella di Nizza,
davanti alla quale la forza di tre grandi principi non I’"ha spuntata contro la
resistenza dei difensori». La causa di tutte queste interiori lacerazioni e I'amore
proprio. In effetti, «i nostri ragionamenti ordinariamente sono pieni di motivazioni,
opinioni e considerazioni suggerite dall’amor proprio, e cido causa grandi conflitti
nell’anima».

In ambito educativo, € importante far sentire la superiorita dello spirito. «Qui
sta il principio di un’educazione umana - dice il padre Lajeunie -: mostrare al



fanciullo, appena la sua ragione si sveglia, cid che e bello e buono, e distoglierlo da
cio che e cattivo; creare in questo modo nel suo cuore I'abitudine di controllare i
suoi riflessi istintivi, invece di sequirli servilmente; e cosi, infatti, che si forma
questo processo di sensualizzazione che lo rende schiavo dei suoi desideri
spontanei. Al momento di scelte decisive, tale abitudine di cedere sempre, senza
controllarsi, alle pulsioni istintive puo rivelarsi catastrofica».

L’intelletto, “occhio dell’anima”

L’intelletto, facolta tipicamente umana e razionale, la quale consente di
conoscere e comprendere, sovente € paragonato alla vista. Si afferma per esempio:
«lo vedo», per dire: «lo comprendo». Per Francesco di Sales, l'intelletto e “I'occhio
dell’anima”; di qui la sua espressione «l’occhio del vostro intelletto». L'incredibile
attivita di cui & capace, lo rende simile a «un operaio, il quale, con le centinaia di
migliaia di occhi e di mani, come un altro Argo, compie piu opere di tutti i lavoratori
del mondo, perché non c’e niente nel mondo che non sia in grado di
rappresentare».

Come funziona I'intelletto umano? Francesco di Sales ne ha analizzato con
precisione le quattro operazioni di cui € capace: il semplice pensiero, lo studio, la
meditazione e la contemplazione. Il semplice pensiero si esercita su una grande
diversita di cose, senza alcun fine, «come fanno le mosche che si posano sui fiori
senza volerne estrarre alcun succo, ma soltanto perché li incontrano». Quando
I'intelletto passa da un pensiero all’altro, i pensieri che cosi lo stipano sono
d’ordinario «inutili e dannosi». Lo studio, al contrario, mira a considerare le cose
«per conoscerle, per comprenderle e per parlarne bene, con lo scopo di «riempirne
la memoria», come fanno li maggiolini che «si posano sulle rose per nessun altro
fine se non per saziarsene e riempirsene il ventre».

Francesco di Sales poteva fermarsi qui, ma conosceva e raccomandava altre
due forme piu elevate. Mentre lo studio mira a aumentare le conoscenze, la
meditazione ha come scopo quello di «<muovere gli affetti e, in particolare, I'amore»:
«Fissiamo il nostro intelletto sul mistero dal quale speriamo di poter attingere buoni
affetti», come la colomba che “tuba trattenendo il respiro e, mediante il brontolio
che produce in gola senza lasciarne uscire il respiro, produce il suo tipico canto”.

L'attivita suprema dell’intelletto € la contemplazione, la quale consiste nel
gioire del bene conosciuto tramite la meditazione e amato mediante tale
conoscenza; questa volta assomigliamo agli uccellini che si trastullano nella gabbia
soltanto per “far piacere al maestro». Con la contemplazione lo spirito umano
giunge al suo vertice; I'autore del Teotimo afferma che la ragione «vivifica infine
I'intelletto con la contemplazione”.



Ritorniamo allo studio, I'attivita intellettuale che ci interessa piu da vicino.
“C’e un vecchio assioma dei filosofi, secondo cui ogni uomo desidera conoscere”.
Riprendendo da parte sua questa affermazione di Aristotele, come pure I'esempio di
Platone, Francesco di Sales intende dimostrare che cio costituisce un grande
privilegio. Cido che I'uomo vuol conoscere ¢ la verita. La verita e piu bella di quella
«famosa Elena, per la cui bellezza morirono tanti Greci e Troiani». Lo spirito e fatto
per la ricerca della verita: «La verita € I'oggetto del nostro intelletto, il quale, di
conseguenza, scoprendo e conoscendo la verita delle cose, si sente pienamente
appagato e contento». Quando lo spirito trova qualcosa di nuovo, ne prova una
gioia intensa, e quando si incomincia a trovare qualche cosa di bello, si € spinti a
continuare la ricerca, «come coloro che hanno trovato una miniera d’oro e si
spingono sempre piu avanti per trovarne ancora di piu, di questo prezioso metallo».
Lo stupore che produce la scoperta € un potente stimolo; «I'ammirazione, infatti, ha
dato l'origine alla filosofia e all’attenta ricerca delle cose naturali». Essendo Dio la
verita suprema, la conoscenza di Dio € la scienza suprema che riempie il nostro
spirito. E lui che ci «ha donato l'intelletto per conoscerlo»; fuori di lui ci sono
soltanto «pensieri vani e riflessioni inutili!»

Coltivare la propria intelligenza

Cid che caratterizza I'uomo & il grande desiderio di conoscere. E stato
questo desiderio «a indurre il grande Platone a uscire da Atene e correre tanto», e
«a indurre questi antichi filosofi a rinunciare alle loro comodita corporali». Certuni
giungono perfino a digiunare diligentemente «per poter studiare meglio». Lo studio,
infatti, produce un piacere intellettuale, superiore ai piaceri sensuali e difficile da
fermare: «L’amore intellettuale, trovando nell’'unione con il suo oggetto una
contentezza insperata, ne perfeziona la conoscenza, continuando cosi ad unirvisi, e
unendosi sempre piu, non smette dal continuare a farlo».

Si tratta di «illuminare bene I'intelletto», sforzandosi di «purgarlo» dalle
tenebre dell’«ignoranza». Egli denuncia «l’ottusita e I'indolenza di spirito, che non
vuole sapere cio che e necessario» e insiste sul valore dello studio e
dell’apprendimento: «Studiate sempre di piu, con diligenza e umilta», scriveva a
uno studente. Ma non basta «purgare» l'intelletto dall’ignoranza, occorre inoltre
«abbellirlo e ornarlo», «tappezzarlo di considerazioni». Per conoscere perfettamente
una cosa, € necessario imparare bene, dedicare del tempo ad «assoggettare»
I'intelletto, cioe a fissarlo su una cosa, prima di passare ad un’altra.

Il giovane Francesco di Sales applicava la sua intelligenza non soltanto agli
studi e a conoscenze intellettuali, ma anche a certi soggetti essenziali per la vita
dell'uomo sulla terra, e, in particolare, alla «considerazione della vanita della



grandezza, delle ricchezze, degli onori, delle comodita e dei piaceri voluttuosi di
gquesto mondo»; alla «considerazione della nefandezza, abiezione e deplorabile
miseria, presenti nel vizio e nel peccato», e alla «conoscenza dell’eccellenza della
virtu».

Lo spirito umano e sovente distratto, dimentica, si accontenta d’una
conoscenza vaga o vana. Mediante la meditazione, non soltanto delle verita eterne,
ma anche dei fenomeni e degli avvenimenti del mondo, e in grado di raggiungere
una visione piu realista e piu profonda della realta. Per questo motivo, nelle
Meditazioni proposte dall’autore a Filotea, vi € dedicata una prima parte intitolata
Considerazioni.

Considerare significa applicare lo spirito a un oggetto preciso, esaminarne
con attenzione i suoi diversi aspetti. Francesco di Sales invita Filotea a «pensare», a
«vedere», a esaminare i differenti «punti», alcuni dei quali meritano di essere
considerati «a parte». Esorta a vedere le cose in generale e a discendere poi ai casi
particolari. Vuole che si esaminino i principi, le cause e le conseguenze di una
determinata verita, di una data situazione, come pure le circostanze che
I’'accompagnano. Occorre anche saper «pesare» certe parole o sentenze, la cui
importanza rischia di sfuggirci, considerarle una ad una, confrontarle I'una con
I"altra.

Come in ogni cosa, cosi nel desiderio di conoscere ci possono essere eccessi
e deformazioni. Attenti alla vanita di falsi sapienti: certuni, infatti, «per il poco di
scienza che hanno, vogliono essere onorati e rispettati da tutti, come se ognuno
dovesse andare alla loro scuola e averli per maestri: percio li si chiama pedanti».
Ora, «la scienza ci disonora quando ci gonfia e degenera in pedanteria». Che
ridicolaggine voler istruire Minerva, Minervam docere, la dea della saggezza! «La
peste della scienza € la presunzione, che gonfia gli spiriti e li rende idropici, come
sono d’ordinario i sapienti del mondo».

Quando si tratta di problemi che ci superano e che rientrano nell’ambito dei
misteri della fede, € necessario «purificarli da ogni curiosita», bisogna «tenerli ben
chiusi e coperti di fronte a tali vane e sciocche questioni e curiosita». E la «purita
intellettuale», la «seconda modestia» o I'«interiore modestia». Infine si deve sapere
che l'intelletto pu0 sbagliarsi e che esiste il «peccato dell’intelletto», come quello
che Francesco di Sales rimprovera alla signora di Chantal, la quale aveva commesso
un errore riponendo un’esagerata stima nel suo direttore.

La memoria e i suoi «<magazzini»
Come l'intelletto, cosi la memoria € una facolta dello spirito che suscita
ammirazione. Francesco di Sales la paragona a un magazzino «che vale piu di quelli



di Anversa o di Venezia». Non si dice forse «immagazzinare» nella memoria? La
memoria & un soldato la cui fedelta ci & assai utile. E un dono di Dio, dichiara
I’autore dell’Introduzione alla vita devota: Dio ve I'ha donata «perché vi ricordiate di
lui», dice a Filotea, invitandola a fuggire «i ricordi detestabili e frivoli».

Questa facolta dello spirito umano ha bisogno di essere allenata. Quando
era studente a Padova, il giovane Francesco esercitava la sua memoria non soltanto
negli studi, ma anche nella vita spirituale, nella quale la memoria dei benefici
ricevuti € un elemento fondamentale:

Prima di ogni cosa, mi dedichero a rinfrescare la mia memoria con tutti i buoni moti,
desideri, affetti, propositi, progetti, sentimenti e dolcezze che in passato la divina
Maesta m’ha ispirato e fatto sperimentare, considerando i suoi santi misteri, la
bellezza della virtu, la nobilta del suo servizio e un’infinita di benefici che mi ha
liberamente elargito; mettero pure ordine nei miei ricordi circa gli obblighi che ho
verso di lei per il fatto che, per la sua santa grazia, a volte ha debilitato i miei sensi
inviandomi certe malattie e infermita, dalle quali ho tratto grande profitto.

Nelle difficolta e nelle paure e indispensabile servirsene «per ricordarsi delle
promesse» e per «restare saldi confidando che tutto perira piuttosto che le
promesse vengano meno». Tuttavia, la memoria del passato non € sempre buona,
perché puo ingenerare tristezza, come capito a un discepolo di san Bernardo, che fu
assalito da una brutta tentazione quando incomincio «a ricordare gli amici del
mondo, i parenti, i beni che aveva lasciato». In certe circostanze eccezionali della
vita spirituale «& necessario purificarla dal ricordo di cose caduche e da affari
mondani e dimenticare per un certo tempo le cose materiali e temporali, benché
buone e utili». In campo morale, per esercitare la virtu, la persona che si € sentita
offesa prendera una misura radicale: «Mi ricordo troppo delle frecciate e ingiurie,
d’ora in poi perderd la memoria».

«Dobbiamo avere uno spirito giusto e ragionevole»

Le capacita dello spirito umano, in particolare dell’intelletto e della memoria,
non sono destinate soltanto a gloriose imprese intellettuali, ma anche e soprattutto
alla condotta della vita. Cercare di conoscere I'uomo, di comprendere la vita e
definire le norme riguardanti i comportamenti conformi alla ragione, questi
dovrebbero essere i compiti fondamentali dello spirito umano e della sua
educazione. La parte centrale della Filotea, che tratta dell’«esercizio delle virtu»,
contiene, verso la fine, un capitolo che riassume in certo modo I'insegnamento di
Francesco di Sales sulle virtu: «Dobbiamo avere uno spirito giusto e ragionevole».



Con finezza e un pizzico di umore, I'autore denuncia numerose condotte
bizzarre, folli o semplicemente ingiuste: «Accusiamo il prossimo per poco, e
scusiamo noi stessi per molto di piu»; «vogliamo vendere con un prezzo alto e
comperare a buon mercato»; «cido che facciamo per gli altri ci sembra sempre
molto, e cio che fanno gli altri per noi € niente»; «abbiamo un cuore dolce, grazioso
e cortese verso di noi, e un cuore duro, severo e rigoroso verso il prossimo»;
«abbiamo due pesi: I'uno per pesare le nostre comodita con il maggior vantaggio
possibile per noi, I'altro per pesare quelle del prossimo con il maggior svantaggio
che si pud». Per giudicare bene, consiglia a Filotea, € necessario sempre mettersi
nei panni del prossimo: «Fatevi venditrice nel comperare e compratrice nel
vendere». Non si perde nulla a vivere da persone «generose, nobili, cortesi, con un
cuore regale, costante e ragionevole».

La ragione sta alla base dell’edificio dell’educazione. Certi genitori non
hanno un atteggiamento mentale giusto; infatti, «ci sono ragazzi virtuosi che padri
e madri non riescono quasi a sopportare perché hanno questo o quel difetto nel
corpo; ce ne sono invece di viziosi continuamente coccolati, perché hanno questa o
quella bella dote fisica». Ci sono educatori e responsabili che si lasciano andare a
preferenze. «Tenete la bilancia ben diritta fra le vostre figlie», raccomandava a una
superiora delle visitandine, affinché «i doni naturali non vi facciano distribuire
ingiustamente gli affetti e i favori». E aggiungeva: «La bellezza, la buona grazia e la
parola garbata conferiscono spesso una grande forza d’attrattiva alle persone che
vivono secondo le loro inclinazioni naturali; la carita ha come oggetto la vera virtu e
la bellezza del cuore, e si estende a tutti senza particolarismi».

Ma e soprattutto la gioventu quella che corre i rischi maggiori, perché se
«I"amor proprio ci allontana solitamente dalla ragione», cio avviene forse ancor di
piu nei giovani tentati dalla vanita e dall’ambizione. La ragione di un giovane rischia
di perdersi soprattutto quando si lascia «prendere da innamoramenti». Attenzione
dunque, scrive il vescovo a un giovane, «a non permettere ai vostri affetti di
prevenire il giudizio e la ragione nella scelta dei soggetti da amare; poiché, una
volta che si € messo in corsa, I'affetto trascina il giudizio, come si trascinerebbe uno
schiavo, a scelte molto deplorevoli, di cui potrebbe pentirsi assai presto». Spiegava
pure alle visitandine che «i nostri pensieri sono solitamente pieni di ragioni, opinioni
e considerazioni suggerite dall’amor proprio, che causa grandi conflitti nell’anima».

La ragione, fonte delle quattro virtu cardinali

La ragione assomiglia al fiume del paradiso, «che Dio fa scorrere per irrigare
tutto I'uomo in tutte le sue facolta e attivita»; esso si divide in quattro bracci
corrispondenti alle quattro virtu che la tradizione filosofica chiama virtu cardinali: la



prudenza, la giustizia, la fortezza e la temperanza.

La prudenza «inclina il nostro intelletto a discernere veramente il male da
evitare e il bene da compiere». Essa consiste nel «discernere quali sono i mezzi piu
appropriati per raggiungere il bene e la virtu». Attenzione alle passioni che rischiano
di deformare il nostro giudizio e di provocare la rovina della prudenza! La prudenza
non si oppone alla semplicita: saremo, congiuntamente, «prudenti come serpenti
per non essere ingannati; semplici come colombe per non ingannare nessuno».

La giustizia consiste nel «rendere a Dio, al prossimo e a sé stessi cid che si
deve». Francesco di Sales inizia con la giustizia verso Dio, connessa con la virtu
della religione, «mediante la quale rendiamo a Dio il rispetto, I'onore, I'omaggio e la
sottomissione a lui dovuti come nostro sovrano Signore e primo principio». La
giustizia verso i genitori comporta il dovere della pieta, la quale «si estende a tutti
gli uffici che si possono legittimamente rendere loro, sia in onore, sia in servizio».

La virtu della fortezza aiuta a «superare le difficolta che si incontrano nel
compiere il bene e nel respingere il male». E ben necessaria, perché I'appetito
sensitivo e «davvero un soggetto ribelle, sedizioso, turbolento». Quando la ragione
domina le passioni, I'ira lascia il posto alla dolcezza, grande alleata della ragione. La
fortezza € accompagnata spesso dalla magnanimita, «una virtu che ci spinge e
inclina a compiere azioni di grande rilievo».

Infine la temperanza € indispensabile «per reprimere le inclinazioni
disordinate della sensualita», per «governare I'appetito dell’avidita» e «frenare le
passioni connesse». In effetti, se 'anima si appassiona troppo ad un piacere e a una
gioia sensibile, si degrada rendendosi incapace di gioie piu elevate.

In conclusione, le quattro virtu cardinali sono come le manifestazioni di
guesta luce naturale che ci fornisce la ragione. Praticando queste virtu, la ragione
esercita «la sua superiorita e I'autorita che ha di regolare gli appetiti sensuali».



