
⏱ ️Temps de lecture : 36 min.

Cette neuvaine à Marie Auxiliatrice 2025 nous invite à nous redécouvrir enfants
sous le regard maternel de Marie. Chaque jour, à travers les grandes apparitions –
de Lourdes à Fatima, de Guadalupe à Banneaux – nous contemplons un aspect de
son amour : humilité, espérance, obéissance, émerveillement, confiance,
consolation, justice, douceur, rêve. Les méditations du Recteur Majeur et les prières
des « enfants » nous accompagnent dans un chemin de neuf jours qui ouvre le
cœur à la foi simple des petits, nourrit la prière et encourage à construire, avec
Marie, un monde guéri et plein de lumière, pour nous et pour tous ceux qui
cherchent l’espérance et la paix.

Jour 1
Être fils et filles – Humilité et foi

Les enfants font confiance, les enfants se confient. Et une mère est toujours proche.
On la voit même si elle n’est pas là.
Et nous, sommes-nous capables de la voir ?
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Notre-Dame de Lourdes
La petite Bernadette Soubirous
11 février 1858. Je venais d’avoir 14 ans. C’était un matin comme les autres, un jour
d’hiver. Nous avions faim, comme toujours. Il y avait cette grotte, avec une bouche
noire. Dans le silence j’ai senti comme un grand souffle. Le buisson s’est mis à
bouger ; une force le secouait. Et puis j’ai vu une jeune femme, blanche, pas plus
grande que moi, qui m’a saluée en inclinant légèrement la tête ; en même temps,
elle écartait un peu ses bras tendus et en ouvrant ses mains, comme les statues de
la Sainte Vierge. J’avais peur. Puis il m’est venu à l’esprit de prier : j’ai pris le
chapelet que j’ai toujours sur moi et j’ai commencé à le réciter.

Marie se montre à sa fille Bernadette Soubirous. À elle qui ne savait ni lire ni écrire,
à elle qui parlait en dialecte et n’allait pas au catéchisme. Une pauvre fille,
intimidée par tout le monde dans le pays, mais prête à faire confiance et à se
confier, comme ceux qui n’ont rien. Et rien à perdre. Marie lui confie ses secrets, et
elle le fait parce qu’elle lui fait confiance. Elle la traite avec amour, elle s’adresse à
elle avec gentillesse, elle lui dit : « S’il vous plaît ». Et Bernadette s’abandonne et la



croit, comme un petit enfant envers sa mère. Elle croit en la promesse que la Vierge
lui fait, de ne pas la rendre heureuse en ce monde, mais dans l’autre. Et elle
se souviendra de cette promesse pour le reste de sa vie. Une promesse qui lui
permettra d’affronter toutes les difficultés de front, avec force et détermination, en
faisant ce que la Vierge lui a demandé : prier, prier toujours pour nous tous,
pécheurs. Elle promet, elle aussi : elle garde les secrets de Marie et répond à sa
demande d’un sanctuaire sur le lieu de l’apparition. Et à l’article de la mort,
Bernadette sourit, en repensant au visage de Marie, à son regard plein d’amour, à
ses silences, à ses quelques paroles, intenses, et surtout à la fameuse promesse. Et
elle se sent toujours fille, fille d’une Mère qui tient ses promesses.

Marie, une Mère qui promet
Toi qui as promis de devenir la mère de l’humanité, tu es restée proche de tes
enfants, en commençant par les plus petits et les plus pauvres. Tu t’es faite proche
d’eux, tu t’es manifestée à eux.
Ayez la foi : Marie se montre aussi à nous si nous savons nous dépouiller
de tout.

Intervention du Recteur Majeur
La Très Sainte Vierge Marie, Humilité et Foi

Nous pouvons dire que la Très Sainte Vierge Marie est pour nous un phare
d’humilité et de foi qui accompagne les siècles, qui accompagne nos vies, qui
accompagne l’expérience de chacun d’entre nous. N’oublions pas, cependant, que
l’humilité de Marie n’est pas d’abord une simple modestie extérieure, ce n’est pas
une façade, mais plutôt une conscience profonde de sa petitesse face à la grandeur
de Dieu.

Son « Oui, voici la servante du Seigneur », qu’elle prononce devant l’ange, est un
acte d’humilité, pas de présomption ; c’est l’abandon confiant de ceux qui se
reconnaissent comme des instruments entre les mains de Dieu. Marie ne recherche
pas de remerciements ; elle cherche simplement à être servante, en se plaçant à la
dernière place en silence, avec une humilité, une simplicité qui nous désarme. Et
c’est cette humilité radicale qui est la clé qui a ouvert le cœur de Marie à la Grâce
divine, en laissant le Verbe de Dieu, avec sa grandeur, avec son immensité,
s’incarner en son sein maternel.

Marie nous apprend à nous présenter tels que nous sommes, humblement, sans



orgueil. Il ne faut nous appuyer sur notre autorité personnelle, notre
autoréférentialité, mais nous tenir librement devant Dieu pour pouvoir être
pleinement disponibles, comme Marie, et vivre avec amour selon sa volonté. Là est
donc la foi de Marie. L’humilité de la servante la place sur un chemin constant
d’adhésion inconditionnelle au dessein de Dieu, même dans les moments les plus
sombres et les plus incompréhensibles. Cela signifie affronter courageusement la
pauvreté de son expérience de la grotte de Bethléem, de la fuite en Égypte, de la
vie cachée à Nazareth, mais surtout au pied de la croix, où la foi de Marie atteint
son apogée.

Là, sous la croix, le cœur transpercé par la douleur, Marie ne vacille pas, Marie ne
tombe pas, Marie croit à la promesse. Sa foi n’est donc pas un sentiment passager,
mais un roc solide sur lequel se fonde l’espérance de l’humanité, notre espérance.
En Marie, l’humilité et la foi sont inextricablement liées.

Laissons cette humilité de Marie éclairer notre terre humaine, pour que la foi puisse
germer aussi en nous. En reconnaissant notre petitesse devant Dieu, nous ne nous
laissons pas aller par le fait que nous sommes petits. Nous ne nous laissons pas
abattre par des présomptions, mais nous nous tenons, comme Marie, dans une
attitude de grande liberté, de grande disponibilité, en reconnaissant que nous
dépendons de Dieu. Nous vivons avec Dieu dans la simplicité, mais en même temps
dans la grandeur.

Marie nous exhorte donc à cultiver une foi sereine et ferme, capable de surmonter
les épreuves et de faire confiance aux promesses de Dieu. Contemplons la figure de
Marie, humble et croyante, afin de pouvoir, nous aussi, dire généreusement notre «
oui », comme elle.

Et nous, sommes-nous capables de saisir ses promesses d’amour avec les yeux
d’un petit enfant ?

La prière d’un fils infidèle
Marie, toi qui te montres à ceux qui savent voir,
clarifie mon cœur.
Rends-moi humble, petit, capable de me perdre dans ton étreinte de mère.
Aide-moi à redécouvrir l’importance du rôle d’un fils, et marque mes pas.
Tu promets, je promets dans un pacte que seuls mère et fils peuvent faire.
Je tomberai, mère, tu le sais.



Je ne tiendrai pas toujours mes promesses.
Je ne ferai pas toujours confiance.
Je ne réussirai pas toujours à te voir.
Mais toi, reste là, en silence, avec le sourire,
les bras tendus et les mains ouvertes.
Et moi, je prendrai le chapelet
et je prierai avec toi pour tous tes fils comme moi.

Ave Maria… Je vous salue, Marie…
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Jour 2
Être fils et filles – Simplicité et espérance

Les enfants font confiance, les enfants se confient. Et une mère est toujours proche.
On la voit même si elle n’est pas là.
Et nous, sommes-nous capables de la voir ?
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Notre-Dame de Fatima
Les petits bergers de Cova da Iria
À Cova da Iria, vers 13 heures, le ciel s’ouvre et le soleil apparaît. Soudain, vers
13h30, l’improbable se produit : devant une foule stupéfaite, le miracle le plus
spectaculaire, le plus grandiose et le plus incroyable jamais survenu depuis les
temps bibliques. Le soleil commence une danse effrénée et effrayante qui durera
plus de dix minutes. Un temps interminable.

Trois petits bergers, simples et heureux, assistent et répandent le récit du miracle
qui bouleverse des millions de personnes. Personne ne peut l’expliquer, des
scientifiques aux hommes de foi. Pourtant, trois enfants ont vu Marie, ils ont écouté
son message. Et ils le croient ; ils croient aux paroles de cette femme qui s’est
montrée à eux et leur a demandé de retourner à Cova da Iria tous les 13 du mois.
Ils n’ont pas besoin d’explications parce qu’ils placent toute leur espérance dans les
paroles répétées de Marie. Une espérance difficile à garder, qui aurait effrayé
n’importe quel enfant : Notre-Dame révèle à Lucie, Jacinthe et François les
souffrances et les conflits mondiaux. Mais ils n’éprouvent aucun doute : ceux qui
font confiance à la protection de Marie, la Mère qui protège, peuvent tout affronter.



Et ils le savent bien, eux qui l’ont vécu en personne, risquant d’être tués pour ne
pas trahir la parole donnée à leur Maman du Ciel. Les trois petits bergers étaient
prêts au martyre, emprisonnés et menacés devant une marmite d’huile bouillante.
Ils avaient peur :
« Pourquoi devons-nous mourir sans embrasser nos parents ? Moi, je voudrais voir
maman. »
Pourtant, ils décidèrent d’espérer encore, croyant en un amour plus grand qu’eux-
mêmes :
« N’aie pas peur. Offrons ce sacrifice pour la conversion des pécheurs. Ce serait pire
si la Vierge ne revenait jamais. »
« Pourquoi ne récitons-nous pas le chapelet ? »

Une mère n’est jamais sourde au cri de ses enfants. C’est en elle que ses
enfants mettent leur espérance.
Marie, la Mère qui protège, s’est tenue aux côtés de ses trois enfants de
Fatima et les a sauvés en les gardant en vie. Et aujourd’hui encore, Elle
protège tous ses enfants dans le monde qui se rendent en pèlerinage au sanctuaire
de Notre-Dame de Fatima.

Marie, une Mère qui protège
Toi qui prends soin de l’humanité dès l’instant de l’Annonciation, tu es restée
proche de tes enfants les plus simples et les plus assoiffés d’espérance. Tu t’es faite
proche d’eux, tu t’es manifestée à eux.
Mettez votre espérance en Marie : elle saura vous protéger.

Intervention du Recteur Majeur
La Très Sainte Vierge Marie, Espérance et Renouveau.

Contempler la figure de Marie, c’est comme tourner le regard vers un horizon
lumineux, une invitation constante à croire en un avenir plein de grâce. Et cette
grâce nous transforme. Marie est la personnification de l’espérance chrétienne en
action. Sa foi inébranlable face aux épreuves, sa persévérance à suivre Jésus
jusqu’à la croix, son attente confiante de la résurrection sont pour moi les choses
les plus importantes. Elles sont pour nous un phare d’espérance pour toute
l’humanité

En Marie, nous voyons combien la certitude est, pour ainsi dire, la confirmation de
la promesse d’un Dieu qui ne manque jamais à sa parole, que la douleur, la



souffrance, l’obscurité n’ont pas le dernier mot, que la mort est vaincue par la vie.

Marie est alors l’espérance. C’est l’étoile du matin qui annonce l’arrivée du soleil de
justice. S’adresser à elle, c’est confier nos attentes, nos aspirations à un cœur
maternel qui les présente avec amour à son Fils ressuscité. D’une certaine manière,
notre espérance est soutenue par l’espérance de Marie. Et s’il y a l’espérance, alors
les choses ne restent pas comme avant ; il y a du renouveau, le renouveau de la
vie. En accueillant le Verbe incarné, Marie a rendu possible la foi en l’espérance et
en la promesse de Dieu. Cela a rendu possible une nouvelle création, un nouveau
départ.

La maternité spirituelle de Marie continue de nous engendrer dans la foi, en nous
accompagnant sur notre chemin de croissance et de transformation intérieures.

Demandons à la Vierge Marie la grâce nécessaire pour que cette espérance, que
nous voyons se réaliser en Elle, puisse renouveler nos cœurs, guérir nos blessures,
nous faire passer au-delà du voile de la négativité pour nous engager sur un chemin
de sainteté, un chemin de proximité avec Dieu. Demandons à Marie, à Elle, la
Femme qui se tient en prière avec les apôtres, de nous aider aujourd’hui, croyants
et communautés chrétiennes, afin que nous soyons soutenus dans la foi et ouverts
aux dons de l’Esprit, et qu’ainsi, la face de la terre soit renouvelée.

Marie nous exhorte à ne jamais nous résigner au péché et à la médiocrité mais que,
pleins de l’espérance qui l’a comblée Elle-même, nous désirions ardemment une vie
nouvelle dans le Christ.

Que Marie continue d’être un modèle et un soutien pour nous permettre de
continuer à croire en la possibilité d’un nouveau commencement, d’une renaissance
intérieure qui nous conformera toujours plus à l’image de son Fils Jésus.

Et nous, sommes-nous capables, avec les yeux d’un enfant, d’espérer en
Elle et de la laisser nous protéger ?

La prière d’un fils décourage
Marie, toi qui te montres à ceux qui savent voir,
fais que mon cœur soit simple et plein d’espoir.
J’ai confiance en toi : protège-moi dans toutes les situations.
Je me confie à toi : protège-moi dans toutes les situations.



J’écoute ta parole : protège-moi dans toutes les situations.
Donne-moi la capacité de croire en l’impossible
et de faire tout ce qui est en mon pouvoir
pour apporter ton amour, ton message d’espérance
et ta protection au monde entier.
Et je t’en supplie, ma Mère, protège toute l’humanité,
même celle qui ne te reconnaît pas encore.

Ave Maria… Je vous salue, Marie …
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Jour 3
Être fils et filles – Obéissance et don de soi

Les enfants font confiance, les enfants se confient. Et une mère est toujours proche.
On la voit même si elle n’est pas là.
Et nous, sommes-nous capables de la voir ?
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Notre-Dame de Guadalupe
Le jeune Juan Diego
Juan Diego, petit et favori de mes enfants, lui dit la Dame… » Juan se leva d’un
bond.
« Où vas-tu, Juanito ? » demanda la Dame.
Juan Diego répondit aussi poliment qu’il le put. Il dit à la Dame qu’il se rendait à
l’église de Santiago pour entendre la messe en l’honneur de la Mère de Dieu.
« Mon fils bien-aimé, je suis la Mère de Dieu, et je veux que tu m’écoutes
attentivement. J’ai un message très important à te transmettre : je désire qu’une
église soit construite ici en mon honneur, une église d’où je puisse montrer mon
amour à ton peuple.

Un dialogue doux, simple et tendre comme celui d’une mère avec son enfant. Et
Juan Diego obéit : il alla voir l’Évêque pour lui raconter ce qu’il avait vu ; mais
l’Évêque ne le crut pas. Alors le jeune homme retourna vers Marie et lui expliqua ce
qui s’était passé. La Madone lui donna un autre message en l’exhortant à essayer
encore et encore. Juan Diego obéissait sans s’avouer vaincu : il accomplirait la
tâche que la Mère du Ciel lui confiait. Mais un jour, pris par les problèmes de la vie,



il était sur le point de manquer le rendez-vous avec la Madone : son oncle était
mourant.
« Penses-tu vraiment que j’oublierais celui que j’aime tant ? » Marie guérit
l’oncle, et Juan Diego obéissait une fois de plus.
« Mon cher enfant, répondit la Dame, monte au sommet de la colline où nous nous
sommes rencontrés pour la première fois. Coupe et cueille les roses que tu y
trouveras. Mets-les dans ta « tilma » [ta cape] et apporte-les-moi ici. Je te dirai ce
que tu devras faire et dire. »
Tout en sachant qu’aucune rose ne poussait sur cette colline, et certainement pas
en hiver, Juan Diego courut jusqu’au sommet : il y avait là le plus beau jardin qu’il
ait jamais vu. Des roses de Castille, encore brillantes de rosée, s’étendaient à perte
de vue. Il coupa délicatement les plus beaux bourgeons avec son couteau de pierre,
en remplit sa cape et retourna rapidement à l’endroit où la Dame l’attendait. La
Dame prit les roses, les arrangea dans la « tilma » de Juan Diego qu’elle lui attacha
autour du cou en disant : « C’est le signe que veut l’Évêque. Vite, va chez lui et ne
t’arrête pas en chemin. »

L’image de la Vierge était apparue sur la cape ; et à la vue de ce miracle, l’Évêque
fut convaincu. Et aujourd’hui, le sanctuaire de Notre-Dame de Guadalupe conserve
encore l’effigie miraculeuse.

Marie, une Mère qui n’oublie pas
Toi qui n’oublies aucun de tes enfants, tu ne laisses personne de côté ; tu as jeté
ton regard sur les jeunes qui ont placé en toi tous leurs espoirs. Tu t’es approchée
d’eux, tu t’es manifestée à eux.
Obéissez même quand vous ne comprenez pas : une mère n’oublie pas,
une mère ne laisse pas seul.

Intervention du Recteur Majeur
La Très Sainte Vierge Marie, Maternité et Compassion

La maternité de Marie ne s’épuise pas dans son « oui » qui a rendu possible
l’Incarnation du Fils de Dieu. Certes, ce moment est le fondement de tout, mais sa
maternité est une attitude constante, une façon d’être pour nous, d’être en relation
avec l’humanité entière.

Jésus, sur la croix, lui confie Jean par ces mots : « Femme, voici ton fils », étendant
symboliquement sa maternité aux croyants de tous les temps.  Marie devient ainsi



la mère de l’Église, la mère spirituelle de chacun de nous.

Nous voyons alors comment cette maternité se manifeste dans des soins tendres et
attentionnés, dans une attention constante aux besoins de ses enfants et dans un
profond désir de leur bien-être. Marie nous accueille, nous nourrit avec son
expression de fidélité, nous protège sous son manteau. La maternité de Marie est
un don immense qui nous permet de nous rapprocher d’Elle, de ressentir une
présence aimante qui nous accompagne à chaque instant.

La compassion de Marie est alors le corollaire naturel de sa maternité. Une
compassion qui n’est pas simplement un sentiment superficiel de pitié, mais une
participation profonde à la douleur des autres, une « souffrance avec ».  On la voit
se manifester de manière touchante lors de la passion de son fils. Et de la même
manière que Marie ne reste pas indifférente à notre douleur, elle intercède pour
nous, elle nous console, elle nous offre son aide maternelle.

Le cœur de Marie devient alors un refuge sûr où nous pouvons déposer nos fatigues
et trouver réconfort et espérance. La maternité et la compassion deviennent en
Marie, pour ainsi dire, deux visages d’une même expérience humaine à notre profit,
deux expressions de son amour infini pour Dieu et pour l’humanité.

Sa compassion est alors la manifestation concrète de son être de mère, compassion
qui est une conséquence de la maternité. La contemplation de Marie comme mère
ouvre alors notre cœur à l’espérance et trouve en elle une expérience vraiment
complète : Maman du Ciel qui nous aime.

Demandons à Marie de la voir comme un modèle d’humanité authentique, d’une
maternité capable de « sentir », d’aimer, de souffrir avec les autres, à l’exemple de
son Fils Jésus, qui a souffert par amour pour nous et est mort sur la croix.

Et nous, sommes-nous sûrs qu’une mère n’oublie pas, sûrs comme le sont les petits
enfants ?

La prière d’un fils perdu
Marie, toi qui te montres à ceux qui savent voir,
rends mon cœur obéissant.
Quand je ne t’écoute pas, insiste, je t’en prie.
Quand je ne reviens pas, viens me chercher, s’il te plaît.



Quand je ne me pardonne pas, enseigne-moi l’indulgence, je t’en prie.
Parce que nous, les humains, nous nous perdons
et nous nous perdrons toujours.
Mais toi, ne nous oublie pas, nous, tes enfants errants.
Viens nous chercher,
viens nous prendre par la main.
Nous ne voulons pas et nous ne pouvons pas rester seuls ici.

Ave Maria … Je vous salue, Marie …
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Jour 4
Être fils et filles – émerveillement et réflexion

Les enfants font confiance, les enfants se confient. Et une mère est toujours proche.
On la voit même si elle n’est pas là.
Et nous, sommes-nous capables de la voir ?
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Notre-Dame de la Salette
Les petits Mélanie et Maximin de La Salette
Le samedi 19 septembre 1846, les deux enfants gravirent les pentes du mont
Planeau tôt le matin, au-dessus du village de La Salette, conduisant chacun quatre
vaches au pâturage. À mi-chemin, près d’une petite source, Mélanie fut la première
à voir un globe de feu sur un tas de pierres « comme si le soleil y était tombé », et
le montra à Maximin. Une femme commença à émerger de cette sphère lumineuse,
la tête dans les mains, les coudes sur les genoux, profondément triste. Devant leur
étonnement, la Dame se leva et, d’une voix douce, et en français, leur dit : «
Approchez, mes enfants, n’ayez pas peur, je suis ici pour vous annoncer une grande
nouvelle. » Encouragés, les enfants s’approchèrent et virent que « la belle Dame »
pleurait.

Une mère annonce une grande nouvelle à ses enfants et le fait en pleurant.
Pourtant, les enfants ne sont pas troublés par ses pleurs. Ils écoutent dans le plus
tendre des moments entre une mère et ses enfants. Parce que même les mères
sont parfois inquiètes, parce que les mères confient aussi leurs sentiments, leurs
pensées et leurs réflexions à leurs enfants. Et Marie confie aux deux jeunes bergers,



pauvres et privés d’affection, un grand message : « Je m’inquiète pour l’humanité,
je m’inquiète pour vous, mes enfants, qui vous éloignez de Dieu. Et la vie loin de
Dieu est une vie compliquée, difficile, faite de souffrances. » C’est pourquoi elle
pleure. Elle pleure comme n’importe quelle mère et transmet à ses plus jeunes et
plus purs enfants un message aussi étonnant que grand. Un message à annoncer à
tous, à porter au monde.
Et ils le feront, parce qu’ils ne peuvent pas garder pour eux un si beau
moment : l’expression de l’amour d’une mère pour ses enfants doit être
annoncée à tous. Le Sanctuaire de Notre-Dame de La Salette, qui se dresse sur le
lieu des apparitions, pose ses fondements sur la révélation de la douleur de Marie
face au pèlerinage de ses enfants pécheurs.

Marie, une Mère qui annonce, qui raconte
Toi qui te donnes entièrement à tes enfants au point de ne pas avoir peur de leur
parler de toi, tu as touché le cœur des plus petits de tes enfants, capables de
réfléchir sur tes paroles et de les accueillir avec émerveillement. Tu t’es approchée
d’eux, tu t’es manifestée à eux.
Laissez-vous surprendre par les paroles d’une mère : elles seront toujours
les plus authentiques.

Intervention du Recteur Majeur
La Très Sainte Vierge Marie, Amour et Miséricorde

Sentons-nous cette dimension de Marie, ou plutôt ces deux dimensions ? Marie est
la femme au cœur débordant d’amour, d’attention et même de miséricorde. Nous la
ressentons comme un port d’attache, comme un havre de paix, lorsque nous
traversons des moments de difficulté ou d’épreuve.

Contempler Marie, c’est comme s’immerger dans un océan de tendresse, de
compassion. Nous nous sentons entourés de toute une atmosphère inépuisable de
confort et d’espérance. L’amour de Marie est un amour maternel qui embrasse
toute l’humanité, parce que c’est un amour qui plonge ses racines dans son « oui »
inconditionnel au dessein de Dieu.

Marie, en accueillant son fils en son sein, a accueilli l’amour de Dieu. De ce fait, son
amour ne connaît ni frontières ni distinctions ; il se penche sur les fragilités, les
misères humaines, avec une infinie délicatesse. Nous le voyons se manifester dans
son attention à Élisabeth, dans son intercession aux noces de Cana, dans sa



présence silencieuse et extraordinaire au pied de la croix.

Ici, l’amour de Marie, cet amour maternel, est le reflet de l’amour de Dieu, un
amour qui se fait proche, qui console, qui pardonne, qui ne se lasse jamais, qui ne
finit jamais. Ici, Marie nous enseigne qu’aimer signifie se donner complètement,
être proche de ceux qui souffrent, partager les joies et les peines de nos frères avec
la même générosité et le même dévouement qui animaient son cœur : amour et
miséricorde.

La miséricorde devient alors la conséquence naturelle de l’amour de Marie, une
compassion, viscérale peut-on dire, face aux souffrances de l’humanité, du monde.
Nous regardons Marie, nous la contemplons, nous la rencontrons avec son regard
maternel que nous sentons se poser sur nos faiblesses, nos péchés, notre
vulnérabilité, sans agressivité mais avec une douceur infinie. C’est un cœur
immaculé, sensible à nos cris de douleur.

Marie est une mère qui ne juge pas, qui ne condamne pas, mais qui accueille,
console et pardonne. Nous ressentons la miséricorde de Marie comme un baume
pour les blessures de l’âme, une caresse qui réchauffe le cœur. Marie nous rappelle
que Dieu est riche en miséricorde et qu’il ne se lasse pas de pardonner à ceux qui
se tournent vers lui avec un cœur repenti, serein, ouvert et disponible.

L’amour et la miséricorde en la Vierge Marie se fondent dans une étreinte qui
embrasse toute l’humanité.

Demandons à Marie de nous aider à ouvrir grand nos cœurs à l’amour de Dieu,
comme elle l’a fait elle-même, à laisser cet amour envahir nos cœurs, surtout
lorsque nous ployons sous le poids des épreuves et des difficultés. En Marie, nous
trouvons une mère tendre et puissante, prête à nous accueillir dans son amour et à
intercéder pour notre salut.

Et nous, sommes-nous encore capables de nous émerveiller comme un
petit enfant devant l’amour de sa mère ?

La prière d’un fils éloigne
Marie, toi qui te montres à ceux qui savent voir,
rends mon cœur capable de compassion et de conversion.
Dans le silence, je te retrouve.



Dans la prière, je t’écoute.
Dans la réflexion, je te découvre.
Et devant tes paroles d’amour, ô Mère, je suis émerveillé
et je découvre tes liens très forts avec l’humanité.
Loin de toi, qui me tient la main dans les moments difficiles ?
Loin de toi, qui me console dans mes pleurs ?
Loin de toi, qui me conseille quand je prends le mauvais chemin ?
Je reviens vers toi, dans l’unité de ma personne.

Ave Maria … Je vous salue, Marie …
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Jour 5
Être fils et filles – confiance et prière

Les enfants font confiance, les enfants se confient. Et une mère est toujours proche.
On la voit même si elle n’est pas là.
Et nous, sommes-nous capables de la voir ?
Heureux celui qui voit avec son cœur.

La médaille de Catherine
La petite Catherine Labouré
Dans la nuit du 18 juillet 1830, vers 23 h 30, elle s’entendit appeler par son nom.
C’était un enfant qui lui disait : « Lève-toi et suis-moi ». Catherine le suivit. Toutes
les lumières étaient allumées. La porte de la chapelle s’ouvrit dès que l’enfant l’eut
touchée du bout des doigts. Catherine s’agenouilla.
À minuit, la Vierge Marie vint, s’assit sur le fauteuil qui était à côté de l’autel. « J’ai
alors bondi à côté d’elle, à ses pieds, sur les marches de l’autel, et j’ai posé mes
mains sur ses genoux », raconta Catherine. « Je suis restée comme ça, je ne sais
pas combien de temps. Il m’a semblé que c’était le moment le plus doux de ma
vie… »
« Dieu veut te confier une mission », dit la Vierge à Catherine.

Catherine, orpheline à l’âge de 9 ans, ne se résigne pas à vivre sans sa maman. Et
elle se rapproche de la Maman du Ciel. La Vierge, qui portait déjà de loin son regard
sur elle, ne l’abandonnerait jamais. Au contraire, elle avait de grands projets pour
elle. Elle, une de ses filles attentive et aimante, aurait une grande mission à remplir



: vivre une vie chrétienne authentique, une relation personnelle forte et solide avec
Dieu. Marie croit au potentiel de son enfant et lui confie la Médaille Miraculeuse,
capable d’intercéder et d’accomplir des grâces et des miracles. Une mission
importante, un message difficile. Pourtant, Catherine ne se décourage pas ;
elle se confie à sa Maman au Ciel dont elle sait qu’elle ne l’abandonnera
jamais.

Marie, une Mère qui donne confiance
Toi qui fais confiance et confies des missions et des messages à chacun de tes
enfants, tu les accompagnes sur leur chemin, dans une présence discrète, en
restant proches de tous, mais surtout de ceux qui ont fait l’expérience de grandes
souffrances. Tu t’es approchée d’eux, tu t’es manifestée à eux.
Croyez-moi : une mère ne vous confiera jamais que des tâches que vous
pouvez accomplir et vous accompagnera tout au long du chemin.

Intervention du Recteur Majeur
La Très Sainte Vierge Marie, Confiance et Prière

La Vierge Marie se présente à nous comme la femme d’une confiance inébranlable,
puissante en intercession. Ici, en contemplant ces deux aspects, la confiance et la
prière, nous voyons deux dimensions fondamentales de la relation de Marie avec
Dieu.

Nous pouvons dire que la confiance de Marie en Dieu est un fil d’or qui traverse
toute son existence, du début à la fin. Ce « oui », prononcé en toute conscience des
conséquences, est un acte d’abandon total à la volonté divine. Marie se confie,
Marie vit sa confiance en Dieu avec un cœur ferme en la divine Providence, sachant
que Dieu ne l’abandonnera jamais.

Et donc, pour nous, dans notre vie quotidienne, regarder Marie – un acte d’abandon
qui n’est pas passif, mais actif et confiant – est une invitation, non pas à oublier nos
angoisses, nos peurs mais, d’une certaine manière, à tout regarder à la lumière de
l’amour de Dieu qui, dans le cas de Marie, n’a jamais failli, et pas même dans notre
vie. Cette confiance conduit à la prière, dont on peut dire qu’elle est presque le
souffle de l’âme de Marie, le canal privilégié de sa communion intime avec Dieu. La
confiance mène à la communion, sa vie abandonnée en Dieu a été un dialogue
d’amour continu avec le Père, une offrande constante d’elle-même, de ses
préoccupations, mais aussi de ses décisions.



La visitation à Élisabeth est un exemple de prière qui devient ensuite service. Nous
voyons Marie accompagner Jésus jusqu’à la croix. Après l’Ascension, nous la voyons
au Cénacle, unie aux Apôtres dans une attente fervente. Marie nous enseigne la
valeur de la prière constante comme conséquence d’une confiance totale et
complète, en s’abandonnant entre les mains de Dieu, précisément pour rencontrer
Dieu et vivre avec Dieu.

Confiance et prière à la Vierge Marie sont étroitement liées : une profonde
confiance en Dieu qui fait naître et fait jaillir une prière persévérante. Demandons à
Marie d’être notre exemple et de nous encourager à faire de la prière une habitude
quotidienne car nous voulons nous sentir continuellement abandonnés entre les
mains miséricordieuses de Dieu.

Tournons-nous vers Elle avec une confiance filiale, afin qu’en l’imitant, en imitant sa
confiance et sa persévérance dans la prière, nous puissions faire l’expérience, en
toute quiétude, que ce n’est que lorsque nous nous abandonnons à Dieu que nous
pouvons recevoir les « matières premières » nécessaires à notre chemin de foi.

Et nous, sommes-nous capables de faire confiance inconditionnellement
comme de petits enfants ?

La prière d’un fils décourage
Marie, toi qui te montres à ceux qui savent voir,
rends mon cœur capable de prier.
Je ne suis pas capable de t’écouter, ouvre mes oreilles.
Je ne suis pas capable de te suivre, fais avancer mes pas.
Je ne suis pas capable d’être fidèle à ce que tu voudras me confier, donne-m ‘en la
force.
Les tentations sont nombreuses, accorde-moi de ne pas céder.
Les difficultés semblent insurmontables, ne me laisse pas tomber.
Les contradictions du monde crient à pleine voix, fais que je ne les suive pas.
Moi, ton fils défaillant, je veux être à ton service.
Fais de moi un fils obéissant.

Ave Maria … Je vous salue, Marie …
Heureux celui qui voit avec son cœur.



Jour 6
Être fils et filles – souffrance et guérison

Les enfants font confiance, les enfants se confient. Et une mère est toujours proche.
On la voit même si elle n’est pas là.
Et nous, sommes-nous capables de la voir ?
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Notre-Dame des Douleurs a Kibeho
La petite Alphonsine Mumiremana et ses compagnes
L’histoire a commencé à 12h35, un samedi 28 novembre 1981, dans un pensionnat
tenu par des religieuses locales, fréquenté par un peu plus d’une centaine de filles
de la région. Un collège rural et pauvre, où l’on apprenait à devenir enseignantes ou
secrétaires. Le complexe n’avait pas de chapelle et, par conséquent, il n’y avait pas
d’atmosphère religieuse particulièrement ressentie. Ce jour-là, toutes les filles du
collège étaient dans le réfectoire. La première du groupe à « voir » fut Alphonsine
Mumureke, 16 ans. D’après ce qu’elle écrit elle-même dans son journal, elle servait
ses compagnes à table, lorsqu’elle entendit une voix féminine l’appeler : « Ma fille,
viens ici ». Elle se rendit dans le couloir, à côté du réfectoire, et une femme d’une
beauté incomparable lui apparut. Elle était vêtue de blanc, avec un voile blanc sur
la tête cachant ses cheveux et qui semblait joint au reste du vêtement, un
vêtement sans coutures. Elle était pieds nus et ses mains étaient jointes sur sa
poitrine, les doigts pointés vers le ciel.

Plus tard, la Vierge apparut à d’autres compagnes d’Alphonsine, qui étaient
sceptiques au début ; mais ensuite, face à l’apparition de Marie, elles durent
changer d’avis. Marie, s’adressant à Alphonsine, se présente comme la Dame des
Douleurs de Kibeho, et raconte aux jeunes tous les événements impitoyables et
sanglants qui allaient se dérouler peu de temps après avec le déclenchement de la
guerre au Rwanda. La douleur sera grande, mais aussi la consolation et la
guérison de cette douleur, parce qu’elle, la Dame des Douleurs, n’aurait
jamais laissé ses enfants d’Afrique seuls. Les jeunes filles restent là,
stupéfaites, devant la vision, mais elles croient en cette mère qui leur tend les bras
en les appelant « mes enfants ». Elles savent que ce n’est qu’en Elle qu’elles
trouveront consolation. Et afin de pouvoir prier pour que cette Mère Consolatrice
soulage les souffrances de ses enfants, le sanctuaire dédié à Notre-Dame des
Douleurs de Kibeho a été érigé ; c’est aujourd’hui un lieu marqué par
l’extermination et le génocide. Et la Vierge Marie continue d’être là et de serrer tous



ses enfants dans ses bras.

Marie, une Mère qui console
Toi qui as consolé tes enfants comme Jean sous la Croix, tu as posé ton regard sur
ceux qui vivent dans la souffrance. Tu t’es approchée d’eux, tu t’es manifestée à
eux.
N’ayez pas peur de passer par la souffrance : la Mère qui console sèchera
vos larmes.

Intervention du Recteur Majeur
La Très Sainte Vierge Marie, Souffrance et invitation à la Conversion

Marie est une figure de la souffrance emblématique, transfigurée et une puissante
invitation à la conversion. Lorsque nous contemplons son douloureux cheminement,
c’est un avertissement, silencieux et pourtant éloquent, un appel profond à revoir
quelque peu nos vies, nos choix, et l’appel à revenir au cœur de l’Évangile. La
souffrance qui traverse la vie de Marie, comme une épée tranchante, prophétisée
par le vieillard Siméon, marquée par la disparition de l’Enfant Jésus, jusqu’à la
douleur indicible au pied de la croix, Marie vit tout cela : le poids de la fragilité
humaine, et le mystère de la douleur innocente d’une manière unique.

La souffrance de Marie n’était pas une souffrance stérile, une résignation passive
mais, d’une certaine manière, nous remarquons qu’il y a une activité, une offrande
silencieuse et courageuse, unie au sacrifice rédempteur de son Fils Jésus.

Quand nous regardons avec les yeux de la foi Marie, la femme qui souffre, cette
souffrance, plutôt que de nous déprimer, nous révèle la profondeur de l’amour de
Dieu pour nous, qui est visible dans la vie de Marie. Marie, d’une certaine manière,
nous enseigne que, même dans la douleur la plus aiguë, une possibilité de
croissance spirituelle, fruit de l’union avec le mystère pascal, peut trouver un sens.

C’est donc de l’expérience de la douleur transfigurée que jaillit une puissante
invitation à la conversion. En regardant, en contemplant Marie qui a tant souffert
par amour pour nous et pour notre salut, nous sommes, nous aussi, appelés à ne
pas rester indifférents au mystère de la rédemption.

Marie, femme douce et maternelle, nous exhorte à abandonner les voies du mal,
pour embrasser le chemin de la foi. La célèbre phrase de Marie aux noces de Cana,



« Tout ce qu’il vous dira, faites-le », résonne encore pour nous aujourd’hui comme
une invitation pressante à écouter la voix de Jésus dans les moments de difficulté,
dans les moments d’épreuve, dans les moments de situations inattendues et
inconnues.

L’exemple de foi de Marie est inébranlable dans la douleur, à la fois lumière et
guide pour nous permettre de transformer nos souffrances en opportunités de
croissance spirituelle ; et, en même temps, nous permettre de répondre avec
générosité à l’appel pressant à la conversion, afin que la profondeur qui résonne
encore dans le cœur de chaque être humain, l’invitation de Dieu, d’un Dieu qui nous
aime, puisse, par l’intercession de Marie, trouver un sens, une issue, une
croissance, même dans les moments les plus difficiles et les plus douloureux.

Et nous, nous laissons-nous consoler comme de petits enfants ?

La prière d’un fils qui souffre
Marie, toi qui te montres à ceux qui savent voir,
rends mon cœur capable de guérir.
Quand je suis à terre, tends-moi la main, ô Mère.
Quand je me sens exténué, rassemble mes forces, ô Mère.
Quand la souffrance prend le dessus, ouvre-moi à l’Espérance, ô Mère.
Pour que je ne cherche pas seulement la guérison du corps,
mais que je réalise combien mon cœur a besoin de paix.
Et de la poussière, relève-moi, ô Mère.
Relève-moi, ainsi que tous tes enfants qui sont dans l’épreuve :
ceux qui vivent sous les bombes,
ceux qui sont persécutés,
ceux qui sont injustement emprisonnés,
ceux dont les droits et la dignité ont été violés,
ceux dont la vie est trop tôt interrompue.
Relève-les et réconforte-les
parce qu’ils sont tes enfants,
parce que nous sommes tes enfants.

Ave Maria … Je vous salue, Marie …
Heureux celui qui voit avec son cœur.



Jour 7
Être fils et filles – justice et dignité

Les enfants font confiance, les enfants se confient. Et une mère est toujours proche.
On la voit même si elle n’est pas là.
Et nous, sommes-nous capables de la voir ?
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Notre-Dame d’Aparecida
Les petits pêcheurs Domingos, Felice et João
À l’aube du 12 octobre 1717, Domingos Garcia, Felipe Pedroso et João Alves
poussèrent leur barque dans les eaux de la rivière Paraiba qui coulait près de leur
village. Ils ne semblaient pas avoir de chance ce matin-là : pendant des heures, ils
ont jeté leurs filets, sans rien prendre. Ils étaient sur le point d’abandonner, lorsque
João Alves, le plus jeune, a voulu faire une dernière tentative. Il jeta donc son filet
dans les eaux de la rivière et le remonta lentement. Il y avait quelque chose, mais
ce n’était pas un poisson… Cela ressemblait plutôt à un morceau de bois. Lorsqu’il
l’a libéré des mailles du filet, le morceau de bois s’est avéré être une statue de la
Vierge Marie, malheureusement sans sa tête. João jeta à nouveau le filet dans l’eau
et cette fois, en le remontant, il trouva un autre morceau de bois arrondi qui
ressemblait à la tête de la statue : il essaya d’assembler les deux morceaux et se
rendit compte qu’ils correspondaient parfaitement. Comme s’il obéissait à une
impulsion, João Alves jeta de nouveau le filet dans l’eau et, lorsqu’il essaya de le
remonter, il se rendit compte qu’il ne pouvait pas le faire car il était plein de
poissons. Ses compagnons jetèrent à leur tour leurs filets dans l’eau et les prises de
ce jour-là furent vraiment abondantes.

Une mère voit les besoins de ses enfants : Marie a vu les besoins des trois pêcheurs
et est allée à leur secours. Ses enfants lui ont donné tout l’amour et la dignité que
l’on peut donner à une mère : ils ont assemblé les deux morceaux de la statue, l’ont
placée sur une cabane et en ont fait un sanctuaire. Du haut de la cabane, Notre-
Dame d’Aparecida – ce qui signifie Apparue – sauva l’un de ses fils esclaves qui
fuyait ses maîtres : elle vit sa souffrance et lui rendit sa dignité. Et aujourd’hui,
cette cabane est devenue le plus grand sanctuaire marial au monde et porte le nom
de Basilique de Notre-Dame d’Aparecida.

Marie, une Mère qui voit
Toi qui as vu la souffrance de tes enfants maltraités, à commencer par les disciples,



tu te places auprès de tes enfants les plus pauvres et persécutés. Tu t’es approchée
d’eux, tu t’es manifestée à eux.
Ne vous cachez pas du regard d’une mère : elle voit même vos désirs et
vos besoins cachés.

Intervention du Recteur Majeur
La Très Sainte Vierge Marie, Dignité et Justice Sociale

La Très Sainte Vierge Marie est un miroir de la dignité humaine pleinement réalisée,
silencieuse mais puissante et inspiratrice pour un sens juste du vécu social.
Réfléchir sur la figure de Marie en relation avec ces thèmes révèle une perspective
profonde et étonnamment actuelle.

Regardons Marie, la femme pleine de dignité, comme un don qui nous aide
aujourd’hui à regarder sa pureté originelle, qui ne la place pas sur un piédestal
inaccessible, mais qui révèle Marie dans la plénitude de cette dignité vers laquelle
nous nous sentons tous un peu attirés, appelés.

En contemplant Marie, nous voyons resplendir la beauté et la noblesse, précisément
la dignité de l’être humain, créé à l’image et à la ressemblance de Dieu, libre du jeu
du péché, pleinement ouvert à l’amour divin, une humanité qui ne se perd pas dans
les détails, dans les choses superficielles.

Nous pouvons dire que le « oui » libre et conscient de Marie est ce geste
d’autodétermination qui élève Marie à ce qu’elle est au niveau de la volonté de
Dieu, et entre en quelque sorte dans la logique de Dieu. Son humilité la rend alors
encore plus libre, loin d’être amoindrie par l’humilité. L’humilité de Marie devient la
conscience de la vraie grandeur qui vient de Dieu.

Ainsi, cette dignité de Marie nous aide à regarder comment nous la vivons dans la
routine quotidienne de la vie. Le thème de la justice sociale peut paraître moins
explicite, mais à travers une lecture contemplative et attentive de l’Évangile, en
particulier du Magnificat, nous pouvons saisir, sentir et rencontrer cet esprit
révolutionnaire qui proclame le renversement des puissants de leurs trônes et
l’élévation des humbles, c’est-à-dire le renversement de la logique mondaine et
l’attention privilégiée de Dieu envers les pauvres et les affamés.

Des paroles qui jaillissent d’un cœur humble, rempli d’Esprit Saint. On peut dire



qu’il s’agit d’un manifeste de justice sociale « avant la lettre », une anticipation du
Royaume de Dieu, où les derniers seront les premiers.

Contemplons Marie pour nous sentir attirés par cette dignité qui ne se limite pas à
se refermer sur soi-même. C’est une dignité qui, dans le Magnificat, nous met au
défi de ne pas nous enfermer dans notre propre logique. Elle nous permet, au
contraire, de nous ouvrir, en louant Dieu, en cherchant à vivre avec dignité le don
reçu pour le bien de l’humanité, pour le bien des pauvres, pour le bien de ceux que
la société rejette.

Et nous, est-ce que nous nous cachons ou disons-nous tout comme le font
les petits enfants ?

La prière d’un fils qui a peur
Marie, toi qui te montres à ceux qui savent voir,
rends mon cœur capable de restituer la dignité.
À l’heure de l’épreuve, regarde mes manques et comble-les.
À l’heure de la fatigue, regarde mes faiblesses et guéris-les.
À l’heure de l’attente, regarde mon impatience et portes-y remède.
Ainsi, en regardant mes frères, je pourrai voir leurs manques et les combler,
voir leurs faiblesses et les guérir, ressentir leur impatience et y porter remède.
Parce que rien ne guérit mieux que l’amour
et personne n’est aussi fort qu’une mère qui cherche à obtenir justice pour ses
enfants.
Et alors, moi aussi, Mère, je m’arrête au pied de la cabane,
je regarde avec des yeux confiants ton image
et je te prie pour la dignité de tous tes enfants.

Ave Maria … Je vous salue, Marie
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Jour 8
Être fils et filles – Douceur et vie quotidienne

Les enfants font confiance, les enfants se confient. Et une mère est toujours proche.
On la voit même si elle n’est pas là.
Et nous, sommes-nous capables de la voir ?



Heureux celui qui voit avec son cœur.

Notre-Dame de Banneaux
La petite Mariette de Banneaux
Le 18 janvier 1933, Mariette est dans le jardin, récitant son chapelet. Marie vient et
l’emmène à une petite source à l’orée du bois, où elle dit : « Cette source est pour
moi. »  Et elle invite la petite fille à y tremper sa main et son chapelet. Avec un
étonnement indicible, son père et deux autres personnes ont suivi Mariette dans
tous ses gestes et dans toutes ses paroles. Et ce soir-là, le premier à être conquis
par la grâce de Banneaux fut précisément le père de Mariette, qui courut se
confesser et recevoir l’Eucharistie : il ne s’était pas confessé depuis sa première
communion.
Le 19 janvier, Mariette demande : « Madame, qui êtes-vous ? – Je suis la Vierge des
pauvres. »
À la source, elle ajoute : « Cette source est pour moi, pour toutes les nations, pour
les malades. Je viens les consoler ! »

Mariette est une jeune fille normale qui vit ses journées comme nous tous, comme
nos enfants, nos petits-enfants. Elle vit dans un petit village inconnu, le sien. Elle
prie pour rester proche de Dieu. Elle prie sa Maman du Ciel pour garder vivant le
lien avec Elle. Et Marie lui parle avec douceur, dans un endroit qui lui est
familier. Elle lui apparaîtra à plusieurs reprises, lui confiera des secrets et lui dira
de prier pour la conversion du monde : c’était pour Mariette un message fort
d’espérance. La Mère serre contre son cœur tous ses fils et filles et les console.
Toute la douceur que Mariette trouve en la « Gentille Dame », elle la transmet au
monde. Et de cette rencontre est née une grande chaîne d’amour et de spiritualité
qui trouve son accomplissement dans le sanctuaire de Notre-Dame de Banneaux.

Marie, une Mère qui reste à nos côtés
Toi qui es restée proche de tes enfants, sans jamais en perdre un seul, tu as
illuminé le chemin quotidien des plus simples. Tu t’es approchée d’eux, tu t’es
manifestée à eux.
Abandonnez-vous dans l’étreinte de Marie : n’ayez pas peur, elle vous
consolera.

Intervention du Recteur Majeur
La Très Sainte Vierge Marie, Éducation et Amour



La Vierge Marie est une incomparable maîtresse en éducation, parce qu’elle est une
source inépuisable d’amour ; et ceux qui aiment éduquent, ceux qui aiment
éduquent vraiment.

Réfléchir sur la figure de Marie en relation avec ces deux piliers de la croissance
humaine et spirituelle : nous avons ici un exemple à contempler, à prendre au
sérieux, à assumer dans nos choix quotidiens.

L’éducation qui émane de Marie n’est pas faite de préceptes, d’enseignements
formels, mais se manifeste à travers son exemple de vie : un silence contemplatif
qui parle, son obéissance à la volonté de Dieu, humble et grande à la fois, sa
profonde humanité.

Le premier aspect éducatif que Marie nous communique est celui de l’écoute.
Écouter la Parole de Dieu, écouter ce Dieu qui est continuellement là pour nous
aider, pour nous accompagner. Marie garde dans son cœur, médite avec soin,
encourage l’écoute attentive de la Parole de Dieu ainsi que l’écoute des besoins des
autres.

Marie nous éduque à une humilité qui ne nous fait pas choisir de rester détachés et
passifs ; elle nous éduque plutôt à une humilité qui, tout en nous faisant reconnaître
notre petitesse face à la grandeur de Dieu, nous incite à nous mettre à son service
comme protagonistes. Nos cœurs sont ouverts pour être vraiment proches de ceux
que nous accompagnons, et avec qui nous vivons le projet de Dieu pour nous.

Marie est un exemple qui nous aide à nous laisser éduquer par la foi ; elle nous
éduque à la persévérance, fermes dans l’amour de Jésus, jusqu’au pied de la croix.

Éducation et amour.  L’amour de Marie est le cœur battant de son existence ; il
continue de battre pour nous ; chaque fois que nous nous approchons de Marie,
nous ressentons cet amour maternel qui s’étend à nous tous. C’est un amour pour
Jésus qui devient un amour pour l’humanité. Le cœur de Marie s’ouvre avec la
tendresse infinie qu’elle reçoit de Dieu, qu’elle communique à Jésus, à ses enfants
spirituels.

Demandons au Seigneur qu’en contemplant l’amour de Marie, qui est un amour qui
éduque, nous nous laissions inciter à dépasser notre égoïsme, nos fermetures, et à
nous ouvrir aux autres. En Marie, nous voyons une femme qui éduque avec amour



et qui aime avec un amour éducateur.

Demandons au Seigneur de nous faire le don d’un amour, de son amour, qui est à la
fois un amour qui nous purifie, nous soutient, nous fait grandir, afin que notre
exemple soit vraiment un exemple qui communique l’amour ; et qu’en
communiquant l’amour, nous puissions nous laisser éduquer par Marie et nous
laisser aider afin que notre exemple éduque aussi les autres.

Et nous, sommes-nous capables de nous abandonner comme le font les
petits enfants ?

La prière d’un enfant de notre temps
Marie, toi qui te montres à ceux qui savent voir,
rends mon cœur doux et docile.
Qui me remettra sur pied,
après que je serai brisé sous le poids des croix que je porte ?
Qui ramènera la lumière à mes yeux,
après avoir vu les décombres de la cruauté humaine ?
Qui soulagera les souffrances de mon âme,
après les erreurs que j’ai commises sur mon chemin ?
Ma Mère, toi seule peux me consoler.
Serre-moi contre ton cœur et garde-moi avec toi
pour éviter que je ne m’effondre.
Mon âme repose en toi et trouve la paix
comme un petit enfant dans les bras de sa mère.

Ave Maria … Je vous salue, Marie …
Heureux celui qui voit avec son cœur.

Jour 9
Être fils et filles – Construction et rêve

Les enfants font confiance, les enfants se confient. Et une mère est toujours proche.
On la voit même si elle n’est pas là.
Et nous, sommes-nous capables de la voir ?
Heureux celui qui voit avec son cœur.



Marie Auxiliatrice
Le petit Jean Bosco
À l’âge de 9 ans, je fis un rêve qui me laissa pour toute la vie une profonde
impression. Pendant mon sommeil, il me sembla que je me trouvais près de chez
moi, dans une cour très spacieuse. Une multitude d’enfants, rassemblés là, s’y
amusaient. Les uns riaient, d’autres jouaient, beaucoup blasphémaient. Lorsque
j’entendis ces blasphèmes, je m’élançai au milieu d’eux et, des poings et de la voix,
je tentai de les faire taire. À ce moment apparut un homme d’aspect vénérable,
dans la force de l’âge et magnifiquement vêtu.
« Ce n’est pas avec des coups mais par la douceur et la charité que tu devras
gagner leur amitié.
 – Qui êtes-vous donc pour m’ordonner une chose impossible ?
– C’est précisément parce que ces choses te paraissent impossibles que tu dois les
rendre possibles par l’obéissance et l’acquisition de la science.
– Où, par quels moyens pourrai-je acquérir la science ?
– Je te donnerai la maîtresse sous la conduite de qui tu pourras devenir un sage et
sans qui toute sagesse devient sottise. »
À ce moment-là, je vis près de lui une dame d’aspect majestueux, vêtue d’un
manteau qui resplendissait de toutes parts comme si chaque point eût été une
étoile éclatante.
« Voilà ton champ d’action, (me dit-elle), voilà où tu dois travailler. Rends-toi
humble, fort et robuste et tout ce que tu vois arriver en ce moment à ces animaux,
tu devras le faire pour mes fils. »
Je tournai alors les yeux et voici qu’à la place de bêtes féroces, apparurent tout
autant de doux agneaux. Tous, gambadant de tous côtés et bêlant, semblaient
vouloir faire fête à cet homme et à cette femme.
À ce moment-là, toujours sommeillant, je me mis à pleurer et demandai qu’on
voulût bien me parler de façon compréhensible car je ne voyais pas ce que cela
pouvait bien signifier. Alors elle me mit la main sur la tête et me dit : « Tu
comprendras tout en son temps. »

Marie guide et accompagne le jeune Jean Bosco tout au long de sa vie et de sa
mission. Lui, enfant, découvre ainsi, à partir d’un rêve, sa vocation. Il ne
comprendra pas mais il se laissera guider. Il ne comprendra pas pendant de longues
années mais, à la fin, il prendra conscience que « c’est Elle qui a tout fait ». Et la
mère, celle terrestre et Celle du Ciel, sera la figure centrale dans la vie de ce fils qui
se fera pain pour ses enfants. Et après avoir rencontré Marie dans ses rêves, Jean
Bosco, devenu prêtre, érigera un sanctuaire à la Madone afin que tous ses enfants



puissent se confier à Elle. Et il dédiera ce sanctuaire à Notre Dame Auxiliatrice,
parce qu’elle aura été son port d’attache, son aide permanente. Ainsi, tous ceux qui
entrent dans la Basilique de Marie Auxiliatrice de Turin sont pris sous le manteau
protecteur de Marie qui devient leur Guide.

Marie, une Mère qui accompagne et guide
Toi qui as accompagné ton Fils Jésus tout au long de son chemin, tu t’es proposée
comme guide à ceux qui ont su t’écouter avec l’enthousiasme que seuls les petits
enfants peuvent avoir. Tu t’es approchée d’eux, tu t’es manifestée à eux.
Laissez-vous accompagner : la Mère sera toujours à vos côtés pour vous
montrer le chemin.

Intervention du Recteur Majeur
La Très Sainte Vierge Marie Aide à la Conversion

La Très Sainte Vierge Marie est une aide puissante et silencieuse sur notre chemin
de croissance.
C’est un chemin qui a continuellement besoin de se libérer de ce qui le bloque vers
la croissance. C’est un chemin qui doit être continuellement renouvelé, pour ne pas
faire demi-tour ou s’arrêter dans les coins sombres de l’existence. Voilà, la
conversion.

La présence de Marie est un phare d’espérance, une invitation constante pour nous
à continuer à marcher vers Dieu, à aider nos cœurs à être toujours centrés sur Dieu,
sur son amour. Réfléchir sur Marie, sur son rôle, signifie que nous découvrons Marie
qui n’impose pas, qui ne juge pas, mais qui soutient, encourage, avec son humilité,
avec son amour maternel, qui aide nos cœurs à rester proches d’Elle pour nous
rapprocher toujours plus de son Fils Jésus qui est le chemin, la vérité et la vie.

Le « Oui » de Marie à l’Annonciation continue d’être valable pour nous aussi, en
ouvrant à l’humanité l’histoire du salut qui est accessible et à notre portée. Son
intercession aux noces de Cana soutient ceux qui se trouvent dans des situations
inattendues et inédites. Marie est un modèle de conversion continue. Sa vie, une vie
d’Immaculée Conception, a cependant été une adhésion progressive à la volonté de
Dieu, un chemin de foi qui l’a conduite à travers joies et peines, culminant dans le
sacrifice du Calvaire.

La persévérance de Marie à la suite de Jésus devient une invitation pour nous aussi



à vivre cette proximité continue, cette transformation intérieure, dont nous savons
bien qu’elle est un processus progressif, et qui exige constance, humilité et
confiance en la grâce de Dieu.

Marie aide à la conversion par une écoute très attentive et concentrée sur la Parole
de Dieu. Une écoute qui nous aide à trouver la force d’abandonner les voies du
péché, pour reconnaître la force et la beauté de la marche vers Dieu.

Tournons-nous vers Marie avec une confiance filiale, car cela signifie que, tout en
reconnaissant nos faiblesses, nos péchés, nos défauts, nous voulons nourrir ces
désirs de changement, le changement d’un cœur qui veut se laisser accompagner
par le cœur maternel de Marie. En Marie, nous trouvons une aide précieuse pour
discerner les fausses promesses du monde et pour redécouvrir la beauté et la vérité
de l’Évangile.

Que Marie, Secours des Chrétiens, soit une aide continuelle pour nous tous, qui
nous fera découvrir la beauté de l’Évangile, et accepter de marcher vers le bien, la
grandeur de la Parole de Dieu, vivante dans notre cœur, et pouvoir la communiquer
aux autres.

Et nous, sommes-nous capables de nous laisser prendre par la main comme de
petits enfants ?

La prière d’un fils sans énergie
Marie, toi qui te montres à ceux qui savent voir,
rends mon cœur capable de rêver et de construire.
Moi qui ne laisse personne m’aider,
moi qui me décourage, qui perds patience
et qui ne pense jamais avoir construit quoi que ce soit,
moi qui pense toujours être un raté,
aujourd’hui, je veux être un fils,
un fils capable de te donner ma main, ma Mère,
pour se faire accompagner sur les chemins de la vie.
Montre-moi mon champ d’action,
Montre-moi mon rêve
et fais qu’à la fin, moi aussi je comprenne tout
et reconnaisse ton passage dans ma vie.



Ave Maria … Je vous salue, Marie …
Heureux celui qui voit avec son cœur.


