[] Temps de lecture : 13 min.

En juillet 1976, au cceur du Mato Grosso brésilien, un jeune missionnaire salésien
allemand et un catéchiste indigene bororo scellerent par leur sang leur fidélité a
I’Evangile et leur alliance avec les plus pauvres. Le pére Rodolfo Lunkenbein et
Simd&o Bororo furent tués alors qu’ils défendaient les terres et les droits du peuple
bororo contre la violence des fazendeiros. Leur sacrifice représente un témoignage
lumineux de la maniére dont I’annonce chrétienne s’incarne dans la promotion de la
justice, le respect des cultures indigénes et la défense des opprimés. Cet essai
retrace le parcours spirituel et missionnaire du pére Rodolfo, de sa vocation de
jeunesse jusqu’a son martyre, en soulignant comment sa vie a pleinement incarné
la devise choisie pour sa premiére messe : « Je suis venu pour servir et donner ma
vie ».

1. Un pelerinage

Je voudrais commencer mon intervention en partageant ce que j’'ai vécu en
mai 2016 lorsque j’ai été invité par I'Inspecteur de Campogrande (Mato Grosso do
Sul - Brésil), Don Gildasio Mendes Dos Santos, a visiter les lieux ou ont vécu et ont
été tués le pere Rodolfo Lunkenbein et Simao Bororo et a aider au discernement
concernant I'ouverture de la Cause de béatification. Ce discernement, déja engagé
depuis un certain temps et préparé au moyen de recherches, de témoignages et de
documents, avait besoin d’une orientation décisive.
Apres avoir inauguré le mois marial a Cuiab4, ville ou les Salésiens sont arrivés en
1894, j’ai visité les terres indigenes des Bororos et des Xavantes ou les Salésiens
sont présents depuis 1904. Arrivé a Meruri, j'ai été accueilli par la communauté
bororo avec des rituels d’accueil propres a cette culture : chants, danses,
investiture, peintures... S’ensuivit une sorte de parcours qui se concrétisa de plus
en plus comme un pelerinage avec des étapes et des stations :
- départ dans la cour de la mission, lieu de I'assassinat du pere Rodolfo et de Simao
le 15 juillet 1976, comme pour signifier que la cour salésienne est vraiment un lieu
de martyre, lieu de dévouement pastoral et éducatif a la mission recue, lieu de
disponibilité a vivre avec fidélité la vocation jusqu’a |'effusion du sang ;
- arrét au cimetiere de la communauté bororo, ou sont enterrés Don Rodolfo et
Simao et ou deux indigenes ont commémoré I'histoire et la figure des deux témoins
(comme on le faisait aux premiers temps de I'Eglise), soulignant leur amour pour les
petits et les pauvres. lls ont parlé avec une vivacité de souvenirs et d’émotions
comme si les faits s’étaient produits peu de temps auparavant. Sur la tombe du
pere Rodolfo est gravée la devise qu’il a choisie a I'occasion de sa Premiere Messe :



« Je suis venu pour servir et donner ma vie ». Les Bororos I'appelaient « Poisson
doré », comme pour rappeler symboliquement que les premiers chrétiens
exprimaient dans le symbole du poisson le mystere du Christ ;

- pelerinage vers I'église paroissiale de la mission, Sagrado Coracao de Jesus, en
passant par la Porte Sainte. En effet, pour I’Année de la miséricorde, I'évéque
diocésain avait voulu que I'église de Meruri soit une église jubilaire, en mémoire du
pere Rodolfo et de Simao. Tous deux ont montré dans leur vie et dans leur mort que
la justice est essentiellement un abandon confiant a la volonté de Dieu et ont
défendu les pauvres et les opprimés, en pardonnant a leurs meurtriers, comme
Simao I'a fait avant de mourir, et comme le pere Rodolfo I'avait exprimé lors de sa
premiere homélie ;

- célébration eucharistique, ou I'on a fait mémoire du sacrifice commun du pere
Rodolfo et de Simao en union avec le sacrifice du Christ. Meruri représente I'alliance
dans le sang : un salésien, le pere Rodolfo, qui donne sa vie pour les Bororos ; un
Bororo, Simao, qui donne sa vie pour le pere Rodolfo ;

- rencontre avec quelques témoins : deux femmes ont raconté comment, par
I'intercession du pere Rodolfo, elles avaient recu des graces de guérison, I'une pour
une fille tres malade et en danger de mort, I'autre pour une autre petite fille
atteinte d’une infection a une oreille et instantanément guérie. La rencontre avec le
pere Gonzalo Ochoa, témoin direct de I'assassinat du missionnaire et de I'Indien
Simao, et avec le pere Bartolomeo Giaccaria, qui travaille parmi les Xavantes
depuis 1954. Touchant fut le témoignage d’un jeune aspirant salésien appartenant
aux Bororos qui parla du pere Rodolfo avec émotion en disant qu’en famille, on lui
avait raconté que grace au sacrifice du missionnaire salésien, son peuple n'avait
pas disparu, mais avait méme augmenté en nombre et méme en fécondité
vocationnelle ;

- visite au cimetiere d’Araguaya ou reposent les restes mortels de deux
missionnaires : le pere Giovanni Fuchs et le pere Pedro Sacilotti, tués par les
Xavantes le 1 novembre 1934, semence d’espoir pour la mission salésienne parmi
les Indios du Mato Grosso.

2. « Une alliance des coeurs et des réves en terre de mission »

Rodolfo Lunkenbein est né le 1 avril 1939 a Doringstadt en Allemagne. Des
son adolescence, la lecture des publications salésiennes éveilla en lui le désir d’étre
missionnaire. Envoyé au Brésil comme missionnaire, il fit son stage pratique dans la
mission de Meruri, ou il resta jusqu’en 1965. Ordonné prétre le 29 juin 1969 en
Allemagne, il choisit comme devise : « Je suis venu pour servir et donner ma vie ».
retourna ensuite a Meruri, ou il fut accueilli avec beaucoup d’affection par les



Bororos, qui lui donnerent le nom de « Koge Ekureu » (Poisson doré). |l participa en
1972 a la fondation du Conseil Missionnaire Indigene (CIMI) et lutta pour la défense
des réserves indigenes. Le 15 juillet 1976, il fut tué dans la cour de la mission
salésienne. Lors de sa derniere visite en Allemagne, en 1974, sa mere le priait de
faire attention, car elle avait été informée des risques que courait son fils. Il
répondit : « Maman, pourquoi t'inquietes-tu ? S’ils veulent me casser le doigt, je leur
tends mes deux mains. Il n'y a rien de plus beau que de mourir pour la cause de
Dieu. Ce serait mon réve ».

Simao Bororo, ami de Don Lunkenbein, naquit a Meruri le 27 octobre 1937 et fut
baptisé le 7 novembre de la méme année. Il était membre du groupe de Bororos qui
accompagna les missionnaires Don Pedro Sbardellotto et le Salésien coadjuteur
Jorge Worz dans la premiere résidence missionnaire parmi les Xavantes, dans la
mission de Santa Teresina durant les années 1957-1958. Entre 1962 et 1964, il
participa a la construction des premiéres maisons en briques pour les familles
bororos de Meruri, devenant un macon expérimenté et consacrant le reste de sa vie
a ce métier. Il fut mortellement blessé en tentant de défendre la vie de Don
Lunkenbein le 15 juillet 1976. Avant de mourir, il pardonna a ses meurtriers.

Par leur sacrifice, Don Lunkenbein et Simao Bororo ont témoigné qu’il y a parmi
nous Quelqu’un qui est plus fort que le mal, plus fort que ceux qui tirent profit de la
souffrance des désespérés, de ceux qui écrasent les autres avec arrogance... Les
martyrs ne vivent pas pour eux-mémes, ne combattent pas pour affirmer leurs
idées, mais acceptent de mourir uniquement par fidélité a I’'Evangile. On reste
stupéfait devant la force avec laquelle ils ont affronté I’épreuve. Cette force est le
signe de la grande espérance qui les animait, I’espérance certaine que rien ni
personne ne pouvait les séparer de I'amour de Dieu qui nous est donné en Jésus-
Christ.

Don Lunkenbein annoncait un Dieu fraternel, promouvait la justice et cherchait une
vie en plénitude pour le peuple bororo, qui vivait dans un contexte d’exclusion, de
meépris, menacé par ceux gqui voulaient occuper sans scrupules sa terre. Il témoigne
que I'annonce de I'Evangile se manifeste dans le respect et la promotion de la
culture, des traditions, des styles et des rythmes de vie de la population indigene,
dont il soutenait le processus de libération.

Le pere Lunkenbein et Simao ont vécu une véritable rencontre avec Jésus-Christ,
scellant dans le sang une alliance profonde a travers le don de soi, « une alliance de
coeurs et de réves en terre de mission ».

3. Le 15 juillet 1976
La tempéte qui couvait depuis longtemps éclata a neuf heures ce matin-la,



lorsque les fazendeiros arriverent a Meruri. lls n’attaquerent pas immédiatement la
mission. lls arréterent deux géometres a quatre kilometres du village. lIs
désarmerent les quatre indigenes qui les accompagnaient, les menacerent avec
leurs propres armes, les firent monter comme des prisonniers dans leurs voitures et
repartirent. lls arriverent prés de quelques maisons de colons ou ils s’arrétérent
pour manger un morceau et boire de la cachaca et du rhum. Excités, ils se
dirigerent résolument vers la mission. La vieille lutte pour la possession de la terre
était en cours. Deux organisations liées au Ministere de I'Intérieur, la Funai et
I'Incra, protegent respectivement les intéréts des indigenes et des colons, mais
dans I'exercice de leurs fonctions, elles rencontrent de nombreuses difficultés. Des
centaines de petits propriétaires expulsés des grandes fermes des riches
latifondistes envahissaient les territoires des indigenes et s’y installaient, parfois
dans des situations d’extréme pauvreté. C'était le cas a Meruri. La présence des
géometres de la Funai venus redistribuer les terres avait soudainement ravivé la
fureur. Lorsque les fazendeiros arriverent (ils étaient au total 62, armés de pistolets
et de couteaux), désireux d'exprimer leur colere, ils ne trouverent qu’'un petit
missionnaire, le pere Ochoa. lls commencerent a le frapper, criant que les
missionnaires étaient tous des voleurs, qu’ils voulaient pour eux les terres des
indigenes. Les guerriers bororos étaient partis une semaine auparavant a la chasse
a I'arara (le gros perroquet irisé) et au pecari (une espece de sanglier). Le petit
missionnaire, bousculé et insulté, ne savait comment se défendre, lorsque le péere
Rodolfo arriva.

Il était en sueur, fatigué et souriant. Ses mains étaient pleines de graisse, car il
avait dd réparer encore une fois la jeep. Les envahisseurs étaient des hommes
connus dans le village. Leur chef Eugenio, qui venait de finir son petit déjeuner,
s'approcha et reconnut immédiatement Jodo, Preto, et beaucoup d’autres. Jodo et le
pere Rodolfo parlaient de terres a mesurer, et le missionnaire essayait de donner
des explications. « Ce n’est pas comme ca, ces mesures sont des choses officielles,
ordonnées par la Funai... » Les colons, en revanche, se sentaient floués. Alors le
pere Rodolfo proposa de faire la liste de tous ceux qui souhaitaient protester ; lui-
méme recueillerait leur protestation et I’enverrait a la Funai, I'organisation
gouvernementale qui protege les indigenes. lls entrerent dans le bureau, et le pere
Rodolfo s’assit. Il écrivit sur une grande feuille, un par un, 42 noms. Cette feuille,
avec son écriture visiblement nerveuse, est restée sur la table.

Le pere Rodolfo n'imaginait pas qu'il écrivait pour la derniere fois, et qu'il tracait les
noms de ses bourreaux. Tout semblait en ordre. Le cacique, les neuf indigenes, les
géometres et les fazendeiros retournerent a I'extérieur et le pere Rodolfo serra la
main de chacun. Les géometres déchargerent leur matériel d’'une voiture pour le



récupérer. lIs retirerent également les armes saisies aux Indiens bororos. En voyant
cette étrange opération, le pere Rodolfo eut une réaction de surprise et de
reproche. Réaction fatale. Joao Mineiro le frappa immédiatement d’une gifle. Les
indigenes accoururent a ses cotés. Joao sortit de sa poche un revolver Beretta. Il
était en train de viser quand Gabriel, un des Bororos, lui saisit le poignet. Au méme
instant, Preto sortit son pistolet et tira sur le missionnaire. De la véranda, sceur Rita
vit le pere Rodolfo porter les mains a sa poitrine, et sa silhouette haute et robuste
vaciller. Preto tira quatre autres balles sur le missionnaire, qui s’abattit sur le sol.
L’'Indien Simao, qui avait tenté de défendre le missionnaire, fut touché en plein. La
mere du jeune Indien, Tereza, courut vers son fils pour I'aider, et recut une balle a
la poitrine. Enfin, les assaillants s’enfuirent. lls sautérent dans les voitures. Sceur
Rita courut la ou le pere Rodolfo gisait dans son sang. Il était vivant, mais a
I’agonie. Elle ne put lui offrir qu’'un mot de réconfort : « Pére directeur, vai para a
casa do Pai » (Pere directeur, retourne a la maison du Pere). Le missionnaire
esquissa un sourire, puis son coeur s'arréta. Le sacrifice était accompli. La Messe de
Rodolfo Lunkenbein était terminée.

4. Histoire de la Cause

Le 7 septembre 2016, la Congrégation des Causes des Saints a communiqué
a Mgr Protégenes José Luft, S.d.C., évéque de Barra do Garcas (Brésil), le feu vert
de la part du Saint-Siege pour la Cause de martyre des serviteurs de Dieu, Rodolfo
Lunkenbein, prétre salésien, et Simao Bororo, laic, tués en haine de la foi le 15
juillet 1976 dans la mission salésienne de Meruri (Mato Grosso - Brésil).
« Meruri Rodolfo ! Meruri Simao ! Meruri, martirio, missao ! ». Cette phrase du
poeme de Mgr Casaldéliga, évéque émérite de la Préfecture de Sao Félix do
Araguaia, ne pouvait pas mieux décrire ce qui s'est passé a Meruri, le 31 janvier
2018, lorsque Mgr Protégenes José Luft, évéque de Barra do Garcas, a ouvert
officiellement I'Enquéte diocésaine sur la vie, le martyre, ainsi que sur la réputation
et les signes de sainteté des deux serviteurs de Dieu : Rodolfo Lunkenbein, prétre
profes de la Société de Saint Francois de Sales, et I'indigene Simon Christian Koge
Kudugodu, dit Simao Bororo, laic.
Il ne pouvait y avoir meilleur cadeau a présenter a Don Bosco pour le jour de sa féte
: un fils missionnaire de Don Bosco et un indigéne destinataire de sa mission,
marchant ensemble sur le chemin des autels. Le poeme de Mgr Pedro Casaldéliga
continue ainsi : « Dans la messe et dans la danse, dans le sang et dans la terre,
Rodolfo et Simao tissent leur alliance ! Meruri dans la vie, Meruri dans la mort, et
I’lamour le plus fort, mission accomplie ».
La Cause avance rapidement. Plus de 40 témoins ont déja été entendus : des



salésiens, des sceurs, des Indiens bororos, des parents du pere Rodolfo. C'est
incroyable comment cette Cause a touché le coeur de tant de personnes dans la
province salésienne du Mato Grosso, dans le Brésil salésien et dans I'Eglise.
L’exemple de foi et d’amour pour le Royaume de Dieu de Rodolfo et de Simao est
vraiment un signe et un appel au renouveau et a I'ardeur missionnaire. Don Rodolfo
et Simao font partie d'une longue lignée de missionnaires catholiques et
d’indigenes assassinés qui ont accompagné, évangélisé les Indios et ont lutté pour
leurs droits. La lutte pour la défense de la terre, des peuples qui I’habitent et de ses
immenses richesses naturelles, culturelles et spirituelles, a été et est encore
fécondée par le sang de martyrs.

Cette Cause se déroule dans le contexte du 125°anniversaire du début de la
présence missionnaire salésienne au Mato Grosso. Chaque nouvelle étape suppose
toujours une contribution précédente de sainteté. De plus, la Cause se déroule
durant le temps de préparation et de célébration du Synode spécial pour la région
Panamazonienne voulu par le pape Francois. Un Synode qui a pour objectif d’«
identifier de nouvelles voies pour I'évangélisation du peuple de Dieu dans les zones
de la grande Amazonie, en particulier des populations indigenes ».

5. A I’écoute du pére Rodolfo

Don Lunkenbein manifestait son coeur missionnaire et la force prophétique
de I'Evangile dans la promotion de la justice et de la solidarité dans ses lettres, ses
homélies et au cours d’autres interventions. Dans sa premiere homélie prononcée le
quinzieme dimanche apres la Pentec6te dans la paroisse d’Aschau (Allemagne), le
15 septembre 1968, le jeune prétre rappelait comment « les textes de la messe
dominicale nous indiqguent de maniere toujours nouvelle le sens et la finalité de la
vie », manifestant comment la Parole de Dieu a toujours été la lampe qui a éclairé
son chemin. Il poursuivit en commentant le chapitre 6 de la lettre de saint Paul aux
Galates. Tout d’abord, il contextualise de maniere vraiment significative la parole
proclamée, réveillant la dignité de la personne humaine en tant qu’étre
communautaire et fils aimé de Dieu : « Nous sommes des étres rationnels, nous ne
sommes pas des animaux. Nous vivons ensemble en communauté. Nous sommes
des enfants de Dieu, chrétiens et non chrétiens, et nous sommes tous aimés par
Celui qui nous a créés et est notre Pere ». Il exhortait ensuite les chrétiens a vivre
de facon responsable en employant une expression vraiment suggestive : « Par
conséquent, chaque chrétien devrait agir comme une personne humaine en position
chrétienne ». Le pere Rodolfo apparait dans toutes les photos comme un homme
grand, toujours souriant, avec un physique fort et robuste, comme pour signifier
aussi sa robustesse intérieure.



Tous ceux qui l'accostaient pour la premiere fois étaient impressionnés par sa taille
imposante de 1 metre 92. Mais apres I'impact initial, chacun se sentait aussitét
accueilli par la bonté contagieuse et le sourire joyeux et affectueux de ce prétre
salésien missionnaire.

Il poursuivit son homélie en disant : « Soyons humbles, c’est-a-dire, soyons
modestes, restons a notre place en tant que créatures de Dieu qui est notre Pere,
seigneur de la création, de la vie et de la mort ; c’est notre orientation
fondamentale. Etre humble ne signifie pas mépriser notre propre dignité, mais au
contraire, étre humble, c’est savoir vivre en présence de Dieu qui demeure en nous
». Le chrétien, a I'exemple du Christ et en suivant ses pas, est appelé a renoncer a
lui-méme et a vivre selon la vocation recue : « Notre mission est comme la sienne :
étre ici pour les hommes, pour les pécheurs, pour les malades, pour les personnes
agées et pour les aimer. De cette maniere, nous sommes comme le Christ Jésus.
Notre tache en tant que chrétiens est de suivre ses pas. Mais ses pas sont le chemin
de I'amour et du bien. Ne nous lassons pas de faire le bien » (Gal 6,9).

Il concluait son homélie par une priere qui, a la lumiere du sacrifice final de sa vie,
prend une valeur prophétique extraordinaire : « Seigneur, toi qui nous as dit
d’aimer tous les hommes ; Pere, toi qui nous as appris a prier, pardonne-nous nos
dettes, comme nous pardonnons a nos débiteurs. Nous te demandons : Que ton
regne vienne aussi pour nos ennemis. Donne-leur le pain quotidien comme tu le
donnes a nous. Je ne peux exclure personne de ma priere et de mon amour. Et
aucun de ceux qui font le bien ne peut étre exclu de Dieu. Aimons tous les hommes
comme le Seigneur nous a aimés. Amen ». C’'est une priere de pardon et de
réconciliation, qui demande le pain méme pour les ennemis et manifeste un horizon
d’amour qui n’exclut personne. Il est intéressant de noter qu’il motiva cette priere
en rappelant la réconciliation survenue entre Bororos et Xavantes, depuis toujours
ennemis déclarés, et scellée a Noél 1964 lorsqu’un cacique des Xavantes recut le
baptéme ayant comme parrain un cacigue bororo.

Dans ses derniers écrits apparaissent souvent des allusions a la mort : « Méme
aujourd’hui, un missionnaire doit étre prét a mourir pour faire son devoir. L'aide que
VOus nous donnerez montre que vous avez clairement compris ce que signifie
aujourd’hui étre chrétien : se sacrifier avec le Christ, souffrir avec le Christ, mourir
avec le Christ et vaincre avec le Christ pour le salut de tout le monde, de notre
prochain ».

(Lettre a ses compatriotes du 11.08.1975).

La figure du catéchiste indigene Simao représente un modele de chrétien « qui sut
assumer sa vocation avec radicalité évangélique, fit I'expérience de I'inculturation
de I'Evangile dans sa propre vie, témoigna de la foi personnelle en Jésus-Christ,



partageant la joie de I'Evangile avec son peuple et avec les missionnaires ». La
sainteté de don Rodolfo et de Simao est le témoignage d’une foi dans le Ressuscité
vécue dans le service quotidien, dans le contact fraternel avec les personnes, dans
le travail, dans la prédication de la Parole et dans la catéchese, dans la priere
ordinaire, dans I'amour pour la Vierge Marie, dans la joie et I'engagement
évangélique pour la cause indigene.



