
⏱ ️Temps de lecture : 11 min.

« Vaillant, obéissant, bon citoyen et magnanime », telles étaient selon François de
Sales quelques-unes des qualités de l’homme soucieux du bien public. La vaillance,
expliquait-il, me fait « entreprendre par raison les choses périlleuses » ;
l’obéissance est due «au prince que je sers » ; la magnanimité consiste « en la
grandeur de cette action » que l’on entreprend en vue du bien commun. Enfin pour
être « bon citoyen », il faut avoir « l’amour envers le public » et « l’affection envers
sa patrie ». Même si le mot de citoyen ne désignait encore sous l’ancien régime que
l’habitant d’une ville, on voit que l’expression « bon citoyen » était rattachée à «
l’amour envers le public ».

Aimer et servir son pays
            Le bon citoyen aime son pays, ce qui veut dire qu’il le préfère à tout autre «
en affection », mais pas forcément « en estime », car rien n’empêche que l’on
puisse reconnaître la valeur, voire la supériorité des autres, un peu comme il arrive
dans le mariage :

Les femmes doivent préférer leurs maris à tout autre, non en honneur, mais en
affection ; ainsi chacun préfère son pays en amour et non en estime, et chaque
nocher chérit plus le vaisseau dans lequel il vogue que les autres, quoique plus
riches et mieux fournis.

L’attachement aux siens, à sa famille, à son pays, à ses amis, à ses « brebis », se
changeait en nostalgie quand il était au loin. C’est ainsi qu’en 1618, au début de
son dernier séjour à Paris, il écrivait à l’une de ses correspondantes : « Je suis ici
jusqu’à Pâques ; et croyez-moi, ma très chère fille, puisqu’il le faut, j’y suis de bon
cœur, mais d’un cœur qui se plairait grandement d’être parmi nos petitesses et
dans mon pays ».
L’amour du pays se confondait alors avec l’obéissance au prince et avec le service
qui lui était dû. L’apprentissage de la fidélité au souverain et du service de l’État
faisait partie de l’éducation. Ayant obtenu qu’un de ses neveux soit admis comme
page à la cour de Turin, il estimait que cette faveur permettrait à ce garçon d’«
apprendre en son enfance les premiers éléments de ce service auquel sa naissance
l’oblige de faire l’emploi de toute sa vie ».
Même comme évêque, François de Sales se comportait en sujet fidèle, loyal et
dévoué à la maison de Savoie. Quand il entrevoyait des périls, il en avertissait le
duc ; il lui conseillait une alliance quand il la jugeait « extrêmement utile aux
affaires » de son maître. Quand il apprit que le duc de Nemours complotait contre le



duc de Savoie, il s’abstenait prudemment de le fréquenter, citant le « vieil
enseignement » : « La place d’un évêque, c’est d’être dans sa bergerie et non à la
cour », et terminant par cette brillante comparaison : « Je ne brûle point mes
ailerons à ce flambeau ». Quand la Savoie était en danger, il le suppliait instamment
d’apporter son courage « à la défense de ce sang, de cette maison, de cette
couronne, de cet État ».
Cependant, si François de Sales est un serviteur fidèle, il n’est pas un courtisan
adulateur et intéressé. Il y a en effet bien des façons de servir le prince :

Ceux qui servent les princes pour l’intérêt font ordinairement des services plus
empressés, plus ardents et sensibles ; mais ceux qui servent par amour les font
plus nobles, plus généreux, et par conséquent plus estimables.

Quoi qu’il en soit, François de Sales prônait l’obéissance comme la première vertu
civique, certainement parce qu’il la considérait comme « une vertu morale qui
dépend de la justice ». Il la recommandait à Philothée : « Vous devez obéir à vos
supérieurs politiques, c’est-à-dire à votre prince et aux magistrats qu’il a établis sur
votre pays ». Jusqu’à la fin de sa vie, François de Sales fit preuve de sens civique.
C’est par obéissance au duc qu’il entreprit malgré son état de santé le dernier
voyage, qui le conduisit à Avignon et à Lyon, où il mourut.

Dépasser certaines barrières sociales
            La société dans laquelle vivait François de Sales était composée de couches
très diversifiées, et qui plus est, séparées par des barrières. Il y avait « les
ecclésiastiques, les nobles, ceux de robe longue, et le populas ou tiers état ».
Quand quelque chose allait mal, chacun rejetait la responsabilité sur les autres,
disait-il dans un sermon : le peuple accuse la noblesse, la noblesse incrimine les «
ministres de justice », ceux-ci dénoncent les soldats, les soldats rejettent la faute
sur les capitaines, les capitaines dénigrent les princes. En conclusion, « il n’est
permis de médire sans danger, en ce temps où nous sommes, de personne sinon de
l’Église, de laquelle chacun est censeur, chacun la syndique (critique) ». La
conclusion est obvie : que chacun s’examine et prenne ses responsabilités.
Si la division des citoyens est un mal qui peut produire le pire, l’union fait la force,
comme dit le proverbe. « Les séditions et troubles intérieurs d’une république la
ruinent entièrement et l’empêchent qu’elle ne puisse résister à l’étranger ». Quand
il y avait des « dissensions et variétés de conceptions », il rappelait avec fermeté
que « l’union et liaison des esprits » est « nécessaire à toute bonne entreprise ».
Dans certains cas, le « bien de la ville » exigeait que certains renoncent à « leur
particulière opinion » et que l’on se décide à « reprendre de nouveau le



consentement du général, pour l’opposer au jugement des particuliers ».
Même aux religieuses de la Visitation il fallait rappeler le principe de l’égalité des
personnes et dénoncer au besoin cette grande misère des honneurs : « On se
surestime par-dessus les autres et l’on vient par après à dire : Je suis d’une telle
maison et celle-là d’une autre ». Un jour, il leur raconta l’histoire de la fille d’un
maréchal, qui ne pouvait se résoudre à appeler « sœur » une autre religieuse qui
était de basse condition. Il fallait selon lui se dépouiller « du désir d’être estimé de
bonne maison et quelque chose de plus que les autres ». Il s’écria même :

Oh ! nous sommes tous égaux, car nous sommes tous enfants de même père et de
même mère, d’Adam et d’Ève ; c’est donc une grande folie de se glorifier de sa
race.

Quand la justice est lésée
            Un bon citoyen se caractérise par son sens de la justice. Malheureusement,
les occasions de dénoncer les injustices ne manquent pas. François de Sales s’y
employait fréquemment en chaire. C’est ainsi que dans sa fougue de jeune
prédicateur, il s’en prit un jour à tour de rôle à diverses catégories de fraudeurs :
l’artisan, « qui survend sa marchandise » ; le chicaneur, « qui sur un pied de
mouche entretient un procès qui ruine l’âme, le corps et la maison de deux
misérables parties » ; le juge, peu pressé de rendre la justice et « qui la fait si
longue, s’excuse sur dix mille raisons de coutume, de style, de théorie, de pratique
et de cautèle » ; l’usurier, qui se trompe lui-même en faisant mentir l’Écriture ; les
prêtres, qui se flattent avec des dispenses pour servir deux maîtres ; et les dames,
qui se plaisent d’être courtisées en « s’excusant qu’elles ne font point d’actes
contraires à leur honneur ». Les pratiques commerciales, pensait-il, vont rarement
sans tromperie, ce qui lui faisait dire que « les acheteurs et les vendeurs sont
ordinairement voleurs, s’ils ne sont pas timorés et n’ont pas grand soin de veiller
sur leur cœur ».
Dans certaines circonstances particulières, l’évêque savait fort bien que les bonnes
paroles et les aumônes ne suffisaient pas ; il se faisait alors un devoir d’intervenir
directement auprès des autorités compétentes pour défendre les droits des gens
menacés. Car « il ne faut pas seulement se disposer à ne pas négliger l’innocent,
écrivait-il, mais il faut se joindre à lui pour la défense de sa cause ».
En période de famine, il s’en prenait aux « dames qui tuent des moutons pour
nourrir un petit chien couard et cagnard ». Durant les conflits armés, il sollicitait
pour son « pauvre bon peuple » l’exemption des charges de guerre et appelait la
protection et les aumônes du roi sur les catholiques du pays de Gex. La loi



évangélique exclut toute guerre, rappelle François de Sales, qui ajoutait : «
toutefois, la guerre est permise à cause de la malice des hommes : on peut
repousser la force par la force ». Le pire, ce sont les gens qui en profitent, « qui s’y
enrichissent et engraissent ».
La justice paraît souvent une gageure dans ce monde, toujours instable, qui bascule
sans cesse entre l’enfer et le paradis. Si pour les chrétiens ces deux réalités font
partie de l’au-delà, on en trouve toutefois des images suggestives ici-bas.
Lorsque quelqu’un vit dans « une calamiteuse république, tyrannisée » par un « roi
maudit », c’est l’enfer ; les habitants y « souffrent des tourments indicibles » ; les
yeux voient « l’horrible vision des diables et de l’enfer » ; les oreilles n’entendent
jamais que « pleurs, lamentations et désespoirs ».
Le paradis, au contraire, c’est une « cité heureuse », où tout le monde vit « en la
consolation d’une heureuse et indissoluble société ». Qu’il fait bon considérer « la
noblesse, la beauté et la multitude des citoyens et habitants de cet heureux pays »
! Et François de s’écrier : « Oh ! que ce lieu est désirable et amiable, que cette cité
est précieuse ! » ou encore : « Oh ! que cette compagnie est heureuse !»
Naturellement, la cité idéale n’existe pas sur la terre, mais ce n’est pas une raison
pour ne pas travailler à la rendre un peu moins indigne d’un tel modèle. Justice et
paix sont les biens que réclame la société civile et la « république chrétienne ». Or,
« il faut céder à la nécessité du prochain », quand celui-ci les réclame à cor et à cri.

« La république tient à la religion » et «la religion tient à la république »
            Homme d’Église avant tout, François de Sales se voulait étranger aux
affaires directement politiques. En un temps de controverses avec les protestants
où les catholiques et même nombre de religieux étaient portés vers la politique et
les solutions politiques, il distinguait nettement les domaines, admettant une
certaine forme d’autonomie du temporel. Il écrivait au gouverneur de Savoie :

Quant à moi, je vous proteste que j’ignore les affaires d’État, et les veux ignorer à
tel point qu’elles ne soient ni en ma pensée, ni à mon soin, ni en ma bouche, sinon
qu’il se présentât quelque occasion de témoigner à Son Altesse que je suis son
passionné et fidèle sujet.

L’évêque voulait avant tout former de bons ministres de Dieu. Pour lui, le prêtre ne
devait pas se mêler de questions temporelles et politiques. Il fera la même
recommandation au futur cardinal Richelieu, qu’il rencontra à Tours en 1619 quand
il n’était encore qu’évêque de Luçon, mais déjà secrétaire d’État. Il écrira à la mère
de Chantal :



J’appris à connaître tout plein de prélats, et particulièrement M. l’évêque de Luçon,
qui me jura toute amitié et me dit qu’enfin il se rangerait à mon parti, pour ne
penser plus qu’à Dieu et au salut des âmes.

La suite montrera que ces bons propos ne dureront pas, ou du moins que le cardinal
les interprètera à sa façon.
Fallait-il pour autant se désintéresser du bonheur temporel de ses compatriotes ? «
Qui n’aime pas beaucoup la chose publique, ne se met pas beaucoup en peine si
elle se ruine », écrit-il dans le Traité de l’amour de Dieu. La politique, d’ailleurs,
n’est pas étrangère à la religion et à la conscience. À l’encontre du ministre
protestant qui voulait séparer les deux domaines, sous prétexte que l’honneur n’est
dû qu’à Dieu seul, l’auteur de la Défense de l’Étendard de la Sainte Croix répliquait
« que c’est trop retrancher de l’honneur dû à Dieu d’en lever le civil et politique ».
François de Sales n’était donc pas tenté d’éliminer la religion de la vie publique.
Tout en admettant une certaine laïcité de l’État, ou du moins une diversification des
tâches civile et religieuse, il pensait que les princes avaient intérêt à réfléchir sur
les avantages de la religion. De son côté, l’Église n’hésitait pas à « implorer » le
secours du « bras séculier », surtout quand le catholicisme était menacé ou que la
moralité était en péril.
Selon saint François de Sales, « la république tient à la religion comme le corps à
l’âme, et la religion à la république comme l’âme au corps ». Union et distinction
étaient les deux principes qui gouvernaient selon lui les rapports de l’Église et de
l’État. L’idée de séparation n’entrait pas dans ce schéma, dont le modèle était dans
les rapports du corps et de l’âme. Le malheur était que la politique se servait de la
religion et que le pouvoir spirituel était comme inféodé au pouvoir temporel du
prince. L’évêque de Genève s’en plaignait à son ami, l’évêque de Belley :

Quelle abjection que nous ayons le glaive spirituel en main et que, comme simples
exécuteurs des volontés du magistrat temporel, il nous faille frapper quand il
l’ordonne et cesser quand il le commande, et que nous soyons privés de la
principale clef de celles que Notre-Seigneur nous a données, qui est celle du
jugement, du discernement et de la science en l’usage de notre glaive !

Son attitude de sujet obéissant du duc de Savoie s’accompagnait d’un sens éclairé
de ses propres droits. Il se considéra toujours comme prince de Genève, c’est-à-dire
souverain temporel légitime de la ville dont Calvin et le parti huguenot avaient pris
le contrôle. En décembre 1601, à la demande de Mgr de Granier, il avait rédigé un
mémoire destiné à en fournir les preuves historiques. Le début, on ne peut plus
clair, déclarait que l’évêque de Genève est « le seul légitime prince souverain de



Genève et de ses dépendances, nonobstant que les seigneurs ducs de Savoie,
comme successeurs des comtes de Genève d’une part et les citoyens de Genève de
l’autre, prétendent le contraire ».
Enfin, pour garantir la paix des États et de l’Église, il valait mieux ne pas trop agiter
certaines questions relatives à l’autorité du Saint-Siège dans les affaires
temporelles, notamment en ce qui concernait le pouvoir du pape de déposer les
rois. Lorsque Robert Bellarmin, « ce grand et célèbre cardinal », « ce très excellent
théologien », écrivit sur l’ordre du pape que le pouvoir de celui-ci s’étendait aussi
au temporel des rois, François de Sales ne fut pas content et il l’écrivit à l’un de ses
amis de tendances gallicanes :

Non, je n’ai pas même trouvé à mon goût certains écrits d’un saint et très excellent
prélat, esquels il a touché du pouvoir indirect du pape sur les princes ; non que j’aie
jugé si cela est ou s’il n’est point, mais parce qu’en cet âge où nous avons tant
d’ennemis dehors, je crois que nous ne devons rien émouvoir au dedans du corps
de l’Église.

Citoyen du monde
            L’éducation du bon citoyen dans une vision humaniste ne saurait se limiter à
la petite patrie et l’une de ses tâches consiste à cultiver le sens de l’universel. La
connaissance des autres peuples du monde était facilitée par l’établissement des
premières cartes géographiques :

Ceux qui en quatre ou cinq feuilles de papier font voir Rome, Paris, Vienne et les
plus grandes villes de France, marquent par de petits points quelles sont la
grandeur et situation des lieux, encore que ce n’est rien en comparaison de ce qui
en est ; mais ceux qui entendent et qui connaissent la géographie entendent par là
ce que c’est de Paris, de Rome, de Vienne et autres.

Aimer son pays n’autorise pas le mépris des autres. L’auteur de l’Introduction met
en garde contre une habitude où « chacun se donne liberté de juger et censurer les
princes et de médire des nations toutes entières, selon la diversité des affections
que l’on a en leur endroit ». D’après un de ses familiers, l’évêque de Genève « avait
en horreur tout dénigrement et n’approuvait pas même qu’on fît allusion à ces vices
que les auteurs attribuent d’ordinaire à certaines nations ».
Le chrétien surtout est ouvert par principe au monde entier : si je ne veux que la
volonté de Dieu, s’exclamait-il, « que m’importe-t-il que l’on m’envoie en Espagne
ou en Irlande ? Et si je ne cherche que sa croix, pourquoi me fâchera-t-il que l’on
m’envoie aux Indes, aux terres neuves ou aux vieilles, puisque je suis assuré que je



la trouverai partout ? »
Une façon concrète de s’ouvrir à l’universel est l’apprentissage des langues. Il
admirait Mithridate, roi du Pont, qui, selon Pline, « savait vingt-deux langues ».
Dans son oraison funèbre du duc de Mercœur, il louait ce grand personnage parce
qu’il « avait aussi l’usage de l’éloquence et la grâce de bien exprimer ses belles
conceptions, non seulement en cette notre langue française, mais même en
allemande, italienne et espagnole » ; à la tête de ses troupes, il savait « parler à un
chacun en sa propre langue, français, allemand, italien ».
Son ouverture à l’universel se fera sentir de plus en plus au fur et à mesure qu’il
avancera en âge et en expérience. Vers la fin de sa vie, pour montrer sa parfaite
indifférence face aux voyages et aux missions qui l’attendaient en dehors de la
Savoie, il écrira cette déclaration significative : « Je ne suis plus de ce pays, ains du
monde ».


