
⏱ ️Temps de lecture : 58 min.

«JE CRUS, JE PROMIS, JE GUÉRIS !»
Artémide Zatti : Évangile de la vocation et Église
du soin

« La mosaïque de nos saints et bienheureux, bien qu’assez riche en
termes de représentation – Fondateur, Cofondatrice, Recteur Majeur,
missionnaires, martyrs, prêtres, jeunes – manquait encore de la pièce
précieuse que constitue la figure d’un Coadjuteur. Cela aussi est en train
de se réaliser. »1

C’est ainsi que Don Juan Edmundo Vecchi, huitième successeur de Don
Bosco, commence sa lettre à l’occasion de la béatification d’Artémide
Zatti.

S’il manquait une pièce à la “ mosaïque de nos saints » , aujourd’hui cette
mosaïque a un éclat tout particulier car, dans quelques semaines, nous
recevrons un grand cadeau du Seigneur : voir l’un des fils de Don Bosco,
frère salésien, émigré italien en Argentine et infirmier, canonisé par le
pape François le 9 octobre 2022.

Artémide Zatti sera donc le premier saint salésien non-martyr à être
canonisé. La canonisation du premier saint salésien et d’un coadjuteur
salésien donne et donnera sans aucun doute une touche de complétude à
la série de modèles de spiritualité salésienne que l’Église déclare
officiellement comme tels.

Je rapporte le beau témoignage personnel, plein de profondeur spirituelle
et de foi, fait par Artémide Zatti en 1915 à Viedma, à l’occasion de
l’inauguration d’un monument funéraire placé sur la tombe de Père Evasio
Garrone (1861-1911), missionnaire salésien valeureux et considéré par



Artémide comme un éminent bienfaiteur.

« Si je suis en bonne santé et en état de faire du bien à mes voisins
malades, je le dois au Père Garrone, médecin, qui, voyant que ma santé
empirait chaque jour, puisque je souffrais de tuberculose avec de
fréquentes hémoptysies, me dit catégoriquement que, si je ne voulais pas
finir comme tant d’autres, je devais faire la promesse à Marie Auxiliatrice
de rester toujours à ses côtés, l’aidant à soigner les malades, et lui,
confiant en Marie, me guérirait.

Je crus, car je savais de réputation que Marie Auxiliatrice l’avait aidé de
manière visible.

Je promis, car j’ai toujours voulu être utile à mes semblables.

Et Dieu ayant entendu son serviteur, je guéris. [Signé] Artémide Zatti. »

Nous voyons que la vie salésienne d’Artémide Zatti, selon ce témoignage,
est basée sur trois verbes qui témoignent de sa solidité généreuse et
confiante.

Pour apprécier le don de sainteté de ce grand coadjuteur salésien, nous
voudrions méditer sur ces trois verbes et leurs extraordinaires fruits de
bien, afin qu’ils touchent profondément les désirs, les rêves et les
engagements de notre Congrégation et de chacun de nous et qu’ils
favorisent en nous tous une fidélité renouvelée et féconde au charisme de
Don Bosco.

Profil d’Artémide Zatti2

Artémide Zatti est né à Boretto (Reggio Emilia) le 12 Octobre 1880
d’Albina Vecchi et de Luigi Zatti. Sa famille paysanne l’a élevé dans une
vie pauvre et laborieuse, éclairée par une foi simple, sincère et forte, qui a



guidé et nourri sa vie.

À l’âge de neuf ans, Artémide, afin de contribuer à l’économie familiale,
travaille comme ouvrier pour une famille aisée.

En 1897, les Zatti émigrent en Argentine et se s’installent à Bahía Blanca.
Artémide arrive dans cette ville à l’âge de dix-sept ans et, dans le milieu
familial, il a rapidement appris à faire face aux difficultés et aux
responsabilités du travail. Il trouve du travail dans une usine de briques et,
en même temps, cultive et mûrit une relation profonde avec Dieu, sous la
direction du salésien Don Carlo Cavalli, son curé et directeur spirituel.
Artémide trouve en lui un véritable ami, un confesseur avisé et un
directeur spirituel authentique et expert, qui l’éduque au rythme quotidien
de la prière et à la vie sacramentelle hebdomadaire. Avec le père Cavalli, il
établit une relation spirituelle et de collaboration.3 Dans la bibliothèque de
son curé, il a l’occasion de lire la biographie de Don Bosco et en est
fasciné. C’est le véritable début de sa vocation salésienne.

En 1900, à l’âge de vingt ans, Artémide, invité par le Père Cavalli,
demande à entrer dans l’aspirantat salésien de Bernal, une ville proche de
Buenos Aires.

Cependant, en 1902, alors qu’il était sur le point d’entrer au noviciat,
Artémide contracte la tuberculose. Don Vecchi raconte dans sa lettre : “
Comptant sur sa responsabilité, les supérieurs lui confient les soins d’un
jeune prêtre souffrant de tuberculose. Zatti s’acquitte de cette tâche avec
générosité, mais peu de temps après, il est frappé par la même maladie »
.4

Gravement malade, il retourne à Bahía Blanca et Don Cavalli l’envoie à
Viedma, le confiant aux soins du salésien Don Evasio Garrone, compétent
– grâce à sa grande expérience – en médecine et directeur de l’hôpital San
José fondé par Mgr Cagliero.



Je pense qu’il est très significatif de rappeler qu’à Viedma Artémide a
rencontré Ceferino Namuncurá – aujourd’hui bienheureux – de Buenos
Aires, qui, comme lui, souffrait de la tuberculose. Les deux hommes, bien
que d’âges différents, ont vécu dans une relation cordiale et amicale
jusqu’à ce que Ceferino parte en 1904 pour l’Italie avec l’évêque Juan
Cagliero.

Après deux ans de traitement à Viedma avec des résultats insatisfaisants,
Don Garrone invite Artémide à demander la guérison par l’intercession de
la Sainte Vierge, faisant le vœu de consacrer toute sa vie au soin des
malades. Ayant fait ce vœu avec une foi vive, Artémide fut guéri et, en
1906, il commença son noviciat.

En raison des risques liés à son état de santé antérieur, Artémide a dû
renoncer à son intention de devenir prêtre et a fait profession comme
coadjuteur chez les salésiens de Don Bosco le 11 janvier 1908. Ce fait a
signifié pour Artémide une grande croissance dans la foi. En fait, il n’a pas
abandonné son désir de devenir prêtre salésien et a continué à penser à
une vocation sacerdotale dans la Congrégation salésienne, surtout lorsque
sa santé semblait s’améliorer. Il est donc touchant de constater son
attachement indéfectible à sa vocation, même lorsque la maladie semblait
l’empêcher de suivre cette voie. Nous lisons, par exemple, ce qu’il écrivait
à ses proches le 7 août 1902 : « Je vous fais savoir que c’était non
seulement mon désir, mais aussi celui de mes supérieurs, de porter la
sainte soutane ; mais il y a un article de la Sainte Règle qui dit qu’il ne
peut recevoir l’habit, celui qui subit la moindre atteinte à sa santé. Ainsi, si
Dieu ne m’a pas trouvé digne de l’habit jusqu’à présent, je compte sur vos
prières pour que je sois bientôt guéri et que je puisse ainsi satisfaire mon
désir » .5

« Mais finalement les Supérieurs, étant donné toutes les circonstances de
maladie et même d’âge (23-24 ans), ont dû proposer à Zatti de professer
comme coadjuteur salésien. Il est vrai que “ c’est à la consécration totale
à Dieu dans la vie salésienne qu’aspirait en premier lieu Artémide » .6



À ce moment décisif de sa vie, Zatti est également sur la voie de la
maturité. La lettre de Vecchi : « Prêtre ? Coadjuteur ? disait-il lui-même à
un confrère : Tu peux servir Dieu comme prêtre ou comme coadjuteur :
devant Dieu, une chose vaut autant que l’autre, pourvu que tu la vives
comme une vocation et avec amour ».7

Le 11 février 1911, il prononce ses vœux perpétuels et, la même année,
après le décès de Don Garrone, il prend la relève, d’abord comme chef de
la pharmacie rattachée à l’hôpital San José de Viedma, puis – à partir de
1915 – comme chef de l’hôpital lui-même. L’hôpital et la pharmacie
deviennent le champ d’action d’Artémide.

Ainsi, à partir de 1915, pendant 25 ans, avec beaucoup d’énergie, de
sacrifice et de professionnalisme, Zatti a été l’âme de l’hôpital qui,
cependant, a dû être démoli en 1941 : les supérieurs salésiens ont décidé
d’utiliser le terrain occupé jusqu’alors par la structure sanitaire pour la
construction de l’évêché.

Artémide souffrit intensément à l’idée de la démolition, mais dans un
esprit d’obéissance, il accepta la décision et déplaça les malades dans les
locaux de l’école agricole de Saint Isidore, où il créa une nouvelle structure
pour le soin et l’assistance des malades et des pauvres.

Après d’autres années de service intense, désormais exonéré des
responsabilités de l’administration de la santé, en 1950, après une chute
lors d’un travail de réparation, les examens cliniques révèlent une tumeur
au foie pour laquelle il n’existait aucun traitement. Il a accepté et vécu
consciencieusement avec l’évolution de la maladie. En fait, il a lui-même
préparé, pour le médecin, le certificat de sa propre mort ! Les souffrances
n’ont pas manqué, mais il a passé les derniers mois à attendre le dernier
instant, prêt à rencontrer le Seigneur. Il dit lui-même : « Il y a cinquante
ans, je suis venu ici pour mourir et je suis arrivé jusqu’ici, que puis-je
souhaiter de plus maintenant ? D’un autre côté, j’ai passé toute ma vie à
me préparer pour ce moment…»8



Sa mort survient le 15 mars 1951 et la nouvelle se répand et mobilise la
population de tout Viedma pour un hommage de gratitude à ce salésien
qui a consacré toute sa vie aux malades, surtout les plus pauvres. En effet,
« tout Viedma saluait le ‘parent de tous les pauvres’, comme on l’appelait
depuis longtemps ; celui qui était toujours disponible pour accueillir les
personnes particulièrement malades et celles qui arrivaient de la
campagne lointaine ; celui qui pouvait entrer dans les maisons les plus
douteuses à n’importe quelle heure du jour ou de la nuit, sans que
personne ne puisse insinuer le moindre soupçon à son sujet ; celui qui,
bien que toujours dans le rouge, avait maintenu un rapport singulier avec
les institutions financières de la ville, toujours ouvert à l’amitié et à la
collaboration généreuse avec ceux qui composaient le corps médical de la
petite ville. »9

Les funérailles, avec une foule impressionnante, ont confirmé la réputation
de sainteté qui entourait Artémide Zatti et qui a conduit à l’ouverture du
processus diocésain à Viedma (22 mars 1980). Le 7 juillet 1997, Zatti a été
déclaré Vénérable et le 14 avril 2002, il a été proclamé Bienheureux par
Saint Jean Paul II.

La pédagogie de Dieu dans ses saints

Pour approcher la figure d’Artémide Zatti, l’orientation d’un principe
théologique, dense de sens et repris par Hans Urs von Balthasar, est
précieuse,

« Seule l’image [de Jésus] que l’Esprit présente à l’Église a été capable, au
cours des millénaires de l’histoire, de transformer les hommes pécheurs
en saints. C’est précisément sur la base de ce critère du pouvoir de
transformation que doit être mesurée la valeur d’une interprétation de
Jésus qui prétend nous transmettre une connaissance de Lui. »10

Par ces mots, Balthasar souligne une évidence qui a toujours accompagné
l’histoire de l’Église: l’action de l’Esprit se manifeste comme une force



transformatrice dans la vie humaine, témoignant de l’actualité et de la
vitalité pérennes de l’Évangile. De cette façon, la bonne nouvelle de Jésus
continue à vivre et à se répandre selon la règle de l’incarnation et, surtout
dans la chair et la vie des saints, par leur profond consentement à l’Esprit,
Pâques resplendit dans l’actualité historique du ici et maintenant toujours
nouveau, où mûrissent les merveilles qui confirment la foi de l’Église.

Les saints sont donc des réalisations de l’Esprit qui offrent, avec la
simplicité d’une vie transfigurée, des traits précis du Fils, donnés par le
Père à l’œuvre du monde, dans le temps présent et dans la proximité des
lieux qui ont besoin de salut et d’espérance.

Si Dieu guide son Église à travers la vie obéissante de ses enfants les plus
dociles et les plus audacieux, l’histoire de chacun d’entre eux doit avant
tout refléter l’Évangile, en transformant une biographie juste en
hagiographie, puis en reconnaissant les semences pascales capables de
faire naître des chemins ecclésiaux renouvelés dans le peuple de Dieu.

Artémide Zatti confirme cette règle de sainteté : L’hagiographie est la
lumière de l’Esprit libérée par la simplicité de sa biographie, si
convaincante parce qu’elle est habitée par la plénitude de l’humanité, et si
surprenante qu’elle rend visible « un ciel nouveau et une terre nouvelle »
(Ap 21,1) ; ainsi, les semences de Pâques, données par la vie de ce
coadjuteur salésien au champ du monde, ont transformé des lieux de
souffrance – les hôpitaux de San José et de Saint Isidore – en semis
extraordinairement rayonnants d’espérance chrétienne. « C’est une
présence sociale, toute animée par la charité du Christ qui le poussait
intérieurement. »11

Il est donc possible de méditer sur le don que l’Esprit fait au monde, à
l’Église, à la Famille salésienne avec la sainteté de Zatti, en se
concentrant d’abord sur l’éclat de sa biographie : – un Évangile,
pleinement incarné par la vocation, de confiance et de dévouement – pour
considérer ensuite la puissance pascale de son apostolat qui a construit,



dans ses hôpitaux, l’Église du soin, de la proximité, du salut, de la
corédemption, pour nourrir la foi du peuple de Dieu.

Si nous voulons exprimer brièvement le secret qui a inspiré et guidé la vie,
les pas, les travaux, les engagements, la joie, les larmes d’Artémide Zatti,
les mots de Don Vecchi sont exhaustifs : « A la suite de Jésus, avec Don
Bosco et comme Don Bosco, partout et toujours. »12

UN HOMME D’ÉVANGILE

1.1 L’Évangile de la vocation : « Je crus ».

L’histoire d’Artémide Zatti est frappante, avant tout, pour sa particularité
professionnelle. C’est une vocation lumineuse car elle a été purifiée par
une mystérieuse pédagogie de Dieu qui se déploie dans sa vie à travers
des médiations et des situations diverses et exigeantes. La vie chrétienne
est le souffle partagé de la famille d’Artémide, qui lit tout à la lumière du
mystère de Dieu ; ce sera la deuxième patrie argentine, atteinte par
l’émigration, où se manifestera l’enracinement des Zatti dans une foi peu
commune. Le cardinal Cagliero écrit :

« Nos compatriotes, même ceux qui appartiennent aux populations les
plus religieuses d’Italie, sont arrivés ici et semblent changer de nature.
L’amour immodéré du travail, l’indifférence religieuse qui domine dans ces
villages, les mauvais exemples très fréquents […] opèrent une
transformation incroyable dans l’esprit et dans le cœur de nos bons
paysans et artisans, qui, en échange de quelque bouclier qu’ils gagnent,
perdent la foi, la moralité, la religion. »13

La famille Zatti ne succombera pas à l’influence de ce milieu, mais sera
marquée par une pratique religieuse fervente, sincère, courageuse, libre
par rapport aux égards humains ; et Artémide continuera à entretenir dans
la famille un rapport intense avec Dieu, soutenu par la prière, le travail, la



droiture, à tel point que « tout porte à croire […] que la formation
religieuse que le serviteur de Dieu a reçue dans son enfance et dans sa
première jeunesse […] a dû être privilégiée et de nature à expliquer les
attitudes spirituelles qu’il a ensuite conservées tout au long de sa vie. » 14

L’expérience d’Artémide reflète la discrétion lumineuse du « haut niveau »
de la vie chrétienne ordinaire (Novo Millennio Ineunte, 31), fruit d’un
enracinement exclusif en Dieu, d’une foi vécue comme une obéissance
courageuse et radieuse parce que libre, heureuse et féconde.

Lorsque le salésien Don Cavalli, curé de la paroisse et guide d’Artémide
dans les voies de l’Esprit, devra soutenir son orientation définitive dans la
vie, son discernement sera sobre et clair: il constatera que l’appel à se
donner totalement à Dieu, comme prêtre, résonne dans le cœur de ce
jeune homme de manière intégrale et pure, non contaminée par la
recherche de soi et de l’intérêt personnel, mais enflammée par le désir de
servir l’Évangile du Royaume.

Et Dieu, à travers la singulière disponibilité d’Artémide au don de lui-
même, ne se limite pas à appeler, mais peut s’étendre, avec le signe
incontestable de sa présence : la croix du Fils. Ainsi, le sceau de la
prédilection de Dieu devient reconnaissable au cœur du discernement
vocationnel de ce jeune homme désireux de devenir prêtre : Artémide,
accueilli à Bernal comme aspirant, est sollicité pour un service risqué, le
soin d’un prêtre tuberculeux – comme mentionné plus haut – . Le service
non calculé amène Artémide à contracter à son tour la maladie qui exigera
le sacrifice du rêve vocationnel : Zatti sera salésien, mais pas prêtre.

Nous reconnaissons ici la force de l’Évangile accueilli sans condition dans
la vie des saints ; une force qui suscite une réponse vocationnelle pure
parce qu’elle est gardée par un cœur non seulement détaché du mal –
condition essentielle pour écouter la voix de Dieu – mais aussi capable de
liberté à l’égard du bien, condition essentielle d’une foi de pierre dans
l’Absolu de Dieu.



Marchant dans l’obscurité lumineuse de la foi, Artémide sacrifie le désir de
servir l’Église dans la forme ministérielle du sacerdoce, en embrassant
toutefois son essence, selon le Christ qui, « poussé par l’Esprit éternel,
s’est offert lui-même à Dieu comme une victime sans défaut » (He 9.14).

Les caractéristiques de l’Évangile de la vocation sont ainsi reconnues de
manière indélébile dans la plénitude de l’abnégation qui scelle le début de
la vie salésienne de Zatti bien avant qu’elle n’atteigne sa plénitude.

Et la fidélité à la forme laïque de la vie salésienne, embrassée par pur
amour de Dieu, sera pleine et convaincue, loin de tout regret, développée
dans une existence convaincante et satisfaite.

C’est l’évangile de la vocation, la bonne nouvelle de l’appel de Dieu
réservé individuellement à chacun de ses enfants, un appel dont Dieu seul
connaît le sens, les motivations, le destin, le développement concret. Un
appel qui ne devient perceptible que dans la pure correspondance de
l’amour qui, à son tour, “ veut se libérer du plus dangereux adversaire : sa
propre liberté de choix » . Tout amour véritable a donc la forme interne du
vœu : il est lié à l’être aimé, en raison de l’amour et dans l’esprit de
l’amour.15

L’Évangile de la vocation, dans la sainteté de Zatti, est l’Évangile de la foi
pure : la bonne nouvelle de la saine respiration du cœur qui goûte la
liberté dans l’obéissance au dessein de Dieu, gardien du mystère de
chaque vie appelée à être un rameau fécond de la vraie Vigne, confiée à la
sagesse du « Vigneron » (Jn 15, 1).

Lue avec les « catégories » de notre temps, la sainteté d’Artémide Zatti
suscite donc la « peur de la vocation », une peur qui oppresse le cœur
dans la méfiance devant le mystère de Dieu. L’Évangile de la vocation
annoncé par la vie de ce saint coadjuteur salésien montre que c’est
seulement en correspondant au rêve de Dieu qu’il est possible, à chaque
époque et dans chaque situation, de surmonter la paralysie du moi, avec



la pauvreté de son regard et de ses mesures, avec l’angoisse de son
incertitude et de sa peur.

Lorsque Don Garrone – Salésien lui-même d’une éminente vertu, ainsi que
d’une grande compétence médicale, acquise au service généreux des
malades – exhorte Artémide, malade de la tuberculose, à demander la
grâce de la guérison par l’intercession de la Vierge et avec le vœu de se
consacrer toute sa vie aux malades, la foi de Zatti donne une bonne
preuve d’elle-même : simple, désintéressée, sans réserve, enfermée dans
deux mots: « Je crus ! »

« Je crus », quand un seul mot suffit pour dire la foi, parce que la foi est
pure ; et seule cette foi est généreuse sur le plan vocationnel, à cause de
la légèreté de sa pureté qui « donne des ailes au cœur et non des chaînes
aux pieds » .

La sainteté d’Artémide Zatti arrive sur nos chemins de vocation, parfois
fatigués et lourds, avec la force stimulante d’un « Je crus » qui n’a jamais
failli : le présent de la foi qui devient continu tout au long de la vie et la
rend crédible. Sa foi était une union continue avec Dieu. Dans les
témoignages recueillis, Monseigneur Carlos Mariano Pérez dit :
« L’impression que j’ai eue était celle d’un homme uni au Seigneur. La
prière était comme le souffle de son âme, tout son comportement montrait
qu’il vivait pleinement le premier commandement de Dieu : il l’aimait de
tout son cœur, de tout son esprit et de toute son âme. »16

Nous sommes appelés à valoriser le témoignage de Zatti pour renouveler
l’ardeur de notre pastorale des vocations et pour offrir aux jeunes
l’exemple d’une vie que la solidité de la foi rend pleine, simple,
courageuse, par la force de l’Esprit et la docilité de l’appel.

1.2 L’Évangile de la confiance : « Je promis ».



L’Évangile de la vocation, dont Zatti est le témoin, anime un deuxième
verbe d’une importance fondamentale : promettre.

Aujourd’hui, nous faisons souvent l’expérience de la faiblesse des
promesses humaines, de la peur du manque de fiabilité, de l’incapacité à
être définitif : d’où les hivers vocationnels qui touchent la famille, la
Congrégation dans de nombreuses parties du monde, l’Eglise, et qui
rendent urgente l’annonce de l’Evangile, de l’appel de Dieu et de la
réponse du croyant.

Von Balthasar, réfléchissant sur l’essence de la vocation, fruit de la foi
authentique, écrit: « Il n’y a pas de chemin d’amour sans au moins une
allusion à ce geste du don de soi. […] [L’amour] veut résolument se
remettre en place, se livrer, se contenir. Il veut déposer dans l’être aimé,
une fois pour toutes, sa liberté de mouvement, pour lui laisser un gage
d’amour. Dès que l’amour s’éveille vraiment à la vie, le moment
temporaire veut être dépassé dans une forme d’éternité. L’amour pour un
temps, l’amour avec interruption n’est jamais un véritable amour. »17

Artémide Zatti, encore jeune et précisément à un grand moment
d’épreuve, ressent l’appel à la plénitude de l’engagement de lui-même
dans une promesse irrévocable et radicale ; lorsque, à l’âge mûr,
témoignant de sa gratitude envers le Père Evasio Garrone, son bienfaiteur,
il rappelle les débuts de son propre parcours de consécration, Zatti peut
présenter succinctement le cœur de son adhésion juvénile à l’appel du
Seigneur : « Je cru, je promis » .

Le « je promis » de Zatti suit son « je crus » , mais il façonne aussi son
radicalisme et sa qualité humaine et chrétienne.

Artémide croit parce qu’il promet et ne promet pas seulement parce qu’il
croit : en lui nous voyons s’accomplir la règle de la foi qui, si elle ne peut
compter sur la disposition à promettre, à se donner, tombe dans l’intérêt
spirituel, dans la prévoyance et dans le contrat religieux.



Zatti n’attend pas de garanties pour risquer sa vie, il ne demande pas de
recueillir le droit au « centuple ici-bas » comme condition préalable pour
jeter ses filets ; au contraire, “ il s’est offert avec une grande disponibilité
pour assister un prêtre malade de la tuberculose et qui a contracté la
maladie : il n’a pas dit un seul mot pour se plaindre, il a accepté la
maladie comme un don de Dieu et en a supporté les conséquences avec
force et sérénité. » 18

Ainsi, la générosité d’Artémide lui a couté, avant même la profession
religieuse, et le prix à payer fut élevé : une maladie débilitante, un rêve
vocationnel brisé, une souffrance aigüe et, surtout, une incertitude totale.
Mais au carrefour de la foi et de la promesse, l’Évangile de la vocation fait
des merveilles de sainteté dans cette vie, depuis le temps de sa jeunesse.

La promesse de Zatti est pure, désintéressée, comme sa foi, et elle fait
ressortir l’intégrité de l’abandon au projet de Dieu et la générosité du don
et de l’engagement de soi, en faisant preuve d’une authentique
profondeur théologique : Artémide fait sienne la vie du Fils obéissant qui
se laisse totalement choisir et destiner, par l’amour du Père, au salut du
monde.

L’alphabet vocationnel de Zatti est aussi profond qu’il est simple et clair :
« J’ai cru, j’ai promis ». Zatti croit et promet avec un radicalisme
évangélique parce qu’il a déjà adopté la Passion du Seigneur comme règle
de sa foi et de son dévouement, comme il ne se lasse pas de le répéter
dans ses lettres à sa famille : « Nos croix sont nos joies, notre consolation
est de souffrir, notre vie est faite de larmes, mais avec à nos côtés le
compagnon toujours cher et inséparable, l’espoir d’atteindre le beau
paradis, quand notre pèlerinage sur terre sera achevé. »19

La croix est la règle de la foi, et enseigne que la foi chrétienne ne consiste
pas simplement à savoir quelque chose, mais à se confier à Quelqu’un,
promettant non pas quelque chose, mais soi-même. Formé par la croix,
Artémide, avant même de s’engager sur le chemin de la vie religieuse, ne
promet pas simplement mais fait des vœux, et reflète ainsi les traits du



Fils qui « en entrant dans le monde, […] dit : Tu n’as voulu ni sacrifice ni
offrande, mais tu m’as formé un corps. Alors, j’ai dit : Me voici, je suis
venu, mon Dieu, pour faire ta volonté, ainsi qu’il est écrit de moi dans le
Livre. » (He 10, 5-7)

Et, toujours à l’école du Seigneur Jésus, Zatti apprend que la radicalité de
la promesse de soi correspond à l’audace croissante de la foi. Celui qui se
donne entièrement à Dieu peut s’abandonner à la certitude de tout
recevoir de Lui, et Artémide ne se lasse pas de nous le rappeler dans ses
lettres : « Je vous exhorte à n’avoir ni peur ni honte de demander des
grâces. Demandez et vous recevrez ; et plus vous demanderez, plus vous
recevrez ; car celui qui demande beaucoup reçoit beaucoup, celui qui
demande peu reçoit peu, et celui qui ne demande rien ne reçoit rien.

«Je ne vais pas énumérer les grâces que vous devez demander, vous le
savez bien. Je n’en place qu’une seule devant vos yeux, et c’est que nous
puissions tous aimer et servir Dieu dans ce monde et ensuite en jouir dans
l’autre. »20

1.3 L’évangile de l’offrande de soi: « Je guéris».

« Guérir » est le verbe avec lequel Zatti scelle l’événement qui l’introduit
dans la vie salésienne.

Que signifie « Je guéris » ? Certes, la tuberculose qui avait miné sa santé
fut vaincue par Zatti et d’une manière qui a surpris les médecins : « Dans
le procès de Viedma, le tribunal se demande si la guérison a été
miraculeuse. A notre connaissance, l’instantanéité ne pouvait pas la
qualifier comme telle, mais, selon les médecins […] qui ont bien connu
Zatti jusqu’à sa mort, elle était extraordinaire à cause de la rareté et de
l’inefficacité des traitements de l’époque, à cause de la continuité de la
guérison et de la force physique plus que normale dont le serviteur de
Dieu a toujours joui, malgré sa vie de privations. L’intervention de la



Vierge semble indéniable, qu’il s’agisse d’un miracle ou d’une grâce
extraordinaire. »21

Le doigt de Dieu, cependant, a agi selon son style inimitable : il n’a pas
éradiqué le mal en ramenant la vie d’Artémide à son état antérieur, ni
percé le mystère inhérent à tout plan divin et à toute existence humaine.
Ainsi, comme nous le savons, « les supérieurs, tout en notant les
améliorations de la santé du serviteur de Dieu, ne devaient pas être
pleinement persuadés de ses possibilités futures. La tuberculose, à cette
époque, ne donnait jamais la certitude d’une guérison définitive ; le
curriculum des études que le Serviteur de Dieu aurait dû affronter, à son
âge (23-24 ans), était encore long et certainement pas adapté à un
tuberculeux ; lui, par contre, avait déjà commencé à travailler avec succès
et satisfaction de la part de tous à la Pharmacie, dans une occupation
propre à un laïc ; peut-être le Père Garrone lui-même avait-il fait quelque
pression pour l’avoir avec lui dans son travail. Les Supérieurs, étant donné
toutes ces circonstances, ont dû proposer à Zatti – qui certainement, pour
tout ce qui est consigné dans ses écrits, avait décidé de quitter le monde
et de se consacrer à Dieu – de persévérer dans son intention de se
consacrer à Dieu, de professer comme coadjuteur salésien (frère laïc) : la
solution semblait la plus prudente étant donné sa santé encore incertaine :
un travail matériel demandait moins d’effort que celui exigé par une
longue période d’études sévères. »22

Le mystère de Dieu s’épaissit avec la guérison ; et, pour la foi d’Artémide,
une purification peut-être plus sévère que celle imposée par la perte de la
santé est exigée : le sacrifice de l’orientation vocationnelle.

Ainsi, Artémide est amené à approfondir le chemin de purification que
Dieu exige de lui : la délivrance de la maladie n’est pas une reprise de
force, qui permet à un jeune homme entreprenant de « retrouver sa vie ».
À sa manière, la guérison est le désert d’une nouvelle pauvreté, de sorte
que la vie de Zatti devient un espace libre pour Dieu dans la radicalité
d’un nouvel abandon.



Dieu guérit Artémide de la tuberculose pour renouveler en lui le miracle du
salut de l’attachement à lui-même, du détachement même de ses bons
projets : « Il faut croire que l’abandon de l’aspiration au sacerdoce a été
pour le serviteur de Dieu une grande souffrance spirituelle, tant étaient
grands l’enthousiasme et l’esprit de sacrifice avec lesquels il avait
entrepris le chemin vers ce but. Pourtant, il est merveilleux, et c’est un
signe d’une force spirituelle extraordinaire, le fait que pas un mot de
lamentation, de regret ou de nostalgie n’apparaisse jamais […] pour ce
changement dans la perspective de sa vie. »23

« Je guéris » est alors la voix de la cohérence dans l’alphabet vocationnel
de Zatti. Lorsque Dieu appelle et que sa créature répond, l’Esprit ne se
limite pas à réparer la précarité humaine mais réalise le rêve de Dieu :
« Voici que je fais toutes choses nouvelles » (Ap 21,5). Ainsi, si la maladie
incline le cœur humain à se replier sur lui-même, la croyance et la
promesse de Zatti, nourries par l’amour du Seigneur Jésus et de la Croix,
produisent la vraie santé : un plus grand oubli de soi et une
condescendance inconditionnelle envers Dieu, qui le conduit à être
l’humble apôtre des plus pauvres, des malades et, parmi eux, à devenir
l’apôtre des cas les plus étranges ; bref, des abandonnés et des rejetés de
ce monde.

Artémide, renaissant à une plus grande pauvreté, se donne davantage,
dans une confiance pleine et active, au plan du Père : « Ex auditu, je peux
dire que [dans la vie du serviteur de Dieu] il y avait une volonté générale
que Dieu soit glorifié. De ce que j’ai connu de lui, je peux vous assurer
qu’il a vécu pour la gloire de Dieu. »24

La subordination de tout à la gloire de Dieu et le sacrifice de ses propres
projets – y compris les projets pour faire du bien – au profit de la sagesse
de Dieu, qui seule réalise la plénitude de l’Amour, seront essentiels non
seulement pour l’expérience spirituelle de ce salésien extraordinaire, mais
aussi pour la pédagogie de la souffrance qu’il devra pratiquer en raison de
la spécificité de sa mission.



Dans le « Je guéris » de Zatti s’accomplit non seulement une grâce mais
une école, et toutes deux sont modelées par le doigt de Dieu pour le bien
de ses frères : libéré de la maladie, Artémide servira les malades toute sa
vie, après avoir subi la vraie guérison qui fera de lui le vrai médecin des
créatures sur lesquelles il s’appuiera.

« Il faisait souvent le signe de la Sainte Croix et le faisait faire aux
malades, il aimait l’enseigner aux enfants. Pour lui, foi et médecine
formaient une symbiose ; sans foi, il ne pouvait pas guérir, ni sans
médecine. Il ne voyait pas non plus de dichotomie entre l’âme et le corps ;
l’homme était une seule et même chose, et il prenait soin de cet homme :
corps et âme. »25

Ce n’est que parce qu’il a été conduit par la main de Dieu à faire
l’expérience de la guérison en mourant à lui-même que Zatti pourra
s’approcher des malades avec le médicament de l’Amour incarné et
crucifié, en dispensant réconfort, lumière et espoir.

2. UN TÉMOIN DE PÂQUES

Si dans la vie de Zatti – par la manière dont il a été rejoint par l’appel de
Dieu – l’Évangile de la vocation resplendit de manière originale et très
contemporaine, ses semailles apostoliques se réalisent comme un art du
soin dans la lumière de Pâques.

La cohérence pascale est la règle de fidélité de tout apostolat chrétien :
chez les saints, la pratique de cette règle atteint sa splendeur, apportant
la vie de Dieu aux combats des hommes, de l’histoire, du monde, édifiant
ainsi l’Eglise.

Zatti a pratiqué avec une passion pascale la lassitude de la souffrance
humaine et a ainsi construit l’Eglise comme un véritable hôpital de
campagne (comme le Pape François continue à le répéter aujourd’hui),



précisément en transformant deux hôpitaux édifiés « au bout du monde »
en cellules vivantes de l’Eglise.

Les hôpitaux de Saint Joseph d’abord et de Saint Isidore ensuite ont été,
entre la fin du XIXe siècle et les premières décennies du XXe siècle, une
ressource sanitaire précieuse et unique pour le soin, surtout, des pauvres
de Viedma et de la région de Río Negro : l’héroïsme de Zatti les a
transformés en lieux d’irradiation de l’amour de Dieu, où les soins de
santé sont devenus une expérience de salut.

Zatti a imité dans sa vie la parabole du bon Samaritain. Le Samaritain,
c’est le Christ, le Dieu proche (dans son Fils bien-aimé) qui ne connaît pas
l’indifférence et le mépris, mais qui s’offre, par avance, à guérir même le
dernier de ses fils et de ses filles, par la proximité de l’amour, afin que le
mal de l’histoire ne condamne aucun de ces petits à périr hors de
Jérusalem.

Voilà le miracle de Dieu : sur ce morceau de terre de Patagonie, où se
déroule la vie de Zatti, une page de l’Évangile prend vie. Le Bon
Samaritain a trouvé un visage, des mains et une passion, surtout pour les
petits, les pauvres, les pécheurs, les plus démunis. C’est ainsi qu’un
hôpital est devenu l’Auberge du Père, signe d’une Église qui se veut riche
en dons d’humanité et de grâce, par le don, le service et la mise en
pratique du commandement de l’amour de Dieu et de son prochain.

Nombreux sont les témoins qui nous permettent de contempler
l’expérience de l’Église accessible dans cet hôpital de campagne animé
par le cœur enflammé de Zatti : en leur donnant la parole, surgit à
nouveau la fascination d’Artémide, soucieux de guérir ceux qui se confient
à lui, tant avec les remèdes de l’art médical, qu’avec la présence, la
sympathie, la prière pour tous et avec tous, ainsi qu’avec l’expression
quotidienne de la foi de cet humble salésien. Tout cela s’est avéré sans
aucun doute plus efficace que de nombreux médicaments.



2.1. le soin et le service pascal (diakonia) d’une vie blessée

Là où il y a la sainteté, l’Église se répand, et là où l’Église est édifiée, il y a
la sainteté. Celui qui a connu Zatti, celui qui a été accueilli dans son
hôpital, a fait une expérience de fraternité et dans cette fraternité une
expérience d’Eglise.

Zatti a vécu avec un radicalisme évangélique la certitude que le service,
qui était sa caractéristique vocationnelle – la diakonia – rend le visage de
l’Église crédible, reconnaissable, aimable. La porte du service fait appel au
cœur de l’homme, surtout lorsqu’il est éprouvé par la vie et la souffrance,
et ouvre sur l’expérience de la rencontre avec Jésus, le vrai bon
samaritain, et Zatti s’est efforcé de vivre en bon samaritain. « L’hôpital et
les foyers des pauvres, visités nuit et jour à vélo, aujourd’hui considérés
comme un élément historique de la ville de Viedma, étaient l’horizon de sa
mission. Il a vécu le don total de lui-même à Dieu et la consécration de
toutes ses forces au bien de son prochain. »26

Zatti est un témoin du service, et tout comme Jésus s’est donné jusqu’au
bout, Zatti, sur les traces de son Seigneur, a réalisé un don de soi et une
diaconie pleinement chrétiens, jusqu’à l’héroïsme. Les caractéristiques
extraordinaires de la diaconie évangélique de Zatti méritent d’être
soulignées par les paroles unanimes des témoins : l’universalité de son
don de soi, la totalité de son offrande, la générosité née avec Dieu à ses
côtés, dans l’obéissance envers Lui, réalisée en Lui et pour Lui.

Le fait que le service de Zatti ne connaissait pas de particularités et ne
donnait pas de préférence aux personnes ne fait aucun doute chez ceux
qui l’ont connu : « Je sais qu’il visitait la prison pour soigner les malades.
Avec les non-croyants et les ennemis de l’Église, il était disponible et
aimable. Je me souviens de la phrase d’un médecin qui, commentant le
titre du livre du père Entraigas « Le parent de tous les pauvres » , disait
qu’il aurait fallu le corriger en « parent de tous » à cause de l’équanimité
avec laquelle [Zatti] ne faisait pas de distinction entre tous ceux qui le



sollicitaient. »27

Si, dans le service et le don de soi de Zatti, il y avait une préférence pour
quelqu’un, c’était celle enseignée par le Bon Pasteur, sensible avant tout
au sort des brebis les plus blessées et perdues : « Une de ses prédilections
[Zatti] était le don total à Dieu de ces personnes humbles, sans défense
ou atteintes de maladies répugnantes, à tel point que lorsque quelqu’un
voulait les envoyer dans un hospice parce qu’elles étaient à l’hôpital San
José depuis de nombreuses années, il répondait qu’il ne fallait pas
abandonner ces véritables paratonnerres de l’hôpital. »28

Zatti, en outre, servait de tout son être, se consumant avec une
générosité non calculée dans les formes les plus diverses d’activité fébrile,
orienté uniquement pour répondre aux demandes de tous : « Comme tous
connaissaient sa bonté et sa volonté de servir les autres, tous
s’adressaient à lui pour les choses les plus disparates. […]

Les directeurs des maisons de la Province lui écrivaient pour avoir des
conseils médicaux, ils lui envoyaient des frères pour les aider, ils
confiaient à son hôpital pour des soins chroniques ceux qui étaient
devenus invalides. Les Filles de Marie-Auxiliatrice n’étaient pas moins
nombreuses que les Salésiens à demander des faveurs. Les émigrants
italiens demandaient de l’aide, écrivaient en Italie, demandaient des
stages ; ceux qui avaient été bien soignés à l’hôpital, en signe de
gratitude, envoyaient des parents et des amis pour les aider en raison de
l’estime dans laquelle ils tenaient leurs soins. Les autorités civiles avaient
souvent des personnes incapables à réhabiliter et se tournaient vers Zatti.
Les prisonniers et d’autres personnes, le voyant en bons termes avec les
autorités, lui recommandaient de demander la clémence pour eux ou de
trouver une solution à leurs problèmes. »29

En outre, Zatti se distinguait par un service continu, jusqu’à l’oubli de soi
et, précisément pour cette raison, il ne se laissait pas décourager devant
les soupçons, l’ingratitude, les incompréhensions ou les demandes
pressantes : « Chez le serviteur de Dieu, le souci du prochain dans son



travail quotidien était extraordinaire ; du matin au soir, il vivait pour ses
chers malades. Ces circonstances se sont multipliées pendant la nuit, où,
quelle que soit l’heure à laquelle on l’appelait, il venait rapidement. […] Je
suis conscient qu’il a souvent eu à souffrir des exigences excessives de
certains malades, des besoins démesurés, des caprices, comme c’est le
cas […] des patients atteints de maladies mentales. Le serviteur de Dieu
n’a jamais perdu sa patience. Je me souviens l’avoir vu plus d’une fois
monter par mauvais temps, froid et pluvieux avec son véhicule, un vélo,
pas le dernier modèle, pour soigner les malades de la ville, en parcourant
des rues peu praticables. »30

Pour marquer profondément la diaconie, le service de Zatti à tous était de
le faire en compagnie du Seigneur. La compétence de cet infirmier
généreux n’était évidente pour personne, mais le fait qu’il soit en mission
avec Jésus l’était tout autant : « Un fait personnel très concret : quand
j’étais novice et ensuite jeune prêtre, je suis venu à Viedma à cause de
quelques pustules que j’avais surtout sur le cou et le visage, et le serviteur
de Dieu m’a accueilli toujours souriant, il m’a soigné en me cautérisant
avec une pointe chaude, en fredonnant le Magnificat pendant que je
travaillais et ensuite en m’encourageant à offrir ces souffrances pour la
sainte persévérance dans la vocation. »31

Une fois de plus, l’obéissance de Zatti à Dieu et à son plan brille comme
l’âme d’un service humble et confiant, qui devait éveiller chez les pauvres
et les malades des sentiments d’abandon à Dieu. Tout trouvait son
inspiration en Dieu, et Zatti exécutait tout selon l’ordre de Dieu, de sorte
que le service de ce grand salésien était une pratique continue et
fascinante du précepte de l’amour : « Il aimait Dieu par-dessus tout. Pour
lui, toutes les choses de cette terre étaient transitoires et secondaires.
Pour moi, Zatti était constant, inébranlable dans son amour pour Dieu et
dans sa piété.

Non seulement dans les actes de piété, mais dans tous les services rendus
à son prochain, il avait toujours le nom de Dieu sur les lèvres. Il exhortait
tous ceux qui lui étaient proches à vivre la piété. Zatti était toujours un



exemple, sa piété était supérieure à l’ordinaire. »32

Celle de Zatti, cependant, comme c’est toujours le cas pour les saints, est
une diaconie, un service certes accompli dans l’obéissance à Dieu, mais
surtout au nom de Dieu, en prêtant à Dieu son visage, son cœur, ses
mains, avec la certitude – source d’une grande audace – d’être un petit
instrument de son grand Pouvoir et de sa Providence. Ainsi, Zatti travaille
avec une générosité extraordinaire, et dans un abandon total car il sait
qu’en lui son Seigneur est à l’œuvre : « Il a toujours espéré et fait
confiance à Dieu. La sérénité avec laquelle il surmontait les difficultés était
une démonstration de son espérance en Dieu. Il disait toujours : “ Dieu y
pourvoira » , mais il le disait avec une confiance et une espérance
totales. »33

Zatti, un croyant et un homme authentique, était « animé par la charité
envers son prochain parce qu’il voyait le Christ souffrant dans chaque
malade. La bonté qu’il manifestait aux malades était telle qu’il ne leur
refusait rien. »34 ; « Pour le serviteur de Dieu, l’amour se manifestait dans
la charité avec laquelle il assistait les “ autres Christs » . Dans sa
conception évangélique selon laquelle ce que ses disciples font à leurs
prochains, ils le font au Christ lui-même, le serviteur de Dieu se comportait
avec charité envers tous, même s’ils étaient incroyants ou indifférents .»35

Ou en vivant une Église de service, capable d’arriver chez les pauvres à
vélo, ou en servant tous ceux qui s’adressaient à son hôpital – d’abord San
José, puis San Isidoro – pour qu’ils y trouvent l’amour de Dieu. Zatti s’est
donné entièrement à Dieu, devenant un serviteur du Seigneur, un
véritable missionnaire de l’Église au nom du Seigneur Jésus.

2.2 La fraternité et la communion (koinonia) de Pâques dans la vie
partagée

La sainteté de Zatti nous conduit au cœur de l’Église non seulement pour
le caractère unique de sa diaconie, mais aussi pour la qualité de la



communion qui s’est épanouie dans son don aux autres. Ce qu’a été la
communion pour Zatti est attesté à la fois par les témoignages de ceux
qui ont vu son action, et par la façon dont il a traversé les moments les
plus épuisants qui ont marqué sa vie.

Un évènement particulièrement douloureux pour lui se produisit lorsque
les supérieurs décidèrent de démolir l’hôpital de San José, auquel
Artémide avait consacré toute son énergie ; il n’y avait pas de place pour
l’évêché à Viedma ; et, afin de construire une résidence épiscopale
convenable, il fut décidé de démolir l’ancien hôpital, avec la charge de
déplacer tous les services sanitaires dans les locaux de l’école agricole de
San Isidro, lieu de l’autre œuvre salésienne à Viedma.

Pour Zatti, la démolition n’était pas une simple question de batiment,
c’était une épreuve cruelle et crucifiante : devant ses yeux, il n’y avait pas
seulement les décombres d’un vieil hôpital, mais le doute qu’avec ces
murs sa vie s’était effondrée et que ses renoncements et ses privations,
ses malentendus et ses insomnies, ses maux de tête et ses sueurs, son
dévouement aux autres et son abnégation s’étaient également arrêtés là.
Zatti n’a pas été épargné par le calice, mais il est resté debout, avec force
et douceur chrétienne : « au moment de la démolition de l’hôpital San
José, il avait d’abord proposé de construire l’évêché ailleurs et d’échanger
les terrains ; puis, devant l’inexorabilité de la démolition, qu’il […]
ressentait beaucoup en raison de son extrême sensibilité humaine, il ne
s’est pas rebellé et n’a pas protesté ; au contraire, il a rassuré ceux qui
cherchaient à le pousser à se rebeller. »36

Comme toujours dans la vie des saints, l’épreuve est à la fois un creuset
sombre et une démonstration lumineuse : Zatti, avec sa sérénité d’esprit
et sa disponibilité à installer ailleurs un nouveau siège des services
sanitaires, a démontré le fondement de son dévouement : le véritable
hôpital qu’il a construit ne pouvait pas être réduit à néant, parce qu’il était
une invention de la charité, de cette charité qui « n’a pas de fin » (1 Cor
13,8), et qui exprime le miracle de la communion, un reflet de la Vie



éternelle de Dieu. Le véritable hôpital de Zatti n’était pas un bâtiment
terrestre, dédié à Saint Joseph ou à Saint Isidore ; dans ces milieux, son
professionnalisme accueillait tout le monde par la porte du service, afin
qu’ils puissent faire une expérience vraie et pleine de la tendresse de
Dieu.

Zatti n’a pas prêché le catéchisme de la communion, mais il l’a incarné
dans sa sainteté ; et son hôpital n’était pas un bâtiment imposant, mais un
miracle évident et quotidien de service et de communion. Ici, « le serviteur
de Dieu dirigeait le personnel, composé de plusieurs personnes vivant à
l’hôpital, comme un supérieur d’une communauté religieuse […]. Le
personnel l’aimait, le vénérait et suivait ses règles à la lettre. Du point de
vue moral, spirituel et technique, personne n’a jamais manqué de ce qui
était nécessaire pour l’accomplissement de ses engagements, et cela en
raison de l’intérêt personnel du serviteur de Dieu. »37

Tout le monde est convaincu que la stature spirituelle de Zatti a fait de lui
l’architecte de la communion : « Pendant les années où j’étais à l’école au
collège St. François de Sales, l’hôpital était une dépendance du collège et
nous savions tout ce qui se passait ici comme là-bas. Je n’ai jamais
entendu parler de querelles ou de malentendus entre les collaborateurs de
Zatti qui auraient pu avoir une quelconque pertinence et provoquer des
ragots dans le village ou à l’école. »38

Quand la communion chrétienne se réalise, elle ne passe pas inaperçue à
cause de sa beauté qui bouleverse un monde affecté par la rancœur et la
division ; seuls les saints, cependant, connaissent pleinement combien
coute la communion, la méfiance envers une certaine spontanéité, envers
la sympathie à tout prix, envers la facilité dénuée de tout sacrifice. Les
saints savent le prix de la communion parce qu’ils en connaissent la
source : le côté transpercé du Seigneur, qui accomplit l’œuvre de
réconciliation entre les hommes et avec les hommes.

Zatti sait que seul le Sang du Seigneur crée la communion, et il choisit la
voie de la participation fidèle et quotidienne au sacrifice du Fils, le sourire



aux lèvres, la force dans l’âme, la paix dans le cœur, les mains percées
par le travail et la fatigue. Rendant presque imperceptible l’engagement
que son immolation exigeait, Zatti « était un homme qui rayonnait la paix,
[un homme] d’action, dynamique, sans nervosité, toujours joyeux. Il
utilisait souvent des blagues […] pour remonter le moral d’un malade […].
C’était un homme qui ne faiblissait pas dans ses pratiques religieuses, […]
signe de son effort pour s’améliorer. Personnellement, ce que j’ai le plus
remarqué chez lui, c’est sa charité et son humilité. »39

L’humilité de Zatti construit l’Eglise et rend chrétienne la communion dont
il est lui-même l’architecte ; celui qui ne meurt pas à lui-même chaque
jour, porte avec lui le poids de l’égoïsme qui blesse la communion ; seule
l’humilité guérit les relations et surmonte la tentation du pouvoir, du
contrôle, de la séduction et de la prévarication. Zatti, sans multiplier les
mots et les discours, sait que seule l’humilité peut être créatrice d’une
véritable koinonia, fruit et condition d’une diaconie efficace et discrète, qui
ne crée pas de dépendance mais restaure la dignité ; seule l’humilité sert
de manière générative, en favorisant une communion qui prend soin du
lien et promeut l’autonomie. L’humilité est la vertu de Dieu car elle est le
secret de tout géniteur, l’espoir de tout enfant, l’esprit de toute vie
véritable.

Zatti peut être un serviteur et un bâtisseur de communion grâce à
l’humilité qui fait de lui un simple enfant de Dieu, vivant de la Vie de
l’Esprit et père de tous : « Je crois que, dans les rapports de Zatti avec ses
collaborateurs, il n’y a jamais eu de problèmes parce qu’il était comme le
père de tous. Je me souviens qu’il manquait beaucoup à tout le monde
quand il était absent parce qu’il était parti à Rome pour la canonisation de
Don Bosco. »40 « La relation de Zatti avec l’hôpital était comme celle d’un
père. Je ne me souviens d’aucun malentendu ni d’aucune difficulté : s’il y
en a eu, je ne pense pas que ce soit de sa part. Les infirmières avec
lesquelles j’ai eu affaire […] n’ont fait que des éloges et n’ont pas eu à se
plaindre. »41



2.3 Proximité pascale et martyre de la vie sans fin

Notre frère Artémide Zatti a réellement témoigné par sa vie (martyria) que
le Seigneur est ressuscité. « Je suis la lumière du monde » (Jn 8,12) dit le
Seigneur de lui-même. L’Évangile est une Lumière qui veut pénétrer dans
la vie des hommes, et l’Église, sacrement vivant de Dieu, est Lumière pour
le monde. La sainteté de Zatti, nourrie par la Pâque de Jésus, est aussi
lumière, et les pauvres et les malades de Viedma en particulier en ont fait
l’expérience. Zatti les accueille par la porte du service, il les garde entre
les murs de la communion, mais pour leur offrir, avec le témoignage de sa
vie, la lumière de l’Évangile, la splendeur de la Pâque qui illumine l’Église.

Les croyants et les non-croyants sont frappés par les paroles et les gestes
de Zatti ; son témoignage est sans ombre, extraordinairement salésien, il
atteint tout le monde et annonce, à travers deux noms, deux
caractéristiques décisives du Dieu de Jésus : la Providence et le Paradis.

Il n’y a pas d’Église là où il n’y a pas de proclamation explicite du nom de
Dieu, une proclamation payée du martyre de la vie, sous le signe du sang
ou de la charité ; là où l’on promeut le service et la communion de Zatti, la
proclamation du nom de Dieu résonne, de ces deux noms, si chrétiens et
si salésiens : Providence et Paradis.

Zatti annonce par sa vie que tout en Dieu est amour, mais un amour
concret, attentif, illimité et soucieux pour chaque créature : l’amour de
Dieu est Providence. Cependant, la Providence de Dieu n’est pas
temporaire, mais éternelle, et c’est le deuxième nom : le Paradis. Le
paradis est le nom propre du désir de Dieu qui, dans l’histoire, pourvoit
aux besoins de ses créatures afin de les garder avec lui pour toujours,
pour l’éternité.

Zatti est un maître de cet alphabet chrétien : « son désir constant était
que le Seigneur soit connu et aimé. Cela est attesté par la joie qu’il
exprime lorsqu’un nouveau patient, qui ne connaissait rien de Dieu,



devient un fervent chrétien. Son premier souci était de soigner et
d’inspirer confiance en la divine Providence. »42

Le sens de la Providence n’était pas une réponse forcée à des conditions
précaires, une sorte de dernière plage offerte aux naufragés pour qu’ils ne
sombrent pas dans les moments difficiles. Témoigner de la Providence
pour Zatti signifiait enseigner comment parler à Dieu, l’appeler par son
nom, avec une confiance chrétienne, car « il était très convaincu des
principes de l’Évangile et l’un d’entre eux était gravé dans son cœur et
dans son esprit : ‘cherchez d’abord le royaume de Dieu et sa justice, et
tout le reste vous sera donné par surcroît’» (Mt 6, 33) . Il avait appris à
l’école de Don Bosco – dont il a maintes fois lu la vie – à ne jamais se
méfier de l’aide de Dieu, surtout quand il est honoré comme il le veut,
dans chacun de nos voisins. »43

Mais une Providence sans Paradis ne permettrait pas à la proclamation du
nom de Dieu de porter le poids de l’histoire, avec son lot de fatigues, de
souffrances et de morts. Zatti animait, à l’intérieur et à l’extérieur de
l’hôpital, une Église toujours visitée par la douleur et la mort, et cela
exigeait une plénitude de foi et de témoignage, il demandait de proclamer
le nom de l’unique désir de Dieu pour l’homme : le Paradis. Lorsqu’il
témoigne du Paradis, Zatti montre la certitude « de la vie éternelle et de
son acquisition par la grâce et les bonnes œuvres ; cela se manifeste
surtout face à la mort […]. Je l’ai personnellement entendu se réjouir
d’avoir pu apporter une aide religieuse aux malades et s’exclamer […] :
‘Aujourd’hui nous en avons envoyé deux ou trois au ciel’. »44

Avec ces deux noms de Dieu, Zatti a évangélisé la vie et la mort, la joie et
la douleur, la santé et la maladie comme un véritable témoin chrétien,
comme un martyr, dans le martyre quotidien de la charité.

La proclamation et le martyre de Zatti ne répandent pas un évangile de
circonstance ou d’opportunité, mais répandent le Sel, la Lumière, le
Levain, prêtent le visage, le cœur et les mains à un Évangile qui appelle à
la vie et imprègne tout, résout les énigmes et surmonte les angoisses avec



la chaleur de la Vérité : « Depuis que je le connais, il a toujours donné plus
d’importance aux pratiques religieuses qu’à son travail, même s’il le
faisait avec persévérance. Il citait souvent les Écritures, surtout les
Évangiles, pour consoler les malades ou pour encourager la vertu […]. Il
était très difficile pour lui de ne pas mettre une pensée spirituelle dans ses
conversations. Une fois, en parlant avec lui, j’ai mentionné la découverte
de nouveaux médicaments comme la pénicilline et les sulfamides ; le
serviteur de Dieu m’a écouté et, quand j’ai eu fini de parler, il a dit : ‘C’est
vrai, c’est vrai, mais les gens mourront quand même’. »45

Et la vérité de l’Évangile, dans sa totalité, a illuminé l’hôpital de Zatti,
comme elle avait illuminé l’Oratoire au temps de Don Bosco : pour cette
raison, dans l’hôpital de Viedma comme dans les murs du Valdocco, on ne
craint pas la mort et on n’a pas besoin de multiplier les dossiers pour
adoucir le scandale ou pour cacher les preuves, ce qui ne serait que
tromperies dangereuses pour le cœur humain. Zatti a affronté la mort
avec le témoignage de l’Évangile de la vie : une vie avec les pieds sur
terre, donc laborieuse et concrète, mais avec le cœur au ciel, donc
confiante et sereine : « la seule raison de sa vie était précisément l’espoir
d’une récompense céleste, il n’a jamais agi pour gagner de l’argent ou
pour une réputation, il a tout fait dans l’espoir d’un bonheur futur. »46

Son engagement, malgré sa simplicité, était de vivre l’Évangile avec le
cœur enraciné dans le Prix final et de faire entrer le Dieu de la Providence
et du Paradis dans chaque blessure et dans chaque mort humaine, afin
que la Vie et la Résurrection y fleurissent. Cela bénit le témoignage de
Zatti et invoque sa présence lorsque les médicaments précieux et rares de
l’espoir et de la consolation sont indispensables. Toute la ville de Viedma
le savait, comme l’ont confirmé des témoins avec une surprenante
unanimité : on appelait toujours Zatti, qui venait encourager et consoler,
donnant cette médecine chrétienne qu’il buvait, pour sa vie dans la grâce
de Dieu, du même Esprit, le Consolateur. Ainsi, il était « extraordinaire
chez le serviteur de Dieu de pouvoir insuffler l’espoir aux malades, ce qui
contribuait presque miraculeusement à la guérison en élevant l’esprit de
ceux qui souffraient.»47 Zatti témoigne, jusqu’au martyre de la charité, que



le Seigneur est le Dieu du ciel et de la terre. Zatti en est le témoin, avec la
passion des saints, qui ne connaît pas de mesure : « Je me souviens d’un
patient qui disait à Zatti qu’il l’avait toujours préparé pour le ciel et qu’il
devait le préparer un peu pour la terre. Un autre fait témoigne de
l’atmosphère qui règne dans l’hôpital : une infirmière a un jour insisté pour
préparer à la mort un patient qui n’était pas si mal et qui, en fait, est
toujours en vie. »48

2.4 La joie de Pâques et la liturgie de la vie rachetée

Artémide Zatti, avec son extraordinaire fidélité aux événements centraux
de la vie chrétienne, se nourrit du Pain de la Parole, du Pain du Pardon, du
Pain du Ciel, et sa vie est transfigurée, toujours plus intensément, au profit
d’une mission riche en fruits toujours plus nombreux. Ainsi, la vie de la
Grâce, vécue intensément par ce fils de Don Bosco, atteint tous ceux qui
le rencontrent, sans distinction : malades et collaborateurs, frères et
autorités, pauvres et bienfaiteurs ; à Zatti, ils touchent la vie du Seigneur,
par la force du mystère sacramentel qui est partagé entre les personnes
dans la communion du peuple de Dieu. Ainsi, toute l’Église, dans les
sacrements, par la force de l’Esprit Saint, célèbre le mystère pascal et
assure aux hommes et aux femmes, par les sacrements, une nourriture
pour la route, et des remèdes qui guérissent l’humanité blessée par le mal
et la mort.

C’est cela l’Église : elle s’épanouit et grandit là où le service et la
communion proclament le nom de Dieu, témoignent de la Parole de Jésus,
se nourrissent de son Corps, guérissent par son Pardon. Zatti ne fait pas
seulement tout cela, mais il est tout cela ; à travers la correspondance
avec la Grâce, qui sanctifie sa vie, non seulement nous reconnaissons en
lui les gestes et les paroles du Seigneur, mais nous faisons l’expérience de
Sa propre Vie : Zatti est un « tabernacle vivant », et son témoignage
rayonnant suscite des questions, des résolutions, une conversion, même
chez ceux et celles qui sont loin d’une participation intime au mystère du



Seigneur.

Le dévouement de Zatti, qui révèle une racine plus qu’humaine, devient
une preuve universellement convaincante du pouvoir surnaturel des
sacrements ; son amour, en effet, est « un amour surnaturel et
extraordinaire pour son prochain ». […] Il était prêt à tous les sacrifices, et
c’est pourquoi ce qui est difficile lui semblait facile. Je pense que les
circonstances difficiles de son travail caritatif étaient : le manque de
personnel, la demande d’aide à tout moment, ne pas être influencé par le
mauvais temps, s’occuper de toutes sortes de personnes. Je me souviens
d’un parent malade à qui il rendait visite un jour où il faisait très mauvais
temps et à qui l’on disait : « Comment faites-vous pour sortir par ce
temps, M. Zatti ? » Il répondit : « Je n’ai pas le choix ! »49

C’est une règle de la liturgie chrétienne que de pouvoir se manifester dans
la vie du croyant avec ordre, harmonie, dynamisme efficace et surnaturel.
Zatti est un chrétien, un laïc salésien consacré de Don Bosco, une pierre
vivante de l’Église, un témoin de Pâques, parce que dans ses œuvres est
rendu visible le commandement de l’Amour, qui nous fait reconnaître Dieu
dans le prochain et le prochain en Dieu ; mais Zatti enseigne, par sa vie,
que la force nécessaire à la pratique de ce commandement est
surnaturelle, et ne peut venir que de Dieu, de ses sacrements, de la prière
et de l’union avec Lui. « Zatti a exercé la charité dans des circonstances
difficiles en raison d’un manque de ressources financières, mais aussi
parce que son activité dépassait l’ordinaire, en raison du nombre d’heures
qu’il consacrait à ses engagements sans omettre ses obligations
religieuses. En le connaissant, nous nous sommes demandés comment il
pouvait soutenir un si grand effort sans le repos habituellement considéré
comme nécessaire. »50

Deux épisodes méritent d’être rappelés, comme exemple de la liturgie de
la vie dont Zatti est d’abord un disciple puis un apôtre du Seigneur crucifié
et ressuscité ; d’abord, la démolition de l’ancien hôpital de San Giuseppe,
avec la nécessité de déplacer les malades à San Isidro : « Je ne sais pas si
Zatti a reçu une date d’expulsion, et je suis sûr qu’il n’avait rien reçu de



son provincial, sinon il l’aurait su […]. L’état émotionnel dans lequel est
tombé Zatti lorsqu’il a fallu retirer les malades, afin que les décombres ne
s’effondrent pas sur eux, aurait pu être psychologiquement fatal. Il
pleurait amèrement, mais après avoir prié devant le Saint Sacrement, il se
mit au travail avec une énergie sereine. »51 ; et ensuite le service aux
mourants : « Un jeune garçon était sur le point de mourir, et Zatti lui
parlait après lui avoir donné la communion ; à un moment donné, le
garçon a commencé à crier : ‘Zatti, je suis en train de mourir !’ Et au
même moment il se leva du lit ; Zatti, le regardant dans les yeux, sourit et
dit : « Bravo, tu vas au ciel ! » et le jeune homme se laissa allonger avec
un sourire qui ressemblait à celui de Zatti, et qui resta imprimé sur son
visage.»52

C’est ce qui se passe lorsque l’Eucharistie devient vie et que le mystère
pascal devient pratique quotidienne : la grandeur humaine est
transformée, par l’œuvre de l’Esprit, et chaque action du croyant se fait
dans le Christ, par le Christ et avec le Christ, faisant de la vie une liturgie.
et transférant les dons sacrés de la liturgie dans la vie.

Notre cher Artémide Zatti, redevable en tout aux Mystères du Seigneur,
sait que tout ne peut être que grâce à lui ; d’où son humilité : « Je me
souviens que lorsque mon frère Salvador souffrait de la fièvre typhoïde, le
serviteur de Dieu allait lui procurer des soins plusieurs fois par jour. Une
fois, le rencontrant sur le chemin de la maison de Salvador, je lui ai dit
tristement : « M. Zatti, sauvez mon frère ! Il s’est retourné et, me
regardant dans les yeux, m’a dit sévèrement : ‘Ne blasphème pas, Dieu
seul sauve !’ »53

La vie d’Artémide Zatti a été une vie de don de soi, de communion, de
témoignage du Seigneur ressuscité. Une vie pleine de grâces qui l’a
conduit à une mort pleinement chrétienne : « En lui demandant si ses
douleurs étaient continues, fortes ou non, sans me répondre directement,
il m’a dit : ‘Elles sont un moyen de purification et je suis heureux parce
que je me rends compte que j’achève la Passion du Christ, que j’ai tant
inculquée aux malades’.»54



Et l’offre de Zatti était pleine, discrète, sereine et joyeuse, la marque de
fabrique de sa liturgie. Une anecdote mérite d’être relevée, dans laquelle,
derrière le voile de la sympathie, Zatti donne à ceux qui l’assistent le sens
de sa vie, que Dieu a su presser jusqu’à la moelle, parce qu’elle était mûre
et pleine. Quelques mois avant sa mort, souriant de sa maladie – une
tumeur au foie qui lui tache le visage en jaune – , Zatti dit à une infirmière
que lui aussi se maquillera bientôt. Mais il aura, comme le citron, la
couleur de la maturité, qui rend le fruit prêt à être pressé jusqu’au trognon
: « Vous vous maquillez ? Moi aussi ! Dans six mois, je vous donnerai la
preuve. Un citron ne sert à rien s’il n’est pas jaune ! »55

3. UNE INVITATION À UN ENGAGEMENT EXTRAORDINAIRE

Tel était le titre de la dernière partie de la lettre du père Vecchi, à laquelle
j’ai fait référence à plusieurs reprises, et que je voudrais conserver et
partager maintenant. Dans les pages précédentes, j’ai essayé d’esquisser
de manière simple mais incisive la figure extraordinaire de notre frère
salésien coadjuteur Artémide Zatti. Son parcours de vie, imprégné et
rempli de Dieu, est plus qu’évident. Tout comme sa sainteté. Face à cette
grande figure, le besoin et l’importance d’un engagement spécial pour
promouvoir cette belle vocation s’imposent aujourd’hui dans notre
Congrégation. Je fais miennes les paroles de Don Vecchi pour demander à
chaque Province, à chaque communauté et à chaque confrère, dans les
années à venir, dès maintenant, « un engagement renouvelé,
extraordinaire et spécifique à la vocation du frère salésien, dans le cadre
de la pastorale des vocations : prier, annoncer et proposer, appeler,
accueillir et accompagner, vivre personnellement et ensemble cette
vocation dans la communauté. »56

Les publications riches sur la figure du coadjuteur salésien ne manquent
pas57 ; ce dont nous avons peut-être besoin en ce moment, c’est de rendre
notre engagement plus convaincant. J’ai dit à plusieurs reprises dans mes
visites aux Provinces, et aussi dans mes lettres, que nous devons avant
tout être des hommes de foi, nous abandonner au Seigneur aujourd’hui



plus que jamais. De nombreuses autres plans et stratégies peuvent nous
aider, mais ils ne nous sortiront pas d’une profonde difficulté. Rien d’autre
que la confiance dans le Seigneur et le recours à Lui. Le témoignage
suivant d’un Frère Coadjuteur revêt, à mon avis, une force particulière :
« Aujourd’hui encore, résonne le ‘Viens et suis-moi’. Et il est toujours
étonnant de constater qu’il y a, de nos jours, des jeunes qui ont tout ce
qu’il faut pour s’orienter vers le sacerdoce et qui, au contraire, font
l’option d’être laïc consacré toujours dans la Congrégation salésienne.
C’est pourquoi, dans la pastorale des vocations, il est nécessaire de croire
en cette vocation en tant qu’une vocation à part entière, et de transmettre
son estime par osmose, sans exercer ni pression ni déformation vis-à-vis
de la figure cléricale. Nous devons être convaincus qu’il y a des jeunes qui
ne s’identifient pas au modèle sacerdotal, et qui sont attirés par le modèle
du laïc consacré. Quelles sont les raisons de ce choix ? Toutes les
motivations fournies sont insuffisantes : à la fin, il reste le mystère de la
Grâce et de la liberté. »58

A ce stade, je voudrais vous inviter à approfondir les prochaines
publications sur Saint Artémide Zatti et sur la vocation du Coadjuteur
salésien dans notre Congrégation, dans les différentes Régions, et sur les
propositions des deux Secteurs de la Pastorale des Jeunes et de la
Formation qui nous parviendront sans doute prochainement, comme une
aide à l’intercession que le nouveau saint salésien fera pour tous et, sans
doute de manière très particulière, pour ses frères salésiens coadjuteurs
dans le monde, ceux qui sont déjà là et ceux qui viendront, par la grâce de
Dieu.

La force et la beauté d’une invitation

Je crois que la comparaison avec la vie d’Artémide Zatti ne devrait pas se
terminer sans mentionner, une fois de plus, une lettre de 1986 du Cardinal
Jorge Mario Bergoglio, aujourd’hui Pape François, écrite à un salésien,
comme témoignage d’une grâce reçue par l’intercession de Zatti.



L’histoire est bien connue : lorsqu’il était Provincial des Jésuites en
Argentine, le Père Bergoglio a confié à Zatti la demande au Seigneur de
saintes vocations à la vie laïque consacrée pour la Compagnie de Jésus ; et
sa Province a eu la grâce, en l’espace d’une décennie, d’avoir vingt-trois
nouvelles vocations de frères religieux.

L’épisode est pertinent non seulement pour les protagonistes de l’histoire
– le propriétaire du Mies, un saint coadjuteur salésien, l’actuel successeur
de Pierre – mais aussi pour son contenu : la force vocationnelle du
témoignage de Zatti.

Il est surprenant que le premier salésien à être canonisé non pas pour le
martyre dans le sang soit un coadjuteur, et un coadjuteur qui a renoncé,
dans une obéissance radicale à Dieu, à la forme même de vocation qui
l’avait fasciné, la vocation sacerdotale, pour être avec Don Bosco,
accomplissant alors un service sacrificiel dans le monde de la maladie et
de la souffrance.

Cependant, la grande beauté de ce témoignage ne peut pas nous
échapper ; en lui brillent les amours fondamentales qui doivent enflammer
le cœur du salésien : l’amour de Dieu et de sa volonté, l’amour du
prochain, qui dans ses membres souffrants est le Visage proche de Jésus
Crucifié, l’amour de la Mère du Seigneur, Médiatrice de toute grâce,
l’amour de Don Bosco qui promet à chaque salésien pain, travail et
Paradis.

Ces amours brillent dans la grandeur lumineuse de la vie religieuse
d’Artémide, embrassée avec un radicalisme joyeux et une créativité
généreuse.

Notre frère Artémide Zatti nous montre combien le monde est sensible au
témoignage de la vie religieuse, à condition que ce témoignage soit vrai,
crédible, et authentique : le triomphe de ses funérailles, la renommée de
sainteté, la vénération de sa tombe sont des signes clairs qui indiquent



comment nous avons reconnu le doigt de Dieu à l’œuvre dans ce salésien
généreux et fidèle : « Proportionnellement aux habitants de Viedma, le
nombre de personnes qui sont venues aux funérailles était
impressionnant. Des gens humbles sont venus de partout avec de petits
bouquets de fleurs. En plus des autorités, de nombreuses autres
personnes sont venues. Dans les jours [suivant sa mort], les gens étaient
convaincus qu’un saint était mort ; certains se rendaient sur la tombe en
s’attendant à des miracles : ils priaient, ils apportaient des fleurs. »59

La vie d’Artémide Zatti a réveillé une ville, et aujourd’hui elle touche le
monde entier, car il a parlé de Dieu : il a apporté aux pauvres et aux
malades, avec une pratique exemplaire de la chasteté, le parfum de
l’amour virginal et fécond de Dieu ; il a donné à tous la richesse de la foi,
en la payant par une pauvreté aimée jusqu’à céder sa chambre à un
malade ou à y amener un mort pour le soustraire à la vue des autres
malades dans un dernier geste de tendresse et de pitié ; il a enseigné la
vraie liberté, en obéissant à la volonté des supérieurs au prix de larmes
amères, en les reconnaissant comme médiateurs du dessein de Dieu.

Religieux exemplaire, avec ce témoignage, il enseigne à tous que la santé
qu’il faut préserver par-dessus tout est celle de l’âme, de cette âme qui
nous est si précieuse parce qu’elle vient de Dieu et qu’elle aspire à lui,
souvent inconsciemment, dans le désir de trouver, dans ses bras, l’Amour
éternel.

Que les amours de Zatti enflamment nos amours ; que son témoignage de
l’absolu de Dieu, de la grandeur de l’âme et de notre vraie patrie inspire
nos actions et notre passion pastorale, pour une nouvelle fidélité
apostolique et une fécondité vocationnelle renouvelée. Que nous ne
manquions jamais, comme Artémide Zatti l’a toujours cherché, de la
protection maternelle de l’Auxiliatrice, et que la dévotion à la Mère dans
chaque maison salésienne du monde, et dans chaque coin où la Famille de
Don Bosco est présente, soit un chemin sûr qui nous aide à vivre une
sainteté comme celle de notre frère.



Je termine ces lignes en proposant une prière au Père par l’intercession du
nouveau saint coadjuteur salésien, Saint Artémide Zatti.

Prière d’intercession
demander des vocations de laïcs salésiens

O Dieu, en Saint Artémide Zatti
Tu nous as donné un modèle de coadjuteur salésien,
docile à ton appel,
et qui, animé par la compassion du bon Samaritain,
s’est fait le prochain de tout homme,
aide-nous à reconnaître le don de cette vocation,
qui témoigne au monde de la beauté de la vie consacrée.
Donne-nous le courage de proposer aux jeunes
ce mode de vie évangélique
au service des petits et des pauvres,
et fais en sorte que ceux que tu appelles sur ce chemin
répondent généreusement à ton invitation.
Nous te le demandons par l’intercession de saint Artémide Zatti
et par la médiation du Christ Notre Seigneur.
Amen.

Avec une véritable affection et uni dans le Seigneur par la prière mutuelle,
je vous envoie mes salutations.

Turin, le 24 septembre 2022
P. Ángel Fernández Artime, SDB
Recteur Majeur



1 J. E. VECCHI, LA BÉATIFICATION DU COADJUTEUR ARTÉMIDES ZATTI : UNE
NOUVEAUTÉ STIMULANTE, IN ACG 376 (2001), 3.

2 J’ai décidé de dresser un profil bref et sobre. Ceux qui veulent en savoir
plus sur la vie d’Artemide Zatti peuvent trouver plusieurs biographies sur
le prochain Saint et aussi lire le profil biographique dans la lettre de don
Vecchi à laquelle j’ai fait référence ci-dessus.

3 Cf. Positio, p.35.

4 Cf. J. E. VECCHI, O.C., P. 16 ET CF. POSITIO, P. 47.

5 J. E. VECCHI, O.C., P. 19 ET POSITIO, P. 79.

6 J. E. VECCHI, O.C., P. 20.

7 J. E. VECCHI, O.C., P. 22 ET SUMMARIUM, P. 310, N. 1224.

8 J. E. VECCHI, O.C., P. 27.

9 Ibidem, p. 27-28.

10 H.U. VON BALTHASAR, GESÙ CI CONOSCE ? NOI CONOSCIAMO GESÙ ?
MORCELLIANA (= IL PELLICANO), BRESCIA 1981, 95. EDITORIAL HERDER,
BARCELONE 1982].

11 J. E. VECCHI, O.C., P. 29.

12 Ibidem, 30.

13 Positio, 31.

14 Ibidem, 21.



15 H.U. VON BALTHASAR, GLI STATI DI VITA DEL CRISTIANO, JACA BOOK, MILANO
1985, 34. EDICIONES ENCUENTRO, MADRID 1994].

16 Summarium, p. 43, n. 160.

17 H.U. VON BALTHASAR, GLI STATI DI VITA DEL CRISTIANO, 34. EDICIONES
ENCUENTRO, MADRID 1994].

18 Positio, 206 (Profil spirituel du serviteur de Dieu).

19 Positio super scriptis 12.

20 Lettre à son père, Viedma, 15 juin 1908.

21 Positio, 75-76.

22 Positio, 80 ; cf. J. E. VECCHI, O.C., P.19-20.

23 Positio, 81.

24 Summarium 15.

25 Ibidem, 80.

26 J. E. VECCHI, O.C., P. 23.

27 Témoignage de Carlos Tassara, Summ. 126-127.

28 Témoignage de Monseigneur Carlos Mariano Pérez, Summ. 52.

29 LUIGI FIORA, BIOGRAFIA, POSITIO 132.

30 Témoignage de Monseigneur Carlos Mariano Pérez, Summ. 43-47.



31 Témoignage de Monseigneur Carlos Mariano Pérez, Summ. 43.

32 Témoignage d’Óscar Juan García, Summ. 113.

33 Témoignage de Fernando Enrique Molinari, Summ. 151.

34 Témoignage de Noelia de Tofoni Morero, Summ 259.

35 Témoignage de Don Luis De Roia, Summ. 271.

36 Témoignage d’Enrique Mario Kossman, Summ. 10.

37 Témoignage de Don Pedro Antonio F. Fernández, Summ. 61.

38 Témoignage de Don Mario Brizzola, Summ. 75.

39 Témoignage d’Óscar Juan García, Summ. 113.

40 Témoignage de José Nicolás Costanzo, Summ. 103.

41 Témoignage d’Amalia Teresa Giraudini, Summ. 117.

42 Témoignage de Manuel Linares, Summ. 92.

43 Témoignage de Monseigneur Carlos Mariano Pérez, Summ. 36.

44 Témoignage d’Enrique Mario Kossman, Summ. 14.

45 Témoignage de Don Mario Brizzola, Summ. 79-80.

46 Ibidem, 80.

47 Témoignage de Giovanni Cadorna Guidi, Summ. 218



48 Témoignage du Dr Pascual Atilio Guidi, Summ. 100

49 Témoignage d’Óscar Juan García, Summ. 114.

50 Témoignage de Luis de Palma, Summ. 135.

51 Témoignage de don Feliciano López, Summ. 178.

52 Testimonianza di don López Feliciano, Summ. 174.

53 Témoignage de Pedro Echay, Summ. 211-212.

54 Témoignage de Francis Erasmus Geronazzo, Summ. 274.

55 Témoignage de don Feliciano López, Summ. 193.

56 J. E. VECCHI, O.C., P. 54.

57 Vecchi sont disponibles dans ACG 373 (2000) et dans "La Vocación del
Salesiano Coadjutor en la pastoral vocacional", dans El Salesiano
Coadjutor : historia, identidad, pastoral vocacional y formacion, Editorial
CCS (Madrid), Rome, 1989, pp. 167-201.

58 J. E. VECCHI, O.C., P. 57.

59 Témoignage d’Amalia Teresa Giraudini, Summ. 115-116


