
⏱ ️Temps de lecture : 50 min.

Etrenne 2026. « Tout ce qu’il vous dira, faites-le »

Croyants, libres pour servir

Commentaire de l’Étrenne 2026

Introduction
a. Le premier signe de Jésus est un « portail d’entrée »
b. L’irruption définitive de Dieu dans l’Histoire
c. Jésus inaugure une relation d’amour, une alliance de bonté et d’abondance
1. REGARDER – Accueillir les signes des temps
a. Marie n’était pas une invitée « neutre »
b. Les défis et les difficultés doivent être reconnus et affrontés, et non mis de côté
c. L’histoire est l’écrin qui révèle l’action de Dieu
d. Invitation à la réflexion
2. ÉCOUTER – Enracinés dans la foi en Christ
a. Les événements doivent être lus et vécus à la lumière du Christ
b. La volonté de Dieu émerge des événements que nous vivons
c. Un processus nourri et éclairé par la Parole
d. Invitation à la réflexion
3. CHOISIR – Vivre l’appel avec liberté
a. Une écoute libre en toute confiance
b. Chaque action n’a de sens – logos – que dans et à partir de la Parole – Logos
c. Le danger d’une foi qui s’adapte à la culture dominante
d. Invitation à la réflexion
4. AGIR – Servir avec une générosité totale
a. Servir librement parce que nous sommes enracinés en Christ
b. Coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes
c. L’audace de la foi
d. Invitation à la réflexion
5. 150 ans – Salésiens Coopérateurs : le rêve prophétique de Don Bosco continue
6. Quelques propositions pastorales
1. « Tout ce qu’il vous dira, faites-le » : vers une pédagogie de l’écoute personnelle
2. Marie à Cana : éducatrice de la liberté authentique
3. L’art de lire les signes des temps avec les jeunes
4. Choisir : la liberté chrétienne comme réponse vocationnelle



5. Le 150ème anniversaire des Salésiens Coopérateurs : un modèle pour aujourd’hui
Conclusion

Bien chers Confrères,
Filles de Marie Auxiliatrice,
Tous les Membres de la Famille Salésienne,
Jeunes,

Chaque année, le rendez-vous avec l’ÉTRENNE offre l’occasion à tous les Groupes
de la Famille Salésienne de se réunir autour d’un thème particulier, de partager et
de vivre des moments forts de prière et de réflexion, d’écoute et de fraternité. C’est
un souhait et une espérance que chaque Groupe – et chaque personne qui en fait
partie – puisse trouver une nourriture pour le chemin, un soutien pour sa propre
expérience éducative, pastorale et personnelle.

Introduction
L’ÉTRENNE qui nous a accompagnés l’année dernière, construite autour du thème
jubilaire de l’espérance, nous a offert à tous l’occasion de considérer le mystère du
Christ comme source de lumière qui nous aide à contempler les merveilles de Dieu
dans le moment présent. Nous avons vécu des moments qui nous ont fortifiés dans
la foi en ce que le Seigneur doit encore nous révéler, et nous avons perçu
l’espérance comme force du « déjà » et comme courage du « pas encore ». Nous
avons également contemplé comment, pour Don Bosco, la force de l’espérance l’a
aidé et soutenu dans son cheminement de découverte et de mise en pratique du
projet de Dieu.
Il y a 150 ans, l’espérance était le moteur du cœur pastoral de Don Bosco, un cœur
capable de lire les signes des temps et de regarder le monde, soutenu par la foi en
Dieu. La commémoration du cent cinquantième anniversaire de la première
Expédition Missionnaire Salésienne n’a pas vocation à être une célébration
limitée à un moment chronologique. En nous souvenant de ce moment historique,
nous avons contemplé comment l’Esprit de Dieu a trouvé en Don Bosco un cœur
ouvert et disponible. La réponse de Don Bosco a été une réponse qui a su dépasser
une vision étroite et autoréférentielle de la vie.
Don Bosco vivait à Turin, mais son cœur et son esprit habitaient le monde entier.
Son espérance était fondée sur la certitude qu’une fois le projet de Dieu découvert,
il n’y a pas d’autre chemin que de suivre sa volonté jusqu’au bout. En contemplant
la vertu théologale de l’espérance qui animait sa vie, nous pouvons entrevoir ce
que ses premiers disciples ressentaient déjà et commentèrent plus tard : Don Bosco



un homme de foi, Don Bosco un croyant, « Don Bosco avec Dieu ».
Cette année, je voudrais proposer comme Étrenne le thème de la foi. Ce thème est
apparu progressivement mais clairement lorsque, au début du mois de juin 2025,
les différents Groupes de la Famille Salésienne se sont réunis pour la Consulte
Mondiale. Les réflexions partagées ont indiqué le thème de la foi : non seulement
comme une continuation naturelle de l’espérance mais comme son « fondement ».
Si la force de l’espérance se fonde sur la foi, une vie vraiment pleine d’espérance
ramène à une relation de foi plus profonde et plus authentique avec Jésus, le Fils du
Père, fait homme pour nous et qui continue d’être présent au milieu de nous avec la
force de l’Esprit. Ce sera donc comme un pèlerinage dans la foi de toute la Famille
Salésienne : ensemble pour nous renouveler, ensemble pour vivre dans le monde
comme chrétiens (et « salésiens »).
Dans sa première Encyclique Lumen fidei[1], le Pape François avance des idées
très pertinentes à cet égard. Tout d’abord, comme introduction générale au thème
de la foi, il nous invite à corriger notre regard : ne pas considérer la foi comme
quelque chose de théologiquement éloigné, mais comme « une lumière à
découvrir ». Croire, vivre de la foi signifie vouloir marcher dans la lumière. La foi
est donc le fondement que nous avons et le chemin que nous entreprenons parce
que nous voulons vraiment vivre la vie d’une manière belle et saine. Embrasser la
foi exprime ce désir profond de vivre dans la lumière, en refusant de vivre dans
l’obscurité, le vide, l’insignifiance. Le Pape François écrit que nous voulons suivre
cet appel à « récupérer le caractère particulier de lumière de la foi, parce
que, lorsque sa flamme s’éteint, toutes les autres lumières finissent par perdre leur
vigueur. La lumière de la foi possède, en effet, un caractère singulier, étant capable
d’éclairer toute l’existence de l’homme. » (n. 4)
Cette première invitation nous interpelle directement lorsque nous reconnaissons
que notre mission est d’éduquer à la foi et dans la foi. Le défi qui surgit
immédiatement est très clair : comment pouvons-nous le faire si cette source de
lumière en moi s’éteint ? Comment rester serein quand on réalise qu’éteindre la
lumière de notre cœur revient finalement à laisser les jeunes et tous ceux que nous
accompagnons dans les ténèbres les plus épaisses ?
De plus, cette lumière possède certaines caractéristiques qui méritent d’être
soulignées. Ces caractéristiques se présentent comme un soutien nécessaire dans
les moments difficiles et éprouvants du chemin de la foi.
Tout d’abord, en raison de sa puissance, la lumière de la foi « ne peut provenir de
nous-mêmes, elle doit venir d’une source plus originaire ; elle doit venir, en
définitive, de Dieu. » (n. 4) Il ne s’agit pas vraiment d’offrir des choses humaines,
intelligentes et professionnelles, mais bien plus encore. Dès lors, cette lumière n’est



pas la nôtre, elle nous est accordée.
Il y a un deuxième aspect, fruit de cette extraordinaire gratuité divine ; et le Pape
François le décrit en des termes à la fois profonds et tendres : « La foi naît de la
rencontre avec le Dieu vivant, qui nous appelle et nous révèle son amour, un
amour qui nous précède et sur lequel nous pouvons nous appuyer pour être solides
et construire notre vie. » La foi n’est pas un produit. Elle naît non pas tant « de la
rencontre avec Dieu », mais plutôt « dans la rencontre avec Dieu ». Une rencontre
qui doit être vécue comme une expression de liberté totale et comme source
inépuisable qui nous nourrit de sa lumière.
Cette brève introduction jette déjà les bases nécessaires pour inscrire le thème de
la foi dans une dynamique relationnelle. Une dynamique qui est typique de
notre charisme salésien. L’expérience de la foi dans la rencontre avec Jésus, Fils de
Dieu, apparaît comme l’épine dorsale de nos actions par la puissance de son Esprit.
À travers cette énergie trinitaire, nous sommes les premiers bénéficiaires de ce don
qui donne forme et sens à tout ce que nous sommes, et par conséquent à tout ce
que nous faisons et proposons pour le salut des jeunes.

« Tout ce qu’il vous dira, faites-le »

Croyants, libres pour servir

Laissons-nous guider, cette année, par une phrase de l’Évangile de Jean prononcée
par Marie au tout début de cet Évangile même. Dans ce qui devait être une belle
fête de mariage, une difficulté survient : il n’y a plus de vin. Face à un possible
échec de la fête, Marie réagit du fond du cœur : il faut intervenir. Et ce que Marie
fait, c’est simplement présenter la situation réelle à Jésus. Mais son heure, celle de
Jésus, n’est pas encore venue. Marie, la mère attentive, avec une grande sérénité,
invite les serviteurs à écouter simplement ce que Jésus leur dira quand « son heure
» sera venue.
Cette année, je vous propose de répondre à l’invitation de Marie, avec la même
disponibilité et la même liberté que celle que nous voyons chez les serviteurs. Nous
aussi, membres des différents Groupes de la Famille Salésienne, nous devons nous
rappeler la vérité de notre choix et de notre identité : nous sommes des serviteurs,
seulement des serviteurs. Et Marie nous dit aussi aujourd’hui : « Tout ce qu’il vous
dira, faites-le. » Quoi que Jésus nous dise, il nous suffit de l’accueillir, de l’assumer
et de le vivre, sans si et sans mais.
Je vous invite tous, chers frères et sœurs, après avoir fait l’expérience de la force de
l’espérance, de cette « espérance qui ne déçoit pas », à laisser les paroles de Marie



toucher nos cœurs, et à prêter notre regard et notre écoute à Jésus, à ce qu’il nous
dira, dans la conscience et la joie d’être des serviteurs.
Laissons-nous soutenir par la même foi en remplissant les jarres à ras bord, et en
apportant l’eau transformée en vin aux réalités quotidiennes que nous vivons et
partageons avec tous. Puisque beaucoup d’entre nous se trouvent en première
ligne dans des situations difficiles et des situations critiques, nous reconnaissons le
risque d’une foi faible, parfois même absente, avec les conséquences dramatiques
que nous constatons alors, d’un manque de partage du « vin » de la bonté, de
l’empathie et de l’amour.

Évangile selon saint Jean 2,1-11

Le troisième jour, il y eut un mariage à Cana de Galilée. La mère de Jésus était là.
Jésus aussi avait été invité au mariage avec ses disciples. Or, on manqua de vin. La
mère de Jésus lui dit : « Ils n’ont pas de vin. » Jésus lui répond : « Femme, que me
veux-tu ? Mon heure n’est pas encore venue. » Sa mère dit à ceux qui servaient : «
Tout ce qu’il vous dira, faites-le. » Or, il y avait là six jarres de pierre pour les
purifications rituelles des Juifs ; chacune contenait deux à trois mesures, (c’est-à-
dire environ cent litres). Jésus dit à ceux qui servaient : « Remplissez d’eau les
jarres. » Et ils les remplirent jusqu’au bord. Il leur dit : « Maintenant, puisez, et
portez-en au maître du repas. » Ils lui en portèrent. Et celui-ci goûta l’eau changée
en vin. Il ne savait pas d’où venait ce vin, mais ceux qui servaient le savaient bien,
eux qui avaient puisé l’eau. Alors le maître du repas appelle le marié et lui dit : «
Tout le monde sert le bon vin en premier et, lorsque les gens ont bien bu, on
apporte le moins bon. Mais toi, tu as gardé le bon vin jusqu’à maintenant. » Tel fut
le commencement des signes que Jésus accomplit. C’était à Cana de Galilée. Il
manifesta sa gloire, et ses disciples crurent en lui.

Entrons dans le vif du passage qui a inspiré le titre de l’ÉTRENNE, avec la
méditation sur le premier « signe » que Jésus accomplit à Cana de Galilée, tel que le
raconte Jean (2,1-11).
Trois brèves réflexions introductives nous offrent la clé « herméneutique » qui
rend le passage significatif pour notre expérience personnelle et communautaire.

a. Le premier signe de Jésus est un « portail d’entrée »
Lors d’une de ses audiences, le Pape François commente ce passage à l’aide d’une
image très concrète. Il dit que le premier signe de Jésus est « une sorte de « portail
d’entrée », dans lequel sont inscrits des mots et expressions qui éclairent le
mystère tout entier du Christ et ouvrent le cœur des disciples à la foi.»[2] Le premier



signe de Jésus n’est pas un spectacle à admirer, mais plutôt une invitation adressée
au cœur de chaque croyant. Elle appelle à des attitudes qui assurent l’accueil de la
proposition de foi en Lui, comme évoqué à la fin du passage : « et ses disciples
crurent en lui » (v. 11). Ce premier signe à Cana va d’emblée au cœur du message
de Jésus : l’invitation à miser notre vie sur sa parole. « Cana » est – aujourd’hui – la
maison où nous vivons, le travail où nous vivons notre mission, le groupe de jeunes,
les enseignants, les parents que nous accompagnons. Nous sommes les serviteurs
et les disciples des diverses expériences concrètes et quotidiennes.
Et comme à Cana, Marie continue aujourd’hui encore à avoir une mission
fondamentale et fondatrice dans ce processus. C’est elle qui, en marchant avec
nous, nous invite à faire le pas de la foi, une foi librement assumée pour être
d’authentiques serviteurs. Et ce même processus, fait de foi, de liberté et de
service, est le même que celui que Don Bosco a vécu tout au long de sa vie. Même
Don Bosco, dès le rêve des 9 ans, reconnaît Marie comme Mère et Maîtresse de vie
qui l’a soutenu dans sa foi, qui lui a donné le courage d’être un serviteur gratuit
pour les jeunes dans le domaine qu’elle lui a indiqué.

b. L’irruption définitive de Dieu dans l’Histoire
Le Pape Benoît XVI propose un deuxième point de réflexion, à partir des paroles qui
introduisent ce premier signe : « Le troisième jour, il y eut un mariage à Cana de
Galilée. » (v.1)
Dans son livre Jésus de Nazareth, le Pape Benoît XVI dit que nous sommes ici au
cœur du mystère de Dieu qui se manifeste. L’indication de l’heure est un symbole
de toute l’action de Dieu dans l’histoire. Le « troisième jour » communique
l’anticipation de l’accomplissement de l’histoire du salut qui advient dans la
résurrection du Christ, le troisième jour. Nous assistons en ce moment précis, dit le
Pape, « à l’irruption définitive de Dieu sur la terre »[3]. Cana est un lieu qui contient
de manière humble et cachée l’accomplissement du projet de l’amour de Dieu pour
l’humanité. Cana est tout lieu où nous sommes envoyés, en tant qu’espace où Dieu
continue de se rendre présent à travers ceux qui écoutent sa parole, la croient et la
vivent.
Cette réflexion a une portée vraiment significative pour nous. Si « Cana » est
chaque lieu où nous vivons, alors nous sommes ceux que le Seigneur appelle à être
signes et porteurs de son amour pour les jeunes, pour l’humanité. Certes, «
l’irruption de Dieu sur la terre » ne dépend pas de nous, mais il nous est donné la
possibilité de la faciliter comme un don librement reçu et librement accueilli.
Chaque action que nous vivons de manière généreuse participe à ce projet de
Dieu… mais même notre résistance ou notre rejet risque de priver les autres de ce



« bon vin ».

c. Jésus inaugure une relation d’amour, une alliance de bonté et
d’abondance
Un troisième point introductif, également tiré du Pape Benoît XVI : l’ambiance de la
fête des noces est la dimension la plus appropriée qui caractérise la relation de
Dieu avec toute l’humanité, l’alliance nuptiale par excellence.[4]

Nous nous rendons vraiment, compte que Jésus ne vient pas simplement nous
délivrer un message. À travers ce premier signe, ce que Jésus s’apprête à
inaugurer, c’est une relation d’amour, une alliance de bonté et d’abondance. Jésus
nous invite à entrer dans une relation vivante et vivifiante. Avec lui, nous habitons
un espace sacré où, tout d’abord, nous découvrons que nous sommes aimés. Dans
cette relation d’amour, nous sommes positivement mis au défi et encouragés à le
suivre.
Reconnaissant que nous sommes toujours à la recherche de ce « bon vin » qui ne
manque jamais, il n’y a qu’un seul chemin à suivre, celui indiqué par Marie : « Tout
ce qu’il vous dira, faites-le ». Les noces, d’une part, inaugurent une réalité nouvelle
et, d’autre part, scellent l’alliance nouvelle et éternelle.
Nous pouvons dire que l’expérience de Cana est un véritable « sein maternel » dans
lequel la fidélité de Dieu vient à notre rencontre, complétant et portant à son
achèvement la recherche d’amour par l’homme. Cela signifie que lorsque le
moment est venu, on répond à la proposition de Jésus en obéissant (ob-audire), à
l’écoute de la foi vécue fidèlement.
Le banquet devient ainsi l’autel qui distribue abondamment le vin nouveau de la
Parole. Une distribution généreuse, fruit d’une foi vécue dans la liberté. À
l’invitation de Marie, cette vie éclairée par la Parole de Jésus est vécue sous forme
de service pour le bien de tous, avec une pleine disponibilité du cœur.
À la lumière du texte des noces de Cana, l’ÉTRENNE 2026 nous soumet divers défis.
Je suis convaincu que l’appel lancé à chaque Groupe de la Famille Salésienne pour
vivre son propre charisme trouve dans ce passage de l’Évangile d’autres stimuli à
vivre en faveur des jeunes et de tous ceux qui partagent la mission salésienne. Non
seulement cela, mais aussi pour servir de nombreuses personnes dans différentes
parties du monde à qui le Seigneur demande d’apporter le vin de l’espérance, la
joie de la communion.

1. REGARDER – Accueillir les signes des temps
Un premier appel que je vous invite à accueillir et à méditer concerne l’attitude de
Marie : la femme attentive à ce qui se passait autour d’elle. L’Évangile nous



dit simplement que « Le troisième jour, il y eut un mariage à Cana de Galilée. La
mère de Jésus était là. » (v.1) L’Évangile ne donne pas d’autres informations. Mais
lorsque nous écoutons ces quelques paroles et que nous les relions à sa réaction,
nous commençons à entrevoir certains éléments significatifs du cœur de Marie.

a. Marie n’était pas une invitée « neutre »
La présence de Marie était une présence attentive et s’intéressant à tout ce qui se
passait autour d’elle. Au sens figuré mais significatif, on peut dire que Marie a
accueilli avec enthousiasme le temps et l’histoire de ceux qui l’avaient voulue
comme invitée à leur mariage. Marie pouvait tranquillement se sentir comme une
personne qui n’avait pas à intervenir, même si elle pressentait la triste
conséquence du manque de vin. Pourtant, elle a choisi de ne pas rester indifférente.
Voici un premier aspect sur lequel nous sommes appelés, en tant que disciples de
Jésus, à nous poser la question suivante : dans quelle mesure nous sentons-nous
interpellés par rapport aux événements de l’histoire que nous vivons et dans les
lieux que nous habitons ? Quelle position adoptons-nous alors que nous pouvons
aussi choisir de rester à distance parce que pour certaines choses, « ce n’est pas à
moi de », « ce n’est pas de ma responsabilité » ? À la lumière de ce que Marie a fait,
face aux défis qui nous entourent, nous nous sentons profondément et
personnellement interpellés. Dans une culture de l’anonymat et de l’indifférence,
nous reconnaissons que nous risquons nous aussi de vivre des choix sous la
bannière du « politiquement correct » !
Accueillir le temps et l’histoire comme attitude existentielle implique certaines
exigences que nous ne pouvons saisir et assumer qu’à la lumière de la foi au Christ.
Dans le domaine éducatif et pastoral, ce choix de Marie nous rappelle avec force et
douceur de ne pas tomber dans l’indifférence qui non seulement justifie les choses,
mais les encourage aussi passivement et indirectement. Combien de fois ne
voyons-nous pas même des personnes dites « d’Église » se replier sur leur propre
bien-être, face au sort des réfugiés, des pauvres et des personnes vulnérables, les
considérant comme une nuisance et un déchet ?

b. Les défis et les difficultés doivent être reconnus et affrontés, et non mis
de côté
C’est ce que Marie a fait à Cana. Combien de fois ne nous arrive-t-il pas que, face à
des situations difficiles imprévues, au lieu de les affronter avec la force de la
sérénité et de la passion apostolique, nous nous en éloignions en nous justifiant
trop facilement ! Le danger est que, peu à peu, cette inertie pastorale devienne une
« culture » parmi nous aussi. Nous attendons – et nous exigeons – que les autres



fassent leur part ; peut-être les blâmons-nous, et croyons-nous ainsi que nous
anesthésions notre conscience, en feignant de croire que nous, nous n’avons rien à
offrir, ou que nous n’avons pas à nous remettre en question.
Quand les pauvres frappent à la porte, nous n’avons pas le droit de faire comme si
de rien n’était. Pour notre père et maître Don Bosco, sa réponse ne partait pas d’un
calcul de moyens, mais de la disponibilité de son cœur qui était en phase avec les
jeunes de son temps. Dès le début, il a été animé par le désir d’entrer en contact
avec eux, pauvres et nécessiteux qu’ils étaient. Gardons-nous de nous laisser
entraîner dans la perspective d’une vie consacrée et pastorale fortement influencée
par une mentalité bourgeoise et sélective. Ce n’est pas nous qui choisissons les
pauvres ; les pauvres nous sont envoyés par la Providence. Accueillir les jeunes
pauvres et faire tout ce que nous pouvons pour eux est un appel que nous devons
prendre au sérieux.

c. L’histoire est l’écrin qui révèle l’action de Dieu
Une troisième leçon que nous tirons de l’action de Marie est la conscience que dans
les petits et humbles moments, vécus avec générosité, l’histoire devient un écrin
qui révèle l’action de Dieu. Une simple attention maternelle – une invitation pleine
de sollicitude aux serviteurs – prépare le terrain pour l’heure de Jésus, pour son
premier signe. Comme le Seigneur nous surprend lorsque nous sommes attentifs
aux détails de l’existence humaine, surtout auprès des pauvres et des nécessiteux !
Combien de vies n’ont-elles expérimenté le baume de la miséricorde de Dieu à
travers des gestes attentionnés d’éducateurs et éducatrices qui, avec une bonté
maternelle, ont offert un sourire, un mot d’encouragement, plutôt que des regards
de condamnation ou des paroles humiliantes !
Toute l’expérience de Don Bosco nous enseigne que « la cour de récréation », à la
fois physique et métaphorique, est le lieu où se révèle la bonté de Dieu. Nous
communiquons la bonté affectueuse (« amorevolezza ») en la vivant sereinement
lorsque nous sommes présents parmi et pour les jeunes qui se sentent alors
reconnus, appréciés et aimés. Le partage se construit dans la relation avec nos
collaborateurs et collaboratrices lorsqu’ils nous sollicitent pour « cinq minutes »
d’écoute. La sagesse pastorale et éducative se manifeste dans des gestes
quotidiens, vécus avec un cœur ouvert, disponible, attentif et affectueux.
Il convient de rappeler ici une réflexion plus actuelle que jamais offerte par le
Salésien Dominic Veliath sur le contexte de l’Asie du Sud.[5] Il écrit :

« Le charisme salésien est toujours en pèlerinage. Tout pèlerinage comporte un
certain niveau de risque. Parfois l’on est confronté au défi de s’aventurer sur un



chemin qui peut sembler encore inexploré. C’est dans ce contexte que chaque
Salésien, y compris celui de l’Asie du Sud, confiant en la présence constante de
l’Esprit de Dieu, enraciné dans le charisme salésien et en communion fraternelle
avec toute la Congrégation Salésienne, est appelé à poursuivre son chemin avec un
peu de cette confiance qui a été décrite avec une grande acuité par le poète
Antonio Machado dans son poème Caminante no hay Camino :  » Toi qui marches, il
n’existe pas de chemin, le chemin se fait en marchant.  » »[6]

Marie, la femme attentive à ce qui se passait autour d’elle, nous invite à ne
pas rester distants, indifférents aux besoins de ceux que le Seigneur nous demande
d’accompagner.

d. Invitation à la réflexion
– En tant que Communautés et Groupes, demandons-nous s’il existe des espaces et
des moments où nous réfléchissons ensemble à la pauvreté qui nous entoure.
– Demandons-nous si notre style de vie est vraiment un témoignage authentique
pour ceux qui nous connaissent, pour ceux que nous servons, parfois vraiment
pauvres de corps et d’esprit.
– Demandons-nous si les pauvres sont des numéros et un objet d’idéologie et de
stratégie pastorale, ou si nous sommes leurs serviteurs avec les moyens dont nous
disposons. À quel point sommes-nous généreux avec nos « cinq poissons et deux
pains » ?

2. ÉCOUTER – Enracinés dans la foi en Christ
Marie, attentive à ce qui se passait autour d’elle, dit aux serviteurs : « Tout ce qu’il
vous dira, faites-le. » (v.5) L’invitation est claire et simple. Mais nous savons que
c’est aussi très difficile. Il ne s’agit pas seulement de reconnaître les événements
avec leurs urgences et leurs besoins, mais de les lire à la lumière de la foi en Christ.
La plupart du temps, nous faisons bien la lecture des événements, de manière
professionnelle et compétente, avec des analyses généralement bien développées
et précises, à un niveau – pour ainsi dire – « horizontal ». Mais pour nous qui suivons
Jésus, ce niveau – qui ne doit jamais manquer – doit absolument être accompagné
du niveau « vertical ». Comme il est facile pour nous, pour répondre à diverses
urgences, de nous lancer dans une activité frénétique en faveur des pauvres et des
nécessiteux et, à la longue, de finir souvent par être aspirés dans un tourbillon
d’activisme qui ne nous laisse pas le temps de regarder les visages de ceux que
nous souhaitons servir, ou même le visage de Celui qui nous a appelés à les servir
en Son nom !



a. Les événements doivent être lus et vécus à la lumière du Christ
Marie invite à une réponse qui corresponde sûrement à la difficulté inattendue, mais
avec une indication très claire : « Tout ce qu’il vous dira, faites-le. » L’accent
principal n’est pas mis sur ce qui doit être fait, mais sur Celui qui dit ce qui doit être
fait ! Les événements doivent être lus et affrontés à la lumière du Christ. C’est une
indication indispensable comme une source d’énergie réelle pour ceux qui croient. Il
existe différentes façons de répondre à la pauvreté. Le croyant opte pour ceci : agir
sur la base de la Parole de Jésus. Pour le croyant en Christ, ce que tant de saints de
la charité ont transmis par leur vie et leur témoignage est valable. Notre père Don
Bosco lui-même l’a transmis de manière claire : agir au nom de Jésus.
Il est très important pour nous de voir combien les premiers Salésiens ont conservé
dans leur mémoire la figure de Don Bosco, en particulier dans ses traits spirituels et
mystiques les plus profonds. Dans un article des Constitutions Salésiennes, l’article
10, qui ouvre la section sur l’esprit salésien, nous trouvons la synthèse de cet appel
que Don Bosco a vécu authentiquement :

Article 10 :
« Don Bosco a vécu et nous a transmis, sous l’inspiration de Dieu, un style original
de vie et d’action : l’esprit salésien.
La charité pastorale en est le centre et la synthèse ; elle est marquée par le
dynamisme juvénile qui se manifestait avec tant de force en notre Fondateur et aux
origines de notre Société. C’est un élan apostolique qui nous fait chercher les âmes
et ne servir que Dieu seul. »

b. La volonté de Dieu émerge des événements que nous vivons
Dans cette dynamique, enracinée dans le Christ, se déclenche une expérience qui
nous fait progressivement révéler le dessein de Dieu. La volonté de Dieu émerge de
l’intérieur de notre collaboration aux événements que nous vivons en Lui et à cause
de Lui. Et lorsque nous sommes sincères et que nous agissons à partir de son
regard, le Seigneur de la vie nous surprend toujours de la manière la plus
inattendue. Croire n’est donc pas un choix qui garantit les succès et les triomphes ;
croire, c’est se confier entre ses mains, c’est grandir dans la certitude absolue qui
vient d’un cœur guidé par la Divine Providence. Si la logique du calcul prend la
place de ce choix radical, alors tout prend une autre direction, dont nous ne
connaissons pas le but. Marie demeure le guide absolument fiable. Telle elle a été
et telle elle continue d’être.
Dans l’épisode de l’Évangile sur lequel nous méditons, en effet, nous ne trouvons
pas un mot de doute ou de méfiance, ni même simplement de résignation de la part



des serviteurs : seulement des gestes de confiance, une confiance pleine et totale :

« Sa mère dit à ceux qui servaient : « Tout ce qu’il vous dira, faites-le. » Or, il y
avait là six jarres de pierre pour les purifications rituelles des Juifs ; chacune
contenait deux à trois mesures, (c’est-à-dire environ cent litres). Jésus dit à ceux qui
servaient : « Remplissez d’eau les jarres. » Et ils les remplirent jusqu’au bord. Il leur
dit : « Maintenant, puisez, et portez-en au maître du repas. » Ils lui en portèrent. »
(vv.5-8)

Ce sont des versets qui communiquent – dans le silence total des protagonistes –
une disponibilité, une promptitude et une générosité qui peuvent aussi nous laisser
un peu perplexes. Au contraire ! C’est la réaction de ceux qui choisissent de miser
sur la Parole entendue. C’est la position de ceux qui croient vraiment. C’est le choix
de ceux qui ne sont pas là pour poser des questions ou, pire encore, des conditions.
Voilà, le serviteur fidèle !

c. Un processus nourri et éclairé par la Parole
Finalement, nous saisissons un fait que nous, croyants, ne pouvons pas ignorer :
c’est un processus qui tient parce qu’il est continuellement nourri et
éclairé par la Parole. Tout interpréter à la lumière de Dieu et contempler sa
volonté dans les événements qui se déroulent devant nous n’est pas un fait
automatique. Interpréter toute chose à la lumière de Dieu et contempler sa volonté
dans les événements qui se déroulent devant nous n’est pas une évidence. Cela
exige un cœur à l’écoute de la puissance de la Parole. C’est un besoin que, dans
une culture comme la nôtre, où l’efficience prime sur l’efficacité et où le résultat est
considéré plus important que le processus, nous risquons constamment de sous-
estimer, passant directement à l’action, même avec les meilleures intentions. Il en
résulte que le point de référence – la Parole méditée et contemplée – s’affaiblit de
plus en plus et, à la longue, finit même par être considéré comme une perte de
temps.
Combien de fois entendons-nous, même dans nos communautés religieuses, que
nous n’avons pas le temps de méditer parce que nous sommes très occupés par
des engagements pastoraux ? Et plus les engagements sont grands, plus nous
abandonnons l’amitié avec la Parole. Il en résulte, malheureusement, une
autoréférentialité pastorale qui se renforce au nom de l’action et des engagements
pastoraux. En correspondance avec ce que le Pape François a défini un jour comme
la « mondanité spirituelle », nous courons un risque très similaire, l’impasse de la «
mondanité pastorale ». C’est-à-dire que nous faisons l’œuvre de Dieu avec de



grands efforts, mais à long terme, nous oublions ce Dieu qui nous a initialement
appelés à le servir. Quelle tragédie quand, croyant servir Dieu à travers les pauvres,
nous finissons par justifier son inutilité même. Nous finissons par ériger nos propres
projets pastoraux en idoles !
Je voudrais offrir ici une réflexion sur la force et la centralité de la Parole d’une
sainte de la charité que beaucoup d’entre nous ont rencontrée : Mère Teresa de
Calcutta. Elle a écrit à ses sœurs – et à tous les Missionnaires de la Charité – des
paroles qui sont aussi valables pour nous aujourd’hui :

« Je m’inquiète de ce que certains d’entre vous n’aient pas encore vraiment
rencontré Jésus – seul à seul – vous et Jésus seulement. Nous pouvons certes passer
du temps à la chapelle, mais avez-vous perçu – avec les yeux de l’âme – avec quel
amour il vous regarde ? Avez-vous vraiment fait connaissance avec Jésus vivant,
non pas à partir de livres mais pour l’avoir hébergé dans votre cœur ? Avez-vous
entendu ses mots d’amour ? (…) N’abandonnez jamais ce contact intime et
quotidien avec Jésus comme une personne réelle vivante, et non pas comme une
pure idée. Comment pourrions-nous passer un seul jour sans écouter Jésus dire « Je
t’aime » (…) C’est impossible ! Notre âme en a besoin autant que notre corps a
besoin de respirer. Sinon, la prière meurt et la méditation dégénère en simple
réflexion. Jésus veut que chacun de nous l’écoute, lui qui vous parle dans le silence
du cœur. Soyez attentifs à tout ce qui pourrait empêcher ce contact personnel avec
Jésus vivant. »[7]

L’invitation chaleureuse de sainte Teresa de Calcutta s’adresse à tous ceux qui
veulent faire de la foi la source de leur identité et de leurs actes. Être croyants nous
place au cœur de l’histoire afin que, en tant que protagonistes, nous accueillions et
vivions l’histoire et dans l’histoire à la lumière du Christ. Ce n’est qu’ainsi –
alimentés et nourris par la Parole – que nous pourrons voir avec étonnement
comment la volonté de Dieu apparaît plus claire à nos yeux.

d. Invitation à la réflexion
– Reconnaissons-nous combien il est facile de répondre aux besoins des pauvres et
d’offrir des processus éducatifs et pastoraux sans une lecture humaine et spirituelle
préalable de la situation ?
– En tant que Communautés et Groupes, reconnaissons-nous l’urgence du courage
de « perdre » du temps à réfléchir et à prier avant d’agir ? La valeur des
propositions réside dans les racines qui nourrissent l’arbre afin qu’il donne des fruits
bons et durables.
– Avons-nous intériorisé que le service des pauvres est une conséquence de notre



rencontre avec le Christ, parce qu’ils sont eux-mêmes ceux qui nous ramènent à Lui
pour les servir encore plus ?
– Réalisons-nous constamment que le danger de la « mondanité pastorale » finit par
nourrir notre ego avec, pour conséquence, qu’au lieu de servir les pauvres, nous
finissons par nous servir des pauvres ?

3. CHOISIR – Vivre l’appel avec liberté
L’histoire du « signe » de Cana offre des perspectives supplémentaires qui éclairent
davantage notre expérience de foi vécue, servant de guide et de rappel pour nos
cheminements éducatifs et pastoraux. Les serviteurs écoutent, accueillent et
obéissent, comme Marie le leur avait demandé. Leur attitude et leurs choix sont
comme la réalisation d’une autre déclaration de Jésus lorsque, dans le fameux
épisode de l’Évangile de Luc, « une femme éleva la voix au milieu de la foule pour
lui dire : « Béni soit le sein qui t’a porté et le sein qui t’a allaité ! ». Alors Jésus lui
déclara : « Heureux plutôt ceux qui écoutent la parole de Dieu, et qui la gardent ! ».
» (Lc 11,27-28)
Voilà la clé. Il est important et crucial de se sentir partie prenante de l’histoire
humaine, en accueillant et en « lisant » les signes des temps ; il est absolument
nécessaire d’être enraciné dans la foi en Christ. Mais la vérité de ces deux attitudes
est beaucoup plus évidente lorsque nous accueillons et vivons la Parole. Alors se
dessine le chemin d’une foi authentique, marqué par une croissance saine et solide.

a. Une écoute libre en toute confiance
Le tournant est mis en évidence par cette écoute libre marquée par une confiance
totale. Les phrases de l’Évangile ont une charge très forte et un sens toujours
actuel.

« Jésus dit à ceux qui servaient : « Remplissez d’eau les jarres. » Et ils les remplirent
jusqu’au bord. Il leur dit : « Maintenant, puisez, et portez-en au maître du repas. »
Ils lui en portèrent. » (Jn 2, 7-8)

Quand on fait confiance à Jésus, il n’y a pas de place pour autre chose. Au contraire,
la disponibilité humaine devient encore plus pleine et plus joyeuse, plus prête et
plus généreuse. L’auteur de l’Évangile offre un détail que, en tant qu’éducateurs et
pasteurs, nous ne pouvons manquer de remarquer : « Et ils remplirent [les jarres]
jusqu’au bord. » (v.7) À ras bord, au-delà de la quantité déjà abondante du contenu
des jarres. Il vaut la peine d’être généreux, toujours, d’une générosité « débordante
». Quand Jésus appelle, on avance ainsi, en obéissant – ob-audire – librement et
sans retenue, encore et encore, comme le suggère la suite de l’Évangile : « Il leur



dit : « Maintenant, puisez, et portez-en au maître du repas. » Ils lui en portèrent. »
(v.8)
Je crois que beaucoup d’entre nous, dans notre vie, comme enfants et comme
jeunes, mais je crois aussi comme adultes, avons eu la joie de rencontrer des
personnes qui nous rappellent la générosité de ces serviteurs. Des gens que nous
portons encore dans nos cœurs et nos esprits, non pas tant pour les choses qu’ils
ont faites, mais pour l’attitude libre et généreuse qu’ils nous ont transmise. Ils nous
ont certainement marqués, parce que leur cœur était habité par la présence de
Jésus ; ils avaient un cœur éclairé et guidé par la Parole et nourri de l’Eucharistie.

b. Chaque action n’a de sens – logos – que dans et à partir de la Parole –
Logos
Dans les serviteurs, nous saisissons ce qui nous est demandé aujourd’hui, si nous
voulons vraiment offrir une expérience de croissance intégrale à ceux que nous
sommes appelés à servir. Nous ne serons d’authentiques éducateurs et pasteurs
que lorsque toutes nos actions puiseront un sens (raison, motif, logos) dans et à
partir de la Parole (Logos). Ce n’est que dans une pratique de vie tissée de paroles
et d’actions qui se laissent imprégner par la Parole que nous pouvons dépasser le
mur de l’indifférence et de l’apathie si répandues aujourd’hui. Quand nous voyons
que manque le vin de l’espérance et de la vraie joie, quand nous nous sentons
impuissants face à tant de défis réels que nous rencontrons chaque jour, la
tentation est de nous défendre en prenant nos distances et en faisant le minimum.
Mais il y a une autre option qui est évangélique et salésienne : « s’abandonner » et
« faire confiance » à sa Parole… Comme nous en témoignent les serviteurs, comme
nous en témoignent Don Bosco et de nombreux Salésiens connus, avec leurs choix
concrets, toujours précédés d’une attention précise et systématique aux sources de
leur vie. C’est de cet espace sacré et profond que tout a émané. Ils ont été des
disciples et des serviteurs qui ont fait de leur vie pour et avec les autres une
expérience qui prolongeait leur relation avec Jésus, vécue avec la force de sa
Parole. Il ne s’agissait pas d’un dévotionnisme abstrait ou d’un piétisme émotionnel,
mais d’une expression et d’une synthèse de la maturité humaine et spirituelle, de
clairvoyance intelligente et sage, d’empathie humaine et d’élan mystique. Dans leur
ob-audire vécu avec une personnalité forte et déterminée, on ne voit aucun signe
de faiblesse ou de résignation passive. On peut dire qu’ils ont vécu leur rôle de
protagonistes dans un cadre relationnel marqué par la grâce d’unité, un cadre
existentiel profondément humain et profondément divin. En obéissant, ils n’ont pas
du tout renoncé à leur personnalité, mais ils l’ont plutôt façonnée à travers cette
grâce. Leur confiance en la parole de Jésus, comme celle des serviteurs, continue à



nous offrir un vin nouveau qui inaugure une vie nouvelle, pour nous comme pour
nos jeunes.

c. Le danger d’une foi qui s’adapte à la culture dominante
Et nous reconnaissons ici l’invitation à ne pas succomber au danger d’une foi qui
s’adapte à la culture dominante. La dimension prophétique de notre mission doit
affronter un contexte comme celui d’aujourd’hui, qui « tire vers le bas », l’immédiat,
l’utile et l’avantageux, celui qui est gratifiant ici et maintenant, voire le plus
confortable. La parole de Jésus aux serviteurs pouvait être « gérée » et « traitée »
d’une manière purement humaine, avec une méfiance très plausible et «
raisonnable ». Le résultat aurait été très différent, on peut facilement l’imaginer.
Combien de fois ne nous arrive-t-il pas aujourd’hui que, face à des défis pastoraux
urgents, la raison humaine prenne le dessus. Une lecture purement horizontale,
savamment construite en elle-même, finit par s’affaiblir, au point d’exclure une
lecture fondée sur la foi des défis que nous sommes appelés à affronter. D’une part,
nous sommes conscients que les études et les recherches sur les jeunes nous
invitent à écouter leur quête de sens, mais d’autre part – à cette prise de
conscience qui demande une réponse prophétique – nous nous limitons à donner
soit une réponse purement horizontale, répondant peut-être seulement à un besoin
plutôt qu’à la question implicite du sens.
On a l’impression que nous projetons parfois nos peurs sur les jeunes, parce que
cela nous met mal à l’aise pour les affronter et les surmonter, cela nous fait sortir
de nos zones de confort. En restant du côté purement humain et rationnel, ou de la
culture dominante, nous nous sentons superficiellement justifiés, tandis que nos
jeunes continuent de crier dans le désert.
En lisant l’histoire des débuts au Valdocco, dans la maison Pinardi à partir de 1847,
nous voyons que Don Bosco offre aux jeunes des expériences fortes et solides. Il
cherchait des jeunes pauvres et sans abri pour leur donner le strict nécessaire :
nourriture, logement, éducation. Mais dès le début, Don Bosco était conscient qu’il
était nécessaire de faire des propositions que nous appelons aujourd’hui «
intégrales ». Pietro Braido écrit :

« Humble dès les origines, la première institution de Don Bosco s’est développée
lentement, mais avec une vigueur et une notoriété croissantes, comme la graine de
moutarde de l’Évangile. Mais c’est grâce à un opérateur d’une telle force intérieure,
d’une foi humaine et chrétienne aussi solide, d’une capacité d’implication et de
rayonnement si marquée, qu’il a fini par donner des images de lui-même beaucoup
plus dilatées que la réalité. La même chose se produirait à l’avenir. » [8]



« Cependant, il ne s’efforçait pas uniquement de faire de la publicité. Dans ses
efforts pour revitaliser et renforcer la vie religieuse, morale et, par conséquent,
civique des jeunes, en particulier ceux de la classe ouvrière – les « jeunes artisans
pauvres » –, il savait aussi recourir à des moyens puissants, tels que les exercices
spirituels. Déjà en 1847, il avait fait une première expérience pour les « oratoriens »
(…) Plus sûrement, Don Bosco lui-même atteste la répétition d’une expérience
similaire en 1848. Il s’était agi, pour un bon pourcentage de la cinquantaine de
participants, du séjour jour et nuit dans les locaux de l’Oratoire, rendu possible par
la mise à disposition de toute la maison Pinardi. »[9]

Pour que notre réponse soit pleine de foi en la parole de Jésus, nous devons, sans
tarder, accueillir cette invitation avec une grande disponibilité, à la fois envers Celui
qui nous appelle et en réponse à ceux qui attendent. Nos tergiversations, nos
hésitations ne doivent pas avoir le dernier mot.

d. Invitation à la réflexion
– Efforçons-nous de faire en sorte que notre vie de foi prenne la forme d’une
relation empreinte de liberté et d’abandon confiant.
– Examinons nos consciences pour voir si nos motivations sont enracinées dans la
Parole (Logos) et se nourrissent d’elle, libres de motivations autoréférentielles.
– Développons toujours nos capacités intellectuelles à la lumière de la sagesse de
Dieu. Que notre intelligence n’obscurcisse ni n’affaiblisse la voix prophétique de la
Bonne Nouvelle.

4. AGIR – Servir avec une générosité totale
Les noces de Cana ont été une « fête » enrichie par la réponse confiante et
généreuse des serviteurs à l’invitation de Marie à faire ce que Jésus leur avait dit de
faire. Lorsque le service est marqué par un don généreux de soi, une générosité
enracinée dans la foi, le résultat est un don pour tous. Nous pouvons le voir dans les
différents processus éducatifs et pastoraux menés par des personnes dévouées à la
mission, par des collaborateurs qui se sentent partie intégrante du charisme et du
projet pastoral salésiens. Don de soi et appartenance constituent une véritable et
réelle acceptation de la vocation, sa réalisation, et non un simple appendice. En fin
de compte, ce sont ces choix fondamentaux qui donnent vie à tout parcours de
croissance intégrale des jeunes. Ce sont des options qui en conditionnent
positivement le résultat.

a. Servir librement parce que nous sommes enracinés en Christ
Il n’y a pas de liberté plus authentique et plus vraie que celle qui émane de cette



relation avec Lui. La joie du serviteur libre découle d’un cœur qui a déjà trouvé le
centre de sa propre identité. Le serviteur qui se nourrit de la source qui est le Christ
n’a pas d’autres intentions ou motivations. Il vit bien son service sans avoir besoin
de rechercher des gratifications personnelles venant de l’extérieur. Son cœur est
déjà plein de Celui qui l’a appelé et envoyé, et cela suffit pour le faire avancer.
Son don de soi est donc limpide, et c’est pourquoi il communique à l’extérieur ce
sentiment de liberté intérieure. C’est de là que vient la joie véritable que chaque
authentique serviteur des jeunes porte en lui. Nous sommes les porteurs du bon vin,
nous sommes « signes et porteurs de l’amour de Dieu pour les jeunes, spécialement
les plus pauvres » (C 2), non pas parce que nous aurions produit ce vin nous-
mêmes, mais parce que nous croyons qu’il nous a été donné gratuitement. Il nous
est seulement demandé de ne pas le garder comme propriété personnelle, mais de
le distribuer généreusement. La joie que nous communiquons lorsque nous sommes
enracinés en Christ est une joie qui nous est donnée en abondance, mais avec la
promesse que cette joie devient pleine lorsque nous la partageons. La promesse de
Jésus lors de la dernière Cène continue de nous soutenir dans ce service :

« Comme le Père m’a aimé, moi aussi je vous ai aimés. Demeurez dans mon amour.
Si vous gardez mes commandements, vous demeurerez dans mon amour, comme
moi, j’ai gardé les commandements de mon Père et je demeure dans son amour. Je
vous ai dit cela pour que ma joie soit en vous, et que votre joie soit parfaite. » (Jn
15, 9-11)

Au cours de ces derniers mois du Jubilé de l’Année Sainte 2025, beaucoup d’entre
nous ont vécu ou suivi de près l’expérience du Jubilé des Jeunes, entre fin juillet et
début août. Il est frappant de rappeler ici les paroles que saint Jean-Paul II a écrites
dans sa Lettre Apostolique Novo Millennio Ineunte, à la fin de l’Année Sainte 2000,
où l’on trouve un commentaire sur le Jubilé des Jeunes de cette année-là, l’an 2000.
Ce sont des paroles qui respirent la joie. Elles semblent avoir été écrites pour nous
aujourd’hui, nous qui avons affaire à des jeunes nés au tournant du millénaire :

« Le Christ n’est-il pas le secret de la vraie liberté et de la joie profonde du cœur ?
Le Christ n’est-il pas l’ami suprême et en même temps l’éducateur de toute amitié
authentique ? Si le Christ est présenté aux jeunes avec son vrai visage, ils le voient
comme une réponse convaincante et ils sont capables de recevoir son message,
même s’il est exigeant et marqué par la Croix. C’est pourquoi, me laissant prendre
par leur enthousiasme, je n’ai pas hésité à leur demander un choix radical de foi et
de vie, leur indiquant une tâche merveilleuse : se faire les « veilleurs du matin » (cf.



Is 21,11-12) en cette aurore du nouveau millénaire. » (NMI n. 9)[10]

Oui, les jeunes sont encore à la recherche de ceux qui ont le courage et la
conviction de la foi dans le Christ. Les recherches ne manquent pas de la part des
jeunes. Nous avons besoin de personnes, d’adultes dans la foi, prêts à présenter le
visage de Jésus, comme serviteurs et pèlerins. Nous avons besoin d’éducateurs et
de pasteurs qui soient prêts à écouter et à vivre la Bonne Nouvelle.

b. Coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes
Par ce service convaincu et joyeux, nous, éducateurs et pasteurs, nous devenons
des coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes. Comme Marie, nous aussi,
nous avons fait le choix de ne pas nous tenir à l’écart de ce qui se passe autour de
nous. Nous avons choisi de faire partie de l’histoire des jeunes, parce que nous
sommes convaincus que ces jeunes, aujourd’hui plus que jamais, portent dans leur
cœur la question : « Seigneur, où demeures-tu ? » (Jn 1,38). Ils le cherchent, peut-
être même sans le savoir. Ils n’ont pas le vocabulaire pour le dire, mais ils ont cette
soif profonde qui ne laisse pas leur cœur en paix. Si le bon langage manque, le
cœur inquiet ne manque certainement pas.
Combien grande est notre responsabilité, nous qui avons rencontré Jésus, qui nous
arrêtons souvent avec Jésus, chaque jour ! Mais ce n’est que lorsque nous vivons
cette rencontre avec fidélité et cohérence que nous sommes capables de
comprendre et de saisir la demande silencieuse des jeunes. Dans cette logique d’un
« silence qui interpelle de manière assourdissante », les éducateurs et pasteurs
véritables communiquent par leur témoignage et leur fidélité cette étincelle qui,
seule, sait enflammer les cœurs. Le « talent » de la Bonne Nouvelle nous a été
confié. Malheur à nous si nous le négligeons, ou, pire encore, si nous l’enterrons.
Au cours de sa vie, courte mais intense, Simone Weil (1909-1943) – philosophe,
militante politique et mystique française, femme désespérément en recherche – a
profondément marqué la pensée philosophique française du XXème siècle. À un
certain moment de sa vie, elle entre en contact avec le Père Joseph-Marie Perrin,
Dominicain. De cette expérience, elle écrit dans son journal :

« Ce n’est pas par la manière dont un homme parle de Dieu, mais par la manière
dont il parle des choses terrestres que l’on peut le mieux discerner si son âme a
séjourné dans le feu de l’amour de Dieu. »[11]

C’est une phrase lapidaire qui s’inscrit très bien dans nos contextes éducatifs et
pastoraux. La plupart du temps, nos rencontres avec les jeunes et avec tous ceux
que le Seigneur nous fait rencontrer sont faites de simples contacts humains, de



disponibilité généreuse sur les besoins et les thèmes immédiats. Et pourtant, cet
espace d’humanité limpide devient un lieu de révélation de l’amour de Dieu : dans
ces moments-là, nous occupons une « terre sainte » qu’il ne faut pas piétiner. Dans
les cours de récréation du monde, notre présence n’est pas seulement physique,
mais porte tout ce que notre cœur contient. Même en parlant de « choses terrestres
», sans le savoir nous communiquons « qui » ou « ce que » dans nos cœurs nous
avons accueilli et hébergé. Dans ces moments tout simples, notre présence,
porteuse d’un cœur bien disposé, facilite étonnamment le dévoilement du plan de
Dieu pour chaque jeune que nous rencontrons. Heureux sommes-nous si nous en
sommes continuellement conscients. Heureux les jeunes qui rencontrent ces
serviteurs fidèles, généreux et pleins d’une joie véritable et authentique.

c. L’audace de la foi
Enfin, nous ne devons avoir ni peur ni honte : encourageons à titre personnel et
communautaire, l’audace de la foi. Il ne s’agit pas d’une attitude qui défie le monde,
encore moins d’un fondamentalisme absurde. C’est plutôt un choix qui nous
enracine dans le Christ et qui nous ouvre ainsi au monde. Il ne s’agit pas de
s’opposer, mais de favoriser des espaces de fraternité, de promouvoir une culture
du dialogue et de vivre des relations empreintes de compassion et d’empathie.
Dans un passage de l’Encyclique Lumen Fidei [La Lumière de la Foi – 29 juin 2013],
le Pape François insiste sur le potentiel d’une foi qui ne vise pas à conquérir mais à
collaborer pour le bien commun. En tant que porteurs d’un charisme qui éduque et
évangélise, la réflexion du Pape nous éclaire et nous pousse à aller de l’avant.

« La foi n’éloigne pas du monde et ne reste pas étrangère à l’engagement concret
de nos contemporains. Sans un amour digne de confiance, rien ne pourrait tenir les
hommes vraiment unis entre eux. Leur unité ne serait concevable que fondée
uniquement sur l’utilité, sur la composition des intérêts, sur la peur, mais non pas
sur le bien de vivre ensemble, ni sur la joie que la simple présence de l’autre peut
susciter. » (n. 51)

Le Pape rappelle ensuite que cette position devient un don inestimable pour ses
conséquences sociales. Ce rappel pour nous, Groupes de la Famille Salésienne, est
crucial parce qu’il nous met en garde contre le danger de considérer la « foi »
comme une « propriété privée », que nous posséderions en opposition aux autres.
Ce n’est pas cela, le sens de l’appel. Le contexte de la fête de Cana nous rappelle
que le vin est pour tous, même pour ceux qui ont mal calculé, même pour ceux qui
se sont faufilés dans la fête, et même pour les mendiants de passage. La foi au



Christ, comme le vin nouveau, inaugure la fête de l’alliance. Voici les paroles du
Pape François :

« La foi fait comprendre la structuration des relations humaines, parce qu’elle en
perçoit le fondement ultime et le destin définitif en Dieu, dans son amour, et elle
éclaire ainsi l’art de l’édification, en devenant un service du bien commun. Oui, la
foi est un bien pour tous, elle est un bien commun, sa lumière n’éclaire pas
seulement l’intérieur de l’Église et ne sert pas seulement à construire une cité
éternelle dans l’au-delà ; elle nous aide aussi à édifier nos sociétés, afin que nous
marchions vers un avenir plein d’espérance. » (n.51)

L’audace de la foi est une confirmation que nous devons prendre au sérieux l’appel
à être coopérateurs du projet de Dieu pour les jeunes. Don Bosco a vécu cet appel
avec une conscience extraordinaire et en a fait un système, un projet, une
expérience familiale. Et cette audace lui faisait dire (et vivre) : « Chaque fois qu’il
s’agit du bien de la jeunesse en péril ou de gagner des âmes à Dieu, je cours en
avant jusqu’à la témérité. »[12]

Nous vivons l’audace de la foi pour favoriser un avenir marqué par l’espérance ;
l’audace de la foi qui trouve ses racines dans le cœur de l’éducateur, du pasteur qui
ne cesse d’aimer, d’espérer, d’aimer son troupeau.

d. Invitation à la réflexion
– Nous n’avons pas peur de nous demander, personnellement et en toute sincérité,
si nous servons vraiment les jeunes ou si nous les utilisons à des fins personnelles.
– Appelés en communauté à éduquer avec le cœur du Bon Pasteur, nous nous
efforçons de trouver des moments qui renforcent en nous la conscience que notre
présence et notre contribution sont destinées à favoriser la découverte du projet de
Dieu pour chaque jeune.
– En me rappelant la phrase de Simone Weil, mon âme séjourne-t-elle « dans le feu
de l’amour de Dieu » ? Si je ne séjourne pas dans cette fournaise de l’amour de
Dieu, peu importe où se trouve l’alternative, où je décide d’habiter !

5. 150 ans – Salésiens Coopérateurs : le rêve prophétique de Don Bosco
continue
Je vous invite à considérer le 150ème anniversaire de la fondation des Salésiens
Coopérateurs comme une expérience qui prolonge les paroles de Marie aux
serviteurs : « Tout ce qu’il vous dira, faites-le. »
Les réflexions menées jusqu’à présent, on peut les voir actualisées dans le projet
que Don Bosco a mûri dès le début de sa mission au Valdocco.



1. Le cœur de Don Bosco était un cœur ouvert à l’accueil des signes des temps,
avec ses défis et ses opportunités.
2. Dès le début, ce fut un chemin enraciné dans la foi en Christ, et cette expérience
personnelle n’a eu son point de départ que dans le Christ.
3. La proposition qu’il mûrissait visait à offrir aux jeunes et à ses premiers
collaborateurs un appel à découvrir et vivre leur propre projet de vie en toute
liberté.
4. Dans un environnement non pollué et saint, où la raison (caractère raisonnable)
et la foi (religion) se nourrissaient mutuellement dans un contexte de bonté
affectueuse (« amorevolezza »), ce chemin avait pour seul but de servir les jeunes
avec une totale générosité et de les aimer inconditionnellement.
Au cours des dernières décennies, nous avons eu diverses occasions et moments de
réflexion qui nous aident à contempler l’expérience des Salésiens Coopérateurs à la
lumière du charisme salésien. Je veux parler de trois sources qui, au cours de cette
année, pourraient nourrir autant de moments d’étude et de réflexion que de
recherche de propositions pastorales nouvelles et créatives.

Le P. Pietro Braido consacre plusieurs pages aux Salésiens Coopérateurs[13]. Je
veux juste mentionner ici quelques pistes pour une vision d’ensemble qui nous offre
une mémoire projetée au-delà du contexte historique et temporel immédiat. Si nous
nous souvenons bien des choix de Don Bosco, nous nous rendons compte que le
thème de l’ÉTRENNE 2026 est en parfaite harmonie avec son action, car il a
toujours été attentif et obéissant à la direction du souffle de l’Esprit de Dieu.
L’idée de Don Bosco était de créer une véritable force missionnaire organisée, une «
armée potentiellement illimitée de personnes, hommes et femmes ». La
caractéristique révolutionnaire était que ces membres partageraient la mission
salésienne tout en restant dans le monde, sans l’obligation des vœux religieux
(pauvreté, chasteté, obéissance) ou de la vie communautaire typique des religieux.
Ils ont été appelés à vivre une foi « évangélisatrice et civilisatrice » dans leur
contexte quotidien.
Depuis les débuts de l’Oratoire, Don Bosco a toujours pu compter sur la
collaboration de prêtres et de laïcs. La vraie nouveauté a été de donner à cette
collaboration une forme officielle et structurée : une Association ou une Union
ecclésiale. Cette entité serait formellement « agrégée » à la Société Salésienne,
créant ainsi un lien spirituel et juridique reconnu.
L’idée n’est pas tombée du ciel. Déjà dans les ébauches des Constitutions
Salésiennes des années 60, Don Bosco avait prévu un chapitre sur les « Membres
Extérieurs ». Bien que cette proposition ait d’abord été rejetée par les Autorités



Vaticanes, Don Bosco n’a pas baissé les bras. Il voulait transformer un réseau d’aide
spontanée et informelle en une Famille spirituelle reconnue, avec une identité
précise et un rôle actif dans la mission salésienne.

« Dans l’’Introduction’ de 1854 au ‘Plan de Règlement de l’Oratoire masculin de
Saint-François de Sales’, Don Bosco exprime l’espoir que le Règlement puisse
« servir de norme (…) pour administrer cette partie du ministère sacré, et de guide
pour les personnes ecclésiastiques et séculières qui y consacrent en grand nombre
leurs efforts avec une sollicitude charitable. » Effectivement, il y avait eu une foule
de collaborateurs ecclésiastiques et laïcs, dont il aimait se souvenir. » (Braido, 174)

La vision originale de Don Bosco nous interpelle à nouveau, parce qu’elle nous
invite à renouveler aujourd’hui ce même esprit apostolique qu’il a rêvé comme base
et fondement. Pour Don Bosco, la figure du Salésien Coopérateur était comme une
figure aux multiples facettes avec une identité et une mission bien précises.
Son identité était celle d’un Salésien dans le monde : un chrétien (laïc, prêtre,
homme ou femme) qui vit l’esprit salésien dans sa propre condition de vie, en
famille et dans la société. Il n’est pas religieux, mais il partage avec les religieux
salésiens le même cœur et la même passion pour le salut des jeunes.
Sa mission avait un double but : la sanctification personnelle (« se faire du bien à
soi-même » : c’est-à-dire être appelé à vivre une vie chrétienne exemplaire, avec
un style de vie simple et vertueux, presque comme s’il était « en Congrégation »).
Puis le salut des autres, l’action apostolique, dans le but d’un engagement actif
envers le prochain, avec un accent particulier sur les « jeunes en difficulté ».
Don Bosco, avec un grand esprit pratique, a établi que ceux qui ne pouvaient pas
réaliser ces œuvres directement (« par eux-mêmes ») pouvaient néanmoins
contribuer en soutenant ceux qui les accomplissaient (« par l’intermédiaire d’autres
»). Ce principe rendait l’expérience accessible à tous, indépendamment de leur âge,
de leur état de santé ou de leurs ressources économiques.

Le P. Egidio Viganò, dans sa lettre L’Association des Salésiens Coopérateurs[14], à
l’occasion de la promulgation solennelle du nouveau Règlement de Vie Apostolique
de l’Association des Salésiens Coopérateurs, 1986, a écrit que ce nouveau
Règlement n’était pas une simple mise à jour normative, mais un événement de
portée historique qui a achevé le renouveau postconciliaire de toute la Famille
Salésienne. Le P. Viganò écrit que si « Don Bosco n’a pas estimé que sa mission de
Fondateur fût achevée, quelque longue et tourmentée qu’elle ait été, avant d’avoir
donné une structure solide et son identité à cette Association », ce processus de



renouveau s’inscrit dans la continuité de l’expérience vécue jusqu’alors qui « était
déjà présente, comme en germe, dès le début de l’œuvre des Oratoires. »
Il ajoute également que le charisme salésien a en lui-même une « vitalité ductile »
qui lui permet de s’adapter à son temps sans perdre sa propre essence. Don Bosco
était parti de l’intuition fondamentale de la mission des jeunes et de l’urgence
d’avoir des collaborateurs permanents. Ce n’est qu’après plus de trente ans de
discernement, de 1841 à 1876, qu’il a pu donner une forme définitive à son projet,
passant d’une dimension diocésaine à une vocation universelle.

Enfin, le P. Pascual Chávez, dans un article sur Le Coopérateur dans l’esprit de
Don Bosco[15], commente « Le Projet de Vie Apostolique : chemin de fidélité au
charisme de Don Bosco », en insistant sur l’intuition originelle de Don Bosco et en
rappelant la fameuse phrase : « J’ai toujours eu besoin de tout le monde ! ». Dans
cette expression, nous trouvons une synthèse complète de sa vision, qui ne se
réduit pas à voir les Coopérateurs comme de simples aides, mais comme des
protagonistes essentiels d’un vaste réseau de collaboration qui a, en fait, rendu
possible la diffusion mondiale de l’Œuvre salésienne.
Le P. Chávez écrit que l’identité du Coopérateur, selon Don Bosco, s’articule en trois
dimensions fondamentales : premièrement, c’est un chrétien catholique ;
deuxièmement, il a une vocation laïque ; troisièmement, il est Salésien dans le
monde, rappelant ainsi la conférence de Don Bosco en 1885. Au cours de cette
conférence, Don Bosco disait :

« Que signifie être Coopérateur Salésien ? Être Coopérateur Salésien veut dire
participer avec d’autres au soutien d’une Œuvre fondée sous les auspices de saint
François de Sales, dont le but est d’aider la Sainte Église dans ses besoins les plus
urgents. Cela veut dire participer à la promotion d’une œuvre très recommandée
par le Saint-Père parce qu’elle éduque les jeunes gens à la vertu, à retrouver le
chemin de l’église-sanctuaire, parce que son but principal est d’instruire la jeunesse
devenue aujourd’hui la cible des méchants, et parce qu’elle promeut dans le
monde, dans les collèges, les pensionnats, les oratoires festifs, les familles, parce
qu’elle promeut – dis-je – l’amour de la religion, les bonnes mœurs, la prière, la
fréquentation des Sacrements et ainsi de suite. »[16]

À la lumière de cette vision de Don Bosco, le Projet de Vie Apostolique (PVA) trace le
chemin pour devenir un témoignage authentique du projet de Dieu pour la
croissance intégrale des jeunes. Ce chemin devient réel lorsque les Salésiens
Coopérateurs s’engagent à :



a. Assurer l’identité de l’Association à travers une fidélité dynamique qui fait
toujours référence à l’intuition et à la motivation originale du Fondateur.
L’étude et la réflexion sur le charisme seront une source nourrissant
continuellement la compréhension et le vécu de l’appel.

b. Renforcer l’unité des membres dans leur diversité.
Que la richesse de la provenance et la variété des dons de chaque membre, et la
situation personnelle de chacun soient l’occasion de créer des espaces de
convergence, de partage et d’habiter de nouveaux espaces d’action.

c. Enfin, promouvoir la vitalité missionnaire de chaque Coopérateur.
L’appel à nous sentir « comme Don Bosco » signifie être guidé par un cœur prêt à «
sortir », un cœur qui se sent envoyé, un cœur missionnaire. Cette conviction permet
de surmonter le danger d’une fermeture qui finit par faire perdre le feu de l’appel.

Avec ces propositions du P. Pascual Chávez, il convient de réitérer son invitation
afin que nous ne perdions pas cette fraîcheur que Don Bosco nous a communiquée
et qu’aujourd’hui il nous appartient de ne pas perdre, de ne pas affaiblir. Son projet
conserve toute sa valeur aujourd’hui encore dans la mesure où chaque Salésien
Coopérateur s’efforce d’être, avant tout, une personne dévouée au bien commun
dans les domaines politique, social et humanitaire. Dans cette perspective,
l’attention particulière portée aux pauvres et aux exclus devient le moteur de
l’action pastorale. Troisièmement, l’engagement envers une communauté de
croyants est réaffirmé, en soutenant la vitalité de l’Église à travers un esprit de
service authentique, véritable et désintéressé. Enfin, l’invitation à se former
continuellement afin que le témoignage, dans son ensemble et partout, soit nourri
par cette spiritualité laïque qui façonne la vie évangélique, une vie porteuse de la
Bonne Nouvelle, levain dans la société.

6. Quelques propositions pastorales
Dans cette dernière partie, je voudrais présenter quelques propositions pastorales
qui peuvent être étudiées et discutées au sein des différents Groupes de la Famille
Salésienne. Ce sont des propositions qui découlent des différentes considérations
exposées jusqu’à présent et qui sont intimement liées à la Parole de Dieu qui nous a
accompagnés dans cette ÉTRENNE 2026. Le souhait, pour moi et pour chaque
membre de la Famille Salésienne, est de toujours mettre devant nous la force et la
lumière de la Parole. Nous appuyant sur cette énergie, nous demandons à l’Esprit
de Dieu de nous donner le courage et la détermination de vivre le message de Jésus
avec foi et, en le vivant, d’apporter le « vin de l’espérance » aux jeunes.



1. « Tout ce qu’il vous dira, faites-le » : vers une pédagogie de l’écoute
personnelle
Les paroles de Marie aux serviteurs de Cana se présentent comme une véritable
méthode éducative. Marie nous invite à une écoute personnelle qui conduit de
l’individualisme indifférent à l’autonomie responsable et solidaire, du conformisme
extérieur stérile à la conversion du cœur.
– Éduquons les jeunes à l’écoute personnelle de la Parole de Dieu vers une foi
adulte et consciente.
– Favorisons le discernement au niveau personnel et communautaire, de groupes et
d’assemblées.

2. Marie à Cana : éducatrice de la liberté authentique
Marie ne force pas les serviteurs, mais les oriente vers Celui qui peut transformer
leur vie. Elle est le modèle de tout éducateur authentique dans la foi : ne pas
imposer, mais proposer ; ne pas contraindre, mais accompagner ; ne pas prendre la
place d’un autre, mais le rendre capable de tenir sa place.
– Grandissons comme éducateurs qui aident les jeunes à se poser les bonnes
questions, en évitant le danger de donner des réponses toutes faites.
– Prenons conscience que faire autorité vient d’un témoignage cohérent et
authentique, et non d’un autoritarisme étouffant.
– Acceptons qu’éduquer à la liberté, c’est aussi anticiper le risque du « non », d’une
réponse négative, d’un rejet, et que, dans tous les cas, il est toujours nécessaire de
respecter les choix des jeunes dans un cheminement progressif de croissance.

3. L’art de lire les signes des temps avec les jeunes
Une pastorale incarnée sait lire la réalité des jeunes sans préjugés ni nostalgie du
passé. Les jeunes vivent dans un monde complexe, traversé par des défis sans
précédent : la révolution numérique, l’incertitude de l’avenir, la crise des
institutions traditionnelles, les nouvelles formes de pauvreté existentielle.
– Écoutons avec empathie : avant de juger, essayons de comprendre le monde des
jeunes de l’intérieur.
– Faisons une lecture de sagesse : voyons dans les changements culturels non
seulement des menaces, mais aussi des opportunités pour l’annonce.
– Favorisons la conversation dans l’Esprit : nous vivons la « synodalité » de manière
claire lorsque nous impliquons les jeunes eux-mêmes dans l’écoute mutuelle, dans
l’analyse de leur réalité et dans la formulation de nouvelles propositions.
– Avec un regard de foi, reconnaissons l’action de Dieu même dans les situations
apparemment les plus éloignées de l’Évangile.



4. Choisir : la liberté chrétienne comme réponse vocationnelle
L’un des points les plus délicats de la Pastorale Salésienne des Jeunes aujourd’hui
réside dans la relation entre la foi et la liberté. Seule l’« écoute libre » nous permet
de faire l’expérience de la force libératrice de l’Évangile.
– Offrons aux jeunes des espaces et des expériences basés sur un christianisme
courageux et sans peur, une proposition de vie chrétienne simple et crédible.
– Orientons vers l’action : chaque action et chaque proposition concrètes doivent
être vécues et guidées par la Parole afin de devenir signes d’une spiritualité
intégrale. Le service apparaît alors comme l’expression naturelle d’une foi mûre et
d’une liberté authentique.

5. Le 150ème anniversaire des Salésiens Coopérateurs : un modèle pour
aujourd’hui
La commémoration du 150ème anniversaire des Salésiens Coopérateurs offre à la
mission salésienne une occasion unique : le rêve de Don Bosco d’un « grand
Mouvement de personnes » engagé pour le bien des jeunes.
– Protagonisme des jeunes : les jeunes ne sont pas seulement des destinataires de
l’action pastorale, mais des sujets actifs. Comme les premiers Coopérateurs depuis
le début, les jeunes ont partagé le rêve de Don Bosco. Il doit en être de même pour
les jeunes d’aujourd’hui : ils sont appelés à être protagonistes de l’évangélisation,
de manière plus explicite que ceux de leur âge.
– Alliances éducatives : la mission salésienne ne peut pas être l’œuvre d’individus,
mais nécessite des réseaux de collaboration entre familles, communautés
chrétiennes, écoles, associations, monde du travail. Les Salésiens Coopérateurs
d’hier et d’aujourd’hui représentent cet esprit d’alliance pastorale.
– Dimension missionnaire : le charisme salésien est intrinsèquement missionnaire.
Tout choix pastoral ne peut se limiter à la préservation de l’existant, mais doit
s’ouvrir aux périphéries, aux nouvelles formes de pauvreté, aux jeunes les plus
éloignés.
– Un sécularisme fécond : les Salésiens Coopérateurs témoignent de la beauté de la
vocation laïque dans l’Église. Cela signifie valoriser et prendre au sérieux le rôle
spécifique des laïcs dans l’éducation à la foi, en respectant et en promouvant leur
compétence et leur autonomie.

Conclusion
L’ÉTRENNE 2026 offre à la Famille Salésienne un programme à la fois exigeant et
fascinant. À une époque où les jeunes sont souvent décrits uniquement en fonction
de leurs problèmes ou de leurs fragilités, la proposition salésienne les regarde avec



les yeux de la foi : lorsqu’ils rencontrent des propositions crédibles et des témoins
faisant autorité, les jeunes se montrent porteurs sincères de dons spécifiques,
vraiment capables d’une écoute authentique, prêts à faire des choix généreux.
Comme Marie à Cana, nous, éducateurs et éducatrices dans la foi, sommes appelés
à témoigner du Christ aux jeunes, non pas comme « objet » mais comme relation
libératrice, à proposer la vie chrétienne non pas comme des règles à suivre, mais
comme plénitude de vie offerte gratuitement. « Tout ce qu’il vous dira, faites-le »
n’est pas une invitation à l’obéissance aveugle, mais à la liberté responsable
communiquée par ceux qui ont déjà rencontré et expérimenté l’Amour, et qui
veulent le partager parce que la vraie vie est en eux.
Je termine par une réflexion de Romano Guardini[17]. Il affirme que « notre foi est
une « foi contestée », qui doit continuellement vérifier ses fondements, et peut-être
se débarrasser de la diversité et de la beauté pour ne s’attacher qu’à l’essentiel ».
Cela signifie que lorsque surgissent le doute ou le découragement, qui nous
assaillent souvent dans notre mission, nous réalisons que la vraie foi est celle « qui
se lève à nouveau contre le doute. […] Cette forme caractéristique de la foi que
(saint John Henry) Newman a bien décrit lorsqu’il a affirmé que « croire » signifie
« être capable de supporter le doute ». »
Le vin nouveau des noces de Cana, qui symbolise la nouveauté promue par ceux
qui croient, nous l’apportons avec joie et espérance aussi et surtout au milieu des
défis et des difficultés, des doutes et des incertitudes. Tant dans l’Église que dans la
société, les jeunes que nous accompagnons sont porteurs d’une soif de vie
authentique. Ils cherchent à rencontrer des croyants qui communiquent une
proposition chrétienne crédible, et c’est pour cette raison qu’ils sont crus par eux.
C’est le défi que l’ÉTRENNE 2026 confie à nous tous, dans la Famille Salésienne, qui
avons à cœur les nouvelles générations.
Le rêve de Don Bosco se poursuit chaque fois qu’un jeune découvre chez les
éducateurs et les pasteurs qu’il rencontre non pas une limite à sa liberté, mais le
chemin pour devenir pleinement lui-même, un croyant qui vit sa foi au service de
ses frères. C’est la « bonne nouvelle » que la mission salésienne est appelée à
annoncer : l’audace de la foi et la joie du partage.
C’est l’ÉTRENNE que je vous offre avec joie et émotion, et que je m’engage à vivre
en premier.

***

L’affiche de STRENNA 2026, dont le thème est « FAITES TOUT CE QU’IL
VOUS DIT », Believers, free to serve (Faites tout ce qu’il vous dit,



croyants, libres de servir), retrace visuellement le passage de l’Évangile
sur les noces de Cana.

Suivant la structure en quatre parties proposée par le Recteur Majeur, l’illustration
met en évidence:  Marie (à gauche) regarde et perçoit le besoin ; elle tourne cette
prise de conscience vers Don Bosco (au centre), représentant le discernement
rempli de foi et l’action compatissante de la mission salésienne, et ensemble, ils
regardent vers Jésus (avec l’auréole), qui montre le chemin ; au premier plan, on
voit les serviteurs – qui écoutent, choisissent et finalement partagent le vin
transformé des jarres – afin que la communauté reçoive l’abondance de Dieu. Les
couleurs et le regroupement soulignent la communion, le service et l’attention : le
regard de Marie éveille la conscience (REGARDER), la présence du Christ donne de
la profondeur et une direction (ÉCOUTER), les gestes libres et confiants des
serviteurs révèlent leur assentiment intérieur (CHOISIR), et leur geste de porter le
vin manifeste un service joyeux (AGIR). Près du sommet de la composition, le petit
cube flottant sert de provocation subtile — un rappel de la façon dont nous pouvons
parfois nous laisser confiner par nos peurs intérieures, nos attitudes rigides, ou
même par de nouvelles idéologies et des systèmes modernes qui promettent le
progrès mais limitent discrètement notre ouverture à l’Esprit et à la véritable liberté
humaine. L’image dans son ensemble nous rappelle que lorsque l’amour écoute la
parole du Christ, le cœur trouve la liberté de choisir, de servir et de partager la joie
transformatrice de Dieu.

***

PAPE FRANÇOIS, Lettre Encyclique Lumen fidei [La Lumière de la Foi] (2013). ↑1.
PAPE FRANÇOIS, Audience générale, 8 juin 2016 :2.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-f
rancesco_20160608_udienza-generale.html ↑
JOSEPH RATZINGER-BENOÎT XVI, Jésus de Nazareth, Libreria Editrice Vaticana,3.
Cité du Vatican, 2007, p. 292. ↑
Ibidem. ↑4.
DOMINIC VELIATH, Encounter of the Salesian Charism. South Asian Context in5.
Journal of Salesian Studies, July–December 2015, Vol.16, n.2, pp.189-207; cf.
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounte
r_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-
Dominic_Veliath1.pdf ↑
Idem, p.207. L’original est en anglais : The Salesian charism is still on a6.
pilgrimage. Every pilgrimage involves a certain amount of risk; at times one is

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-generale.html
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf


challenged to venture along what may seem as yet an uncharted course. It is
in this setting that every Salesian, including the Salesian in the South Asian
context, confident in the abiding presence of the Spirit of God, rooted in the
Salesian charism and in fraternal communion with the Salesian congregation at
large, is called to continue his journey with a little of that trust which has so
insightfully been described by the poet Antonio Machado in his poem Antonio
Machado in his poem Caminante no hay Camino: “Wayfarer! There is no way.
The way is made by walking”. ↑
Extrait de la lettre que Mère Teresa a écrite à toute la Famille des7.
Missionnaires de la Charité, pendant la Semaine Sainte de 1993 – 25 mars, voir
: R. Cantalamessa, La Troisième prédication de l’Avent, le 19 décembre 2003 :
« Connaissez-vous Jésus vivant ? » ↑
PIETRO BRAIDO, Don Bosco, prete dei giovani, nel secolo delle libertà, (LAS –8.
Roma 2009), Vol. I, Cap. VII: La rivelazione di Don Bosco educatore
(1846-1850), p.216. ↑
Idem., p. 223. ↑9.
SAINT JEAN-PAUL II, Lettre Apostolique Novo Millennio Ineunte [Au début du10.
nouveau millénaire], 6 janvier 2001. ↑
SIMONE WEIL, Carnet de notes IV, pp. 182-183. ↑11.
Lettre à M. CARLO VESPIGNANI, 11 avril 1877, in FRANCESCO MOTTO (éd.),12.
GIOVANNI BOSCO, Epistolario, Vol. V (1876-1877), LAS-Rome 2012, p.344. Cf.
aussi Constitutions Salésiennes, art. 19. ↑
PIETRO BRAIDO, Don Bosco prêtre des jeunes au siècle de la liberté. Vol. 2, LAS13.
2009. Je suggère de lire le chapitre vingt-deux, Un projet de solidarité
catholique dans la mission parmi les jeunes ( 1873-1877), pp. 173-205. ↑
EGIDIO VIGANÒ, L’Association des Salésiens Coopérateurs, Lettre publiée dans14.
ACG 318, 1986. ↑
https://www.donboscoland.it/it/page/il-cooperatore-nella-mente-di-don-bosco ↑15.
Bulletin Salésien, Juillet 1885, An IX. n. 7 voir :16.
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASH
f4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA
↑
ROMANO GUARDINI, Sorge um dem Menschen Bd. I, Werkbund, Würzburg17.
1962, tr. it. par Albino Babolin, Ansia per l’uomo, Vol. I, Morcelliana, Brescia
1970, p. 130. (En français : De la mélancolie, Éditions du Seuil ). ↑

 

https://www.donboscoland.it/it/page/il-cooperatore-nella-mente-di-don-bosco
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASHf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA
https://sdl.sdb.org:9343/greenstone3/library/collection/bolletin/document/HASHf4b23f9c8aeedeefebb44e;jsessionid=5747EC043839057DDD329A721E7B8FAA

