
⏱ ️Temps de lecture : 13 min.

Le 27 septembre 2025, le père Fabio Attard, recteur majeur des Salésiens, a reçu
des mains du maire de Catane, l’avocat Enrico Trantino, la citoyenneté d’honneur
de la ville. Il prononça un discours sur l’urgence éducative contemporaine. Partant
de l’analyse de la « société liquide » de Bauman, le père Attard dénonce une culture
qui transforme les jeunes à éduquer en clients à séduire, les laissant sans repères
dans un désert existentiel. Se référant à l’héritage de Don Bosco, il souligne
combien les jeunes recherchent désespérément des adultes authentiques et des
propositions de valeurs intégrales. Le discours lance un appel urgent à construire
des alliances éducatives entre les institutions civiles et religieuses, en investissant
dans la formation d’éducateurs qualifiés. Il conclut en invoquant le courage de
l’espoir pour offrir aux nouvelles générations des chemins d’avenir, définissant
cette mission comme une responsabilité collective indispensable.

1. L’urgence éducative comme bonne nouvelle
            Je suis convaincu que ceux d’entre nous qui sont engagés sur la frontière de
l’éducation, dans des milieux et des parcours divers, se rendent compte que les
temps ont changé. Il nous revient de faire face à ce changement et de le
commenter car ce changement a des répercussions très significatives sur le
quotidien éducatif. L’un des observateurs les plus attentifs de la société actuelle, le
philosophe Zygmunt Bauman, commentant la transition culturelle et sociale dont
nous sommes témoins, a écrit :

La culture « liquide » de notre temps, contrairement à celle de l’époque de la
construction des nations, n’a pas des gens à éduquer mais plutôt des clients à
séduire. Et, contrairement à la culture moderne du « solide » qui l’a précédée, elle
ne désire plus se retirer du jeu petit à petit, mais le plus tôt possible. Son objectif
est maintenant de rendre sa propre survie permanente, en temporalisant tous les
aspects de la vie de ses anciens protégés, maintenant transformés en clients.

Je voudrais commencer par cette réflexion comme point de départ car le besoin et
l’urgence de commenter les situations sociales actuelles dans leur ensemble
requièrent l’aide de lumières qui nous aident à reconnaître plus clairement l’état
actuel de la réalité. Lorsqu’il s’agit d’aborder la vie de nos jeunes, il faut avant toute
chose connaître leur histoire et leur habitat.
En tant que salésiens de Don Bosco, nous avons dans notre ADN cette tension
naturelle, qui nous pousse à sortir à la rencontre des jeunes là où ils se trouvent.



Par sa nature même, notre type de rencontre avec les jeunes ne présuppose pas
des conditions préalables. Nous cherchons simplement à être proches, à vivre une
rencontre sans préjugés, sans idées préconçues. Tout cela ne signifie cependant
pas que nous pouvons nous passer d’une vision claire et d’une formation adéquate.
Au contraire, aujourd’hui, nous ne pouvons pas rencontrer les jeunes de manière
saine et salutaire si nous ne sommes pas équipés d’une connaissance solide et
étendue des divers éléments qui conditionnent la vie sociale, familiale et culturelle
de nos jeunes. La bonne volonté de les rencontrer ne suffit pas à elle seule.
À nous tous, adultes et pèlerins des jeunes, il nous est demandé d’être des
personnes équipées d’une formation intégrale. Quiconque veut être vraiment au
service des jeunes, a d’abord besoin de s’interroger sur ses propres motivations, les
plus profondes, celles qui habitent le cœur et qui le poussent à être présent avec
eux, à agir en leur faveur. En clair, les raisons de notre mission éducative doivent
être renforcées.
Cette première étape en appelle une seconde, celle de s’interroger sur les sources
et les racines qui nourrissent ces motivations.
Nous nous demandons si c’est vraiment aimer les jeunes que de leur permettre
toutes les possibilités sans limites et sans une vision du but où nous voulons qu’ils
arrivent. Nous nous demandons si l’unique objectif, celui de permettre aux jeunes
d’arriver à profiter du temps et à se sentir émotionnellement gratifiés, peut leur
procurer le vrai bien ? Nous nous demandons si la bonne voie consiste à offrir aux
jeunes des occasions et des espaces où le désir superficiel de l’immédiat peut être
satisfait sans « si » et sans « mais ». Une société où les adultes considèrent les
jeunes comme des clients est une société qui a perdu la boussole de l’avenir en
trouvant le raccourci de l’utile et du profit immédiat. Un profit payé avec la monnaie
de l’échec éducatif.
Les choix éducatifs et politiques qui, consciemment ou inconsciemment, prennent
cette voie, finissent indirectement et subtilement par ne proposer aux jeunes que
l’opportunité de consommer le temps de la jeunesse. Mais nous sommes tous
conscients que la jeunesse, en tant que moment de la vie, n’’est certainement pas
éternelle. La beauté de la jeunesse, en revanche, réside précisément dans le fait
qu’elle est une phase de la vie qui, à la suite de l’enfance et de l’adolescence,
devient le sein qui donne naissance à l’âge adulte.
Une société qui se limite simplement à offrir aux jeunes des espaces et des
expériences où le désir est simplement satisfait, mais non éduqué et mûri, est une
société qui finit par consommer la jeunesse en lui faisant perdre la capacité d’être
génératrice d’un avenir prometteur et digne. Nous tous, responsables de différentes
manières, acteurs de la vie sociale, directement ou indirectement liés à la planète



éducative, nous avons la responsabilité de soigner cette phase de la vie, en y
voyant précisément le sein qui détient aujourd’hui la clé de l’avenir. Dans tout
parcours éducatif, l’avenir est présent, l’avenir est dans le présent.
C’est donc à juste titre que le philosophe Bauman s’interroge sur la manière de
nommer la culture actuelle. Il répond en nous demandant d’écouter l’avertissement
pour savoir si nous sommes, nous aussi, complices de la situation en rendant cette
phase actuelle de l’histoire « liquide comme un grand magasin ».

2. Reconnaître la recherche de sens
            Comme premier appel pour nous, éducateurs et éducatrices, acteurs de la
vie sociale à tous les niveaux, il est urgent que nous nous rendions compte que
c’est une génération qui cherche. Le changement de paradigme de ces dernières
décennies a été si fort qu’il a provoqué un véritable et profond tremblement de
terre dans la mémoire collective. D’une société monolithique, avec le même
vocabulaire, avec des institutions traditionnelles bien établies, comme l’Église, la
famille et l’école, nous sommes passés à une société marquée par la fragmentation
et l’individualisme. L’image qui caractérise souvent la jeunesse est celle d’une
génération de jeunes bons et sincères, mais au nom d’une fausse conception de la
liberté et sous prétexte qu’il ne faut pas les conditionner, nous les avons laissés
sans cartes, sans nourriture et sans eau, au milieu du désert de nos villes.
C’est une véritable et réelle tragédie de voir comment les paroles des soi-disant
prophètes de la sécularisation, qui annonçaient une nouvelle ère de liberté délivrée
du lourd fardeau de la religion, nous ont amenés à une situation de vide et de non-
sens. À force de proclamer que nous sommes maintenant libérés des superstitions
et des modèles culturels traditionnels désuets, d’une vision institutionnalisée qui ne
nous a pas permis de grandir comme nous le voulions, nous nous rendons compte
que ce qui émerge est un scénario marqué par la désorientation et la perte des
points de référence, que les jeunes eux-mêmes recherchent désespérément
aujourd’hui.
On était frappé et peut-être même enthousiasmé par l’imaginaire d’une liberté sans
freins et sans limites. Mais la réalité que cette illusion nous a laissée, nous la
connaissons tous. Quand nos jeunes regardent aujourd’hui les adultes, ils ne sont
pas du tout impressionnés. Ils sentent qu’il manque une génération d’adultes
significatifs qui sachent déclencher l’énergie du rêve, la puissance et
l’enthousiasme de se donner à des causes valables, justes et humainement
enrichissantes.
Il faut partir de cet appel urgent, voire de ce cri fort mais silencieux à la fois. Le
pape François d’abord et le pape Léon maintenant se positionnent dans un espace



synchronisé avec la voix cachée et profonde des jeunes. À cette voix qui cherche,
ces pasteurs répondent dans un langage que les jeunes ressentent comme le leur.
Ils ne promettent pas d’illusions, n’offrent pas de solutions émotionnellement
gratifiantes, mais un appel sain et salutaire, une proximité qui communique un
témoignage cohérent et un message crédible. Leur voix parle au cœur inquiet des
jeunes, fatigué des fausses promesses et du vide éloquent.

3. Don Bosco : un projet intégral
            En ce sens, et dans un contexte historique éloigné de nous du point de vue
chronologique, Don Bosco nous communique une expérience qui nous est vraiment
proche au niveau affectif. Il a saisi ce mouvement du cœur. C’est un mouvement du
cœur qui ne connaît pas de barrières temporelles, culturelles ou continentales. Don
Bosco nous enseigne que le cœur des jeunes a comme base un substrat divin, il se
nourrit de racines mystiques. C’est le cœur de chaque jeune et de chaque époque.
Un cœur qui habite de manière singulière tous les contextes et toutes les cultures
et en même temps s’élève au-dessus d’eux. Le cœur des jeunes, d’hier comme
ceux d’aujourd’hui, est un cœur qui dans le présent rêve toujours de l’avenir.
Aujourd’hui, la différence est que ce cœur crie avec un regard interrogateur et une
recherche marquée par une résilience silencieuse. Dans un contexte médiocre et
plat, la réalité palpable est que les jeunes, qui sont nés pour regarder en avant et
en haut, sentent que leur cri est un cri dans le désert quand ils regardent autour
d’eux, quand ils demandent aide, soutien, amour. À leur cri, c’est le vide et le
silence qui répondent avec force.
Don Bosco l’a compris en son temps, et la première chose qu’il fait est de se mettre
à leurs côtés dans les rues de Turin. Une proximité qui témoignait de son choix
d’être pèlerin et serviteur. Fruit d’une écoute saine et prophétique, dans un
mouvement de sortie, en s’incarnant dans leur histoire, une proposition variée et
multiple a jailli, un espace humain où l’on peut se rencontrer comme amis, une
maison où l’on peut expérimenter la beauté de l’esprit de famille, des propositions
éducatives qui les préparaient à un avenir digne, des expériences de valeurs qui ne
cachent pas et n’ont pas honte d’offrir une proposition spirituelle, enracinée dans
une vision d’un Dieu qui aime gratuitement et pardonne abondamment. Dans le
plein respect des jeunes, de leurs rythmes et de leurs histoires, Don Bosco a
compris que le présent est précisément comme le sein maternel qui génère la vie et
comme tel doit être pris au sérieux à tous les niveaux, avec respect et avec amour,
de manière intégrale.
Hier comme aujourd’hui, les jeunes recherchent des adultes qui ont un visage
propre et un cœur sain. Ils sont à la recherche d’adultes qui soient des pèlerins



marqués par des motivations saines. Ils ne veulent pas être traités comme des
clients, des consommateurs consommés sur la table du profit. Pour confirmer tout
cela, il y a le témoignage que nous voyons encore aujourd’hui, des expériences
valables qui nous montrent que lorsqu’ils se trouvent dans un environnement sain,
avec des personnes authentiques et des propositions de valeurs, les jeunes
apprennent progressivement à faire confiance et à se confier.

4. Alliances éducatives
            Grande est la responsabilité de nous tous en cette phase historique. C’est
maintenant le temps où nous sommes appelés à favoriser et à promouvoir les bases
de véritables alliances éducatives et pastorales. Nous ne pouvons pas nous
permettre de regarder ailleurs, de rester fermés et obstinés sur des choix qui
écartent les engagements et les investissements de ressources et de personnes
dans le domaine éducatif. Il n’est pas non plus temps d’interpréter et de
conditionner les défis éducatifs sur des lignes idéologiques, désormais dépassées
parce qu’elles ont échoué.
Dans une culture géopolitique mondiale, où investir dans l’économie de la guerre
devient plus important que d’investir et de nourrir les pauvres et les affamés, il est
urgent et impératif de construire et de soutenir des processus éducatifs qui
préparent au monde du travail, de former les jeunes à assumer le bien de la société
au niveau social, politique et religieux. Grande est la responsabilité que nous avons
devant nous.
Nous sommes appelés à éduquer les jeunes générations à une époque caractérisée
par une profonde recherche de sens. C’est là un des défis les plus complexes de
notre temps. Nous sommes appelés à reconnaître que nous vivons dans un monde
marqué par l’indifférence et le « désenchantement », où les systèmes traditionnels
de sens ont été remis en question par la rationalisation moderne, où le modèle
économique libéral déplace l’attention de la personne et de son bien intégral pour
l’orienter dans une course effrénée vers le profit.
En tant que responsables du bien commun, ce qui doit nous faire réfléchir
immédiatement, c’est le fait que non seulement nous risquons d’oublier les
réponses aux principales questions sur la vie, mais pire encore, nous risquons
d’oublier aussi les questions qui nous poussent à agir correctement. Comme adultes
et responsables du bien commun sous ses diverses formes, éducative, spirituelle,
culturelle et autre, nous risquons de communiquer une vision défaitiste, un avenir
sans espoir si nous perdons nous aussi la capacité de saisir les questions, surtout
celles des jeunes.
Don Bosco, à ce stade, nous laisse une leçon qui nous stimule et nous encourage



encore aujourd’hui. Chaque point de départ, même celui marqué par la pauvreté et
la misère, ne peut pas avoir le dernier mot. Le visage des jeunes, surtout s’il est
marqué par la limite et la misère, est une invitation à créer des alliances. Il faut que
ceux qui ont à cœur le bien de l’humanité, voient dans le visage des jeunes une
ressource humaine qui demande à être aidée pour pouvoir devenir actrice.
S’il n’est pas permis de considérer les jeunes comme un problème, il n’est pas non
plus sage de les considérer comme de pauvres mendiants. Ils vivent dans un
espace défini par des questions profondes. C’est à partir de ces questions que se
construisent ensemble des chemins et des parcours pour leur bien. Aujourd’hui,
nous devons nous sentir interpellés par cette base faite de bonté que Don Bosco
nous rappelait en son temps.
Les jeunes ont une tension fondamentale vers la bonté. Les jeunes conservent une
ouverture naturelle aux valeurs les plus profondes, même lorsqu’ils ne savent pas
l’articuler conceptuellement. C’est de là que naît l’urgence d’avoir des éducateurs
et des formateurs qui, sachant saisir le bien qui habite le cœur des jeunes,
parviennent à favoriser des espaces et des expériences où cette bonté émerge. À
travers des projets, des propositions, des milieux et des expériences systématiques,
le bien trouvera un environnement systémique qui favorisera sa croissance.

5. Formation d’acteurs dans le domaine éducatif
            Dans cette perspective, l’un des défis que nous avons dans l’éducation des
jeunes est d’offrir des parcours qui forment et préparent des acteurs dans le
domaine éducatif et pastoral. L’avenir des jeunes générations passe par des choix
politiques et des propositions de formation qui, avant tout, préparent des
éducateurs et des formateurs dans tous les domaines de l’éducation. C’est un défi
transversal. Former des enseignants, des travailleurs sociaux, des éducateurs et
des animateurs pour les jeunes, les adolescents et les enfants, pour l’État comme
pour l’Église, est un défi qui regarde les jeunes avec une vision de grande
envergure. Investir dans la formation d’acteurs dans le domaine éducatif est un
geste de clairvoyance qui assure à l’avenir des citoyens honnêtes et des personnes
marquées par des valeurs transcendantales et spirituelles.
Favoriser les alliances sur le territoire, chercher à travailler ensemble pour le bien
des jeunes, spécialement les plus vulnérables, n’est pas un jeu partisan, mais un
devoir humain collectif. Étudier ensemble les défis pour pouvoir tracer les étapes à
suivre est une voie éclairée par la dignité et la compassion. Dans une logique
partagée par tous, qui met le bien de nos jeunes comme priorité, on dépasse
définitivement cette lecture idéologique qui a marqué une bonne partie du siècle
dernier en Europe. Après les années sans nom nées de la sécularisation et de la



modernité, nous nous retrouvons tous orphelins, ayant cru que nous étions des
êtres évolués. Les points de référence qui servaient de boussole ayant été balayés,
on cherche maintenant avec beaucoup de difficulté à récupérer au milieu de la
désertification existentielle ce que nous avions jeté dans la poubelle de l’histoire.

Conclusion
            Je voudrais conclure cette relation par une réflexion faite par le pape Benoît
XVI lorsqu’il commentait en 2008 l’appel concernant l’urgence éducative. À la fin de
son discours, il souligne « combien le sens des responsabilités est décisif dans
l’éducation ». Le pape Benoît commente l’appel à la responsabilité en ces termes :

La responsabilité est d’abord personnelle, mais il y a aussi une responsabilité que
nous partageons ensemble, en tant que citoyens d’une même ville et d’une même
nation, en tant que membres de la famille humaine et, si nous sommes croyants, en
tant qu’enfants d’un Dieu unique et membres de l’Église. En fait, les idées, les
styles de vie, les lois, les orientations générales de la société dans laquelle nous
vivons, et l’image qu’elle donne d’elle-même à travers les médias, exercent une
grande influence sur la formation des nouvelles générations, pour le bien mais
souvent aussi pour le mal. La société n’est cependant pas une abstraction ; en fin
de compte, c’est nous-mêmes, tous ensemble, avec les orientations, les règles et
les représentants que nous nous donnons, bien que les rôles et les responsabilités
de chacun soient différents. Il faut donc la contribution de chacun de nous, de
chaque personne, famille ou groupe social, pour que la société… devienne un
environnement plus favorable à l’éducation. (Lettre du Saint-Père Benoît XVI au
diocèse et à la ville de Rome sur la tâche urgente de l’éducation, 21 janvier 2008)

Cet appel ne peut pas être pris à la légère. De diverses manières et avec des cris
différents, les jeunes nous demandent « aujourd’hui » de les aider à construire le «
demain ». Nous mettre en pèlerinage avec eux et pour eux est la mission la plus
urgente, le choix le plus noble, que tous ensemble, en tant que ville, nous pouvons
et devons assumer, pour les jeunes que Don Bosco appelait « cette portion la plus
délicate et la plus précieuse de la société humaine ».
Je souhaite à cette ville, à ses institutions civiles et religieuses, aux diverses ONG,
d’avoir le courage de l’espérance, afin qu’ensemble vous puissiez offrir aux jeunes
des propositions d’avenir, des chemins qui leur donnent des signes d’un avenir
digne.


