[] Tiempo de lectura: 21 min.

Don Tito Zeman (1915-1969), salesiano eslovaco, vivio con radicalidad evangélica
Su vocacion sacerdotal hasta el martirio. De nifio experimentd la prueba de la
enfermedad y, curado por intercesion de Maria, madurd la decision de consagrarse
a Dios entre los Salesianos. Obstaculizado por la familia y las circunstancias, entré
de todos modos en la congregacion y fue ordenado sacerdote en 1940. Durante la
persecucion comunista en Checoslovaquia, arriesgo su vida para acompanar
clandestinamente a numerosos clérigos y sacerdotes mas alla de la frontera para
que pudieran continuar su formacién y recibir la ordenacion. Traicionado y
arrestado en 1951, sufrié torturas y 13 afios de durisima prision, viviendo el dolor
como ofrenda de amor. Su fe hizo renacer a muchos companeros de celda e incluso
a algunos perseguidores que, arrepentidos, pidieron perddn. Beatificado en 2017,
don Tito deja un mensaje muy actual: la libertad se custodia en la fidelidad a la
conciencia, la verdad se defiende con amor y la vocacion se realiza donando la vida
por los demas.

1. Perfil biografico sintético de don Tito Zeman

1.1. El limite confiado: Tito de la enfermedad a la curacién

¢Quién es don Tito Zeman?
Nace en Vajnory, pequeio suburbio agricola a las puertas de Bratislava, el 4 de
enero de 1915, primero de diez entre hermanos y hermanas. A menudo enfermo,
en la primavera de 1925 es repentinamente curado por intercesiéon de Maria
Santisima, después de haberse confiado a ella y haber pedido a los peregrinos que
se dirigian al Santuario de la Virgen de los Dolores de Sastin que oraran. Tito habia
prometido a Maria que, si lo curaba, «se convertiria en su hijo para siempre»,
incluyendo en esta simple férmula un firme propdsito de consagracion. En Sastin, el
ano anterior habian llegado los hijos de don Bosco, y el razonamiento del nifo Tito
es: «Me ha curado la Madonna venerada en Sastin. Alli viven los Salesianos. Por lo
tanto, la casa de Maria es la casa de los Salesianos. Entonces, yo también seré
Salesiano».
Don Tito habia experimentado el limite (de la salud) y lo habia superado confiandolo
(a Maria).

1.2. El limite derribado de un golpe: Tito y la conquista de la vocacion
Tito nunca habia mencionado una posible vocacién.
Los padres y el parroco se oponen firmemente y lo ponen a prueba durante dos



afios. Cuando finalmente una tia lo acompafa a Sastin, incluso intenta acordar con
el entonces director de la obra, don Josef Bokor, para que presione al nifo para que
ceda. Los Zeman eran muy pobres, asustados por el gran compromiso econémico
gue requerian los estudios para el sacerdocio.

Don Bokor desafia a Tito. Le recuerda que seria el mas pequeno. Que el lugar
estaba cerca de un pantano y que habia que lavarse con agua fria. Que cuando
tuviera ganas de llorar, no habria mama para consolarlo. En ese periodo, el
pequeno Tito estaba muy delgado, aln un poco fragil. Quizas parecia menos de sus
12 afos. No provenia de obras salesianas, no conocia a don Bosco. Para don Bokor,
era un nifio salido de la nada.

Sin embargo, Tito es inamovible. A un aténito don Bokor le responde: «éQué dice?
Es cierto, aqui no tendré a mi mama terrenal, pero esta la Virgen Maria, la Madre de
las madres»: ella le haria de mama. Finalmente concluye: «Pueden hacerme lo que
guieran, ipero llévenme alli'». A los padres llega a decir: «Si hubiera muerto, seguro
habrian encontrado el dinero para mi funeral. Les pido que usen ese dinero para
mis estudios». Tito ha luchado, ha sorprendido a todos y ha ganado: sera sacerdote
salesiano.

Las etapas de su formacién lo llevan a emitir los votos perpetuos el 7 de marzo de
1938 en Roma en la Basilica del Sagrado Corazén, y a ser ordenado sacerdote el 23
de junio de 1940 en Turin en la Basilica de Maria Auxiliadora.

Poco antes de la profesién perpetua, Tito ofrece a Dios algunos afos de su vida por
su madre, entonces muy enferma y que, tras la oferta del hijo, continuaria viviendo,
regalandole ademas la Ultima hermanita (Frantiska, nacida en 1939).
Inmediatamente después de la ordenacién sacerdotal, debe dejar Italia y regresar a
su patria por el drama de la guerra.

El 2 de agosto de 1940, con ocasién de la primera Misa en su patria, se encuentran
algunas tortas de pan quemadas por dentro, como de un rojo sangre: el evento es
interpretado como un presagio de martirio.

Primero estudiante y luego docente de materias cientificas, graduado en Quimica y
en Ciencias Naturales, don Tito ensena. En 1946, el director comunista del instituto
hace retirar de las aulas el simbolo de la cruz. Tito, con otros dos, vuelve a colgar
los crucifijos (si es necesario pidiendo a los Salesianos que se despojen de los
suyos): es un acto de amor hacia el Sefior, pero también de justicia hacia los
creyentes, a quienes la Constitucién en ese momento formalmente aln garantizaba
una plena expresién de las libertades religiosas. Es despedido, pero en toda
Eslovaquia comienza a ser identificado como el «sacerdote que se ha puesto a
defensa de la cruz de Cristo».

Don Tito habia experimentado el limite de la oposicién y lo habia resuelto



enfrentdndolo.

1.3. El limite previsto y eludido: Tito y los pasos del Morava

Tito tiene la misma prontitud cuando, en 1950, después de la Noche de los
Barbaros (13-14 de abril), todos los religiosos de la entonces Checoslovaquia son
internados en estructuras de concentracién; los superiores separados de las
comunidades de pertenencia; los mas jévenes enviados a casa o reclutados en los
batallones técnicos auxiliares; aquellos préximos al sacerdocio imposibilitados de
terminar los estudios en teologia para ser ordenados. Entonces Tito, con don Ernest
Macdak y don FrantiSek Reves, organiza una valiente empresa para salvar las
vocaciones. Don Tito acompafaria a los clérigos salesianos y algunos sacerdotes
diocesanos a la parte no soviética de Austria, para luego avanzar con los
estudiantes de teologia hasta Turin.
Realiza entonces los pasos del Morava, que marca la frontera entre Eslovaquia y
Austria:
- entre agosto y septiembre de 1950 (paso del primer grupo);
- en otono de 1950 (cuando regresa solo a su patria);
- siempre en otofio de 1950 (cuando acompana al segundo grupo);
- en marzo/abril de 1951 (cuando regresa solo a su patria, entre grandes riesgos y
fatigas)- en abril de 1951 (cuando es capturado en la frontera).
En septiembre de 1950, Tito se encuentra en Turin con el entonces Rector Mayor
don Pietro Ricaldone: él recomienda prudencia, pero bendice la empresa que Tito
hasta ese momento - imposibilitado de pedir una autorizacién a sus superiores
eslovacos, encerrados en conventos de concentraciéon - habia entendido como
obediencia presuntiva.
En enero de 1951 vive un intenso momento de crisis y conversion, que se revelara
decisivo.
En abril de 1951, es capturado - cuando ya podria haberse puesto a salvo - porque
habia decidido ralentizar para ayudar a algunos sacerdotes fatigados, y habia
permanecido con los suyos amandolos hasta el final, Buen Pastor que no huye ante
la llegada del lobo, sino que da la vida.
Don Tito habia intuido el limite y lo habia gestionado previniéndolo y eludiéndolo.

1.4. El limite que se hace luz y camino: la “vocacion en la vocacion”
Digno de especial relevancia se convierte, por lo tanto, el paso no
“exterior”, sino “interior” de enero de 1951. En ese momento Tito se encontraba
bloqueado en Austria y sabia que el régimen estaba tras sus pasos. El, hombre de
accion y de iniciativa, ahora se experimenta a merced de situaciones que escapan



de su voluntad: invierno demasiado riguroso para intentar cruzar el Morava;
situacién global de alerta; una guia de confianza, injustamente acusada de robo,
aun en prision; constantes y exasperantes retrasos.

Escribe entonces a su amigo Michael Lo$onsky-Zeliar una intensa y dramética carta.
Es el 21 de enero y en la carta Tito expresa: desorientaciéon, miedo, duda, fatiga,
peso de la tentacién. Incluso escribe: «éy si td terminas en sus manos [pregunta
Tito a si mismo], podrias pedir la ayuda de Dios, porque tres veces se ha cambiado
el plan? éNo te ha bastado el triple aviso y realmente querias hacer de ti un héroe,
como te han dicho los demas, y has pensado que Dios tenia sus planes [...]?». Tito
aqui ha olvidado incluso la fuerza y la gracia de la obediencia al Rector Mayor;
ninguna luz brilla dentro de él...

Pocos dias después Tito escribe sin embargo a Michael una segunda carta. Es
completamente diferente. En ella relata y comenta algunos pasajes extraidos de la
Liturgia de la Palabra del dia, que él proclamé durante la Santa Misa y se convirtid
en intensa experiencia de conversion: sobre todo las frases del Evangelio («no
temadis... vosotros valéis mas que muchos gorriones») y de la Primera Carta de Juan
sobre la obligacion de comprometer la vida por los hermanos.

A través de este paso, particularmente sufrido, Tito se confronta con su propio
limite (miedo, angustia, duda): lo supera en la medida en que lo confia a Otro, y
deja que Su Palabra lea la vida y la convierta. Las lecturas de ese dia se convierten
en la respuesta a todas las preguntas de Tito; la disoluciéon de sus dudas; la “voz
prevalente” que se impone sobre muchas otras voces (también de confraternidad)
segun las cuales Tito estaba equivocado. Asi, durante la novena a Don Bosco de
1951, Tito - siempre fuerte - por una vez se habia sentido débil también: habia
comprendido que los “limites” y las “fronteras” nunca se cruzan en soledad. Lo
esperan, después de poco: 13 afos en duras carceles; la concreta eventualidad de
la condena a muerte y luego la definicidn como m.u.k.l. o «<hombre destinado a la
eliminacién»; casi 5 afios finales en libertad condicional, siempre pesadamente
controlado, acosado y tratado finalmente como conejillo de indias.

Don Tito habia superado el limite saboreandolo.

1.5. El limite derrotado desde dentro: 18 anos de torturas y vejaciones
Durante toda la parte central de la vida adulta (es decir, desde los 36 hasta

los 54 afos recién cumplidos) don Tito se ve privado de libertad de movimiento e

iniciativa. Estd encerrado en las carceles del Castillo de Bratislava, de Leopoldov, de

Jachymov, de Mirov, de Valdice...

En la terrible “Torre de la muerte” de Jadchymov tritura manualmente la uranita,

fuertemente radiactiva y cuyo polvo lo impregna totalmente. Experimenta la



terrible realidad de las celdas de aislamiento. Es humillado y golpeado solo porque
«es Zeman». Feroces también la desnutricién y las torturas, que para él se
renuevan cuando es llamado a testificar en el proceso “Don Bokor y companeros”:
precisamente él, don Bokor, el director que finalmente habia tenido que aceptarlo
cuando, a los doce afios, Tito le habia hecho entender, en Sastin, que su vocacidn
era verdadera...

Tito en prisidén construye un rosario personalisimo, donde un simple hilo conecta
entre si pequefios granos hechos de miga de pan. El fabricaba un grano por cada
periodo de torturas: se convertiran en 58... En prision vive una profunda
identificacién con el Ecce homo: sin El, admite Tito, nada le habria sido soportable.
Experimenta mientras tanto un grave compromiso cardiaco, neuroldgico y
pulmonar, directamente relacionado con el acortamiento de la vida.

Son 18 afos en los que Tito, unido a su Sefor, aprende a vencer el limite desde
dentro: gana porque Otro vence en él, con él y por él. Dice San Agustin de los
martires: «Vencié en ellos Aquel que vivié en ellos».

Tito en estos aflos comprende que el mal puede agredir el fisico, pero no romper el
alma, la adhesion a Cristo, la dedicacion a la Iglesia. Asi, si su resistencia moral y
espiritual (que los perseguidores intentan en vano derrotar, incluso a través de
algunas torturas particularmente humillantes) lleva al régimen a arremeter aln
mas, él experimenta que se puede permanecer libre incluso cuando todo quiere
convertirnos en esclavos; que nada esta perdido, si en el instante presente se ama.
Asi, tiene la muerte dentro, pero a los demdas logra darles alegria.

Vive con algunos (ortodoxos y protestantes) una intensa experiencia de
ecumenismo “de sangre”: «ni siquiera un Concilio», dicen estas personas, «habria
logrado reunirnos asi». El mal del comunismo que se desata recompone, por lo
tanto, - en sus corazones reconciliados - una unidad que otro mal habia
desgarrado, en los siglos anteriores. La fidelidad de estas amistades acompafara
siempre a Tito: él morird entre los brazos de un padre capuchino que habia luchado
como él en prision; en su funeral estara presente el pastor evangélico Dr. Jozef
Juras.

Don Tito habia superado el limite habitandolo.

1.6. El limite vaciado y reconciliado: después de la muerte de don Tito

El 8 de enero de 1969, dia del nacimiento de don Tito al cielo, habia sin
embargo como un ultimo limite que derribar: el reconocimiento por parte del
perseguidor de su propio error. Tito habia perdonado a sus perseguidores desde
hace tiempo, manteniendo hacia ellos un heroico silencio incluso en el periodo de
libertad condicional. éPero ellos? A la “Primavera de Praga” ya terminada, el aho



anterior con el regreso de las tropas soviéticas, parecia que don Tito (y los demas)
estaban destinados al olvido: la Ultima palabra sobre su vida quedaba asi escrita
por el mismo perseguidor.

El curso de los eventos, sin embargo, se vuelve sorprendente en este punto.

AUn en pleno comunismo, en el mismo 1969, un proceso reconoce una primera
parte de errores cometidos por el tribunal en la condena de Tito como “agente
secreto / espia del Vaticano” y “traidor”: se admiten fraudes, distorsiones,
instrumentalizaciones. El odium fidei se vuelve evidente. En 1991, tras la caida del
régimen, finalmente se hara caer también el ulterior cargo de “cruce ilegal de
fronteras”. Don Tito, por lo tanto, era inocente. Era el mismo régimen que lo habia
condenado, el que se condena a si mismo - ya a pocos meses de la muerte de Tito -

Quedaba sin embargo abierta como una herida entre Tito y los perseguidores.

Los actos procesales ahora confirmaban la inocencia de “Don Tito y companeros”.
Sin embargo, permanecia la oposicién y el odio de algunos hacia él y la realidad (es
decir, la Iglesia y sobre todo el sacerdocio ministerial) por la que él habia dado la
vida.

Ocurren entonces dos hechos muy particulares.

El director escolar que en 1946 habia causado el despido de don Tito se convierte
antes de morir, y muere asistido por los consuelos de los sacramentos.

El juez que habia condenado a Tito a «25 afos de carcel dura sin condicional con
pérdida de derechos civiles» (pero para él se habia pedido por parte del fiscal la
pena de muerte, luego excluida «para no crear un martir») también se convierte y,
mas tarde, de rodillas en Bratislava, pide publicamente perddn por haber
condenado a inocentes: esa veintena de sacerdotes salesianos que Tito habia
guiado a riesgo de su vida.

AUn el limite mas obstinado a superarse, el de la dureza del corazén, es asi como
“vacio desde dentro” - por la potencia de Dios y el sacrificio de Tito -: se abre al
perddén, a la reconciliacién y a la paz. Don Tito habia vencido el limite
desvirtuandolo.

2. Actualidad del mensaje de don Tito Zeman, en didlogo con don Ignazio
Stuchly.

Don Tito ha sacrificado la vida en defensa del sacerdocio. Queria, de hecho,
como precisan las fuentes, asegurar a la Iglesia la generacién apostdlica siguiente,
incluso en tiempo de persecucion.

Con su vida perseguida y ridiculizada, don Tito Zeman parece estar muy lejos de
esa encarnacion alegre y exuberante del carisma salesiano, tipica de la forma en



gque normalmente se presenta. Esto une a Tito con don Ignazio Stuchly, que a
menudo ha enfrentado condiciones dificiles y - en sus cargos de gobierno - siempre
ha vivido la fatiga del servicio, llegando literalmente a quitarse el pan de la boca
para alimentar a sus hijos.

Ambos viven la dindmica del caetera tolle, una dimensidén oblativa-victimal que los
marca en la dimension practica del hacer y del actuar, tan adecuada para ellos: don
Stuchly se ve despojado en mas de una ocasidn de las obras por las que habia dado
la vida para edificar; don Tito, en cambio, se ve dolorosamente despojado de la
Congregacion que amaba, y durante muchos afnos (esencialmente: desde el arresto
en 1951 hasta la liberacion en libertad condicional en 1964) experimenta el
desgarrador sentido de culpa de sentirse responsable por otros salesianos
capturados con él en el “tercer paso” del rio Morava.

Estas caracteristicas de su vida - de esos misterios del dolor gue ambos han orado
con su propia carne - parecen ademas alejarlos bastante del contexto actual, que
tiende a eliminar las experiencias del dolor y de la muerte y se ilusiona con poder
reescribir los requisitos de la vida “digna” cuando esta sea prestacionalmente
efectiva y sana; que sufre por nuevas formas de ideologia; que asiste - no por
requisicidon sino por declive - a la contraccién o al cierre de tantas obras también en
el dmbito eclesial.

{Cual puede ser entonces - en didalogo con don Stuchly - el mensaje del beato don
Tito Zeman para hoy?

2.1. La fecundidad de una obra no se mide en términos de eficiencia, sino
de eficacia.

Tanto don Stuchly como don Tito vivieron en circunstancias histdéricas
desfavorables. La obediencia llamé a ambos a realizar grandes cosas cuando, segun
la lI6gica humana, nada deberia haber sido razonablemente emprendido.

Tito Zeman incluso intenta desmantelar desde dentro el proyecto del régimen
comunista de derribar la Iglesia.

Ignacio Stuchly vive y trabaja en condiciones de precariedad crénica, donde a la
rapida floracién de las obras salesianas (debida en gran parte a su dedicacién
incondicional) se alterna el inminente colapso de tales obras bajo la presién de
eventos externos. Ademas, como lo demuestran los Actos procesales, conocié con
amplio anticipo - por “esa luz - como argumenta un testigo - que a veces se
enciende en las almas de los santos” y que es puro don del Espiritu - que la obra
salesiana checa seria dispersada y que él moriria en soledad. Por lo tanto, no solo
trabajé en condiciones extremas, sino que trabajé con inmutable dedicacién y
alegria, a pesar de saber que se avecinaba un final dramatico.



Tito e Ignacio ensefan que las superiores exigencias de la obediencia a Dios y a la
Iglesia exhortan a actuar, aunque se prevea que los frutos exteriores de tales obras
tendran una duracion breve, o podran parecer limitados y precarios.

Tito se compromete en los pasajes sabiendo que le seria imposible salvar a todos o
muchos clérigos salesianos: solo a algunos (que él elegia en base a la resistencia
fisica [necesaria para un viaje a pie, a nado a través de la Morava, y en los Alpes
austriacos y alto-atesinos entre temperaturas frias] y actitud hacia el estudio).

Don Stuchly preveia que a algunos jévenes les faltaria la perseverancia; y
observaba cémo los nimeros de la naciente Congregacién salesiana en Chequia
permanecian, aungue en algunos aflos prometedores, sin embargo, bajos en
comparacion con las multiples exigencias de la Iglesia local.

Sin embargo, ni Tito ni don Stuchly se dejaron desanimar.

Para ellos, la bondad de una empresa no coincide con su calificada repercusion
externa. Como Abraham deja su pais confiando, o los discipulos siguen a JesUs sin
conocerlo bien, y solo después y en retrospectiva comprenden el porqué de esos
gestos, en apariencia irracionales, asi Tito y Stuchly actlan en un momento de
fatiga, de oscuridad, de no plena claridad: no es cierto que la verdad de una
bUsqueda aparece solo en tiempo de luz meridiana y de iluminaciones interiores.
Incluso Tito, como hemos leido, recibe la luz decisiva en enero de 1952 (pero se
dedicaba a los pasajes desde el verano de 1951).

Tito y Stuchly, como la esposa del Cantar de los Cantares (significante la Iglesia), se
“levantan” y “salen” a buscar «al amado de su corazén» cuando aun esta oscuro,
sin esperar la evidencia de la plena luz, porque entonces habria sido demasiado
tarde. {Y no es este método «preventivo» a la manera de don Bosco? Un “método”
preventivo que tiene sabor profético, como profunda capacidad de captar los signos
de los tiempos.

Hoy, sabemos que muchos de los jévenes acompafiados por Tito se han convertido
en sacerdotes salesianos validos: pero en ese momento eran chicos, incluso un
poco indisciplinados y que él a veces tuvo que reprender.

Hoy sabemos que entre los jovenes seguidos por Ignacio en Perosa Argentina se
encontraba un futuro cardenal (Trochta) y otras figuras relevantes para la Iglesia:
pero entonces eran jéovenes amontonados en un grupo que no brillaba por
ejemplaridad, entre los cuales algunos escapaban de la casa salesiana sin avisar, y
en el que otros incluso habian robado las ofrendas en la iglesia.

La eficacia de una obra, asi, no necesariamente esta correlacionada con su
eficiencia o su “sostenibilidad” inmediata.

Tito pronuncia una frase en apariencia bella, en realidad conmovedora y terrible:
«Mi vida no sera desperdiciada, si solo uno (si al menos uno) de los chicos que he



acompafado se convierte en sacerdote». Uno solo: es decir, una sola vida, un solo
sacerdote, vale 18 afnos de terribles torturas fisicas, psiquicas, morales y
espirituales. Y lo vale ampliamente.

{Somos nosotros - consagrados o laicos de diversos titulos ligados a la Familia
Salesiana - capaces de esto, incluso entre los inevitables condicionamientos
externos, expectativas y fatigas?

2.2. Hacerse acompanantes de los jovenes sin sustituirse a ellos en la
fatiga de la eleccion

Don Tito paso la mayor parte de su vida adulta lejos de los jovenes: en las
carceles, luchd y sufrid mas bien junto a sus coetdneos. Sin embargo, sus pocos
anos de acompafamiento de la realidad juvenil proporcionan valiosos elementos de
discernimiento sobre como acompanfar a los jévenes. Brevemente menciono
algunos.
- Los “jovenes” encontrados por Tito.
Don Tito estuvo al lado de los jévenes durante pocos afos, pero en una
multiplicidad de contextos:
- como asistente;
- como docente de materias cientificas;
- como buen deportista que los involucraba en la dimensién del juego (sobre todo
en voleibol o ping-pong donde era muy bueno);
- como figura de apoyo cuando los jovenes Salesianos eran forzados a trabajos
forzados en la presa de PUchov-Nosice;
- en los pasajes de la Morava para salvar su sacerdocio;
- como hermano, aungue alineado en un frente opuesto de la historia respecto a
ellos: él, sacerdote salesiano, en la carcel es torturado sobre todo por agentes
jovenes o muy joévenes;
- como testigo sufriente de la fe, en los Ultimos afios, cuando en Vajnory vivia en
casa de su hermano y se veia obligado a trabajar en una fabrica, convirtiéndose
mientras tanto en un “segundo padre” para sus sobrinos.

El también encontrd personas menos jévenes en términos de edad, pero “renacidas
jévenes” porque ayudadas a volver a vivir. Por ejemplo:

- los encarcelados, a menudo criminales acusados de delitos graves o incluso
asesinos, encontrados en la carcel: a ellos les lleva el primer anuncio de la fe
cristiana. Son creyentes jévenes porque nunca nadie les habia hablado de Jesus,
pero Tito y otros sacerdotes tienen el coraje de hacerlo, desafiando las represalias
de los carceleros;



- sus propios perseguidores, algunos de los cuales viven una intensa conversion y
por lo tanto “renacen de lo alto”, segun la palabra del Evangelio;

- finalmente, todos esos prisioneros a quienes ayuda a acercarse a los sacramentos
(en las carceles la comunién se distribuia, por ejemplo, clandestinamente a la
espera de la visita médica, y para acordar las confesiones se recurria a
estratagemas como mover la posicidon del gorro o detenerse a atarse los zapatos); y
todos esos otros prisioneros a quienes les regala los porcentajes de margen de su
trabajo para que obtuvieran bonos en comida, tan valiosos para la supervivencia y
capaces, por lo tanto, de retrasar el declive de las fuerzas.

Respecto a cada una de estas categorias de personas, Tito lleva a cabo una intensa
pastoral al estilo salesiano, tanto como docente y sacerdote, como aun en la carcel,
cuando se encuentra ultimo entre los udltimos, como don Bosco enviado entre los
encarcelados de Turin. Tito es, por lo tanto, un padre que protege, cuida y nutre.

- “Con" los jévenes, nunca “en lugar” de los jovenes.

En la gran diversidad de interlocutores jovenes, un dato recurrente distingue la
actitud de Tito: él ha expuesto su vida para permanecer a su lado.

Sin embargo, nunca, ni siquiera en las situaciones mas dramaticas, Tito se ha
sustituido a ellos. Su apoyo como educador ha despertado sus conciencias y ha
entrenado su libertad. Sin embargo, nunca, Tito ha inducido comportamientos
facilitadores, ni ha ilusionado a los jovenes con una actitud buenista. Tito sabia que
una persona se educa ante todo poniéndola frente a las consecuencias - a veces
dramaticas - de sus propias acciones.

Asi, como docente de materias cientificas, guia a los chicos en el razonamiento,
pero deja que sean ellos quienes encuentren la solucién.

Como deportista, no les permite “ganar facil”, sino que a través de la dindmica muy
seria del juego los desafia para que aprendan a ser hombres, para que saguen a
relucir su caracter.

Como su apoyo cuando los alcanza en la presa de Puchov-Nosice, Tito se
presentaba de civil eludiendo la vigilancia de las guardias al superar los controles:
pero nunca usé su habilidad para hacerlos escapar.

Como responsable de los pasajes secretos a través de la Morava, Tito no acepta a
cualquier joven, sino solo a los considerados idoneos: aunque rechazar a una
persona significaba exponerla a la vida durisima bajo el régimen. Ademas, Tito
informaba a los clérigos sobre los riesgos que corrian - incluido el fusilamiento
inmediato - y les imponia, individualmente, reservarse media hora de reflexion
orante antes de confirmar su participacién en la expedicién (iqué bonito, si - como



al recitar el rosario se recuerda a esos «58 granos» - durante la media hora de
meditacién por la mafana cada uno pensara que en ese lapso de tiempo algunos
jovenes han decidido exponer su vida por amor al sacerdocio y a la Iglesia!).

En la céarcel, Tito es el primero en estar listo para ayudar. Sin embargo, renuncia a
proporcionar apoyo si ello implica llegar a acuerdos con el régimen. Por ejemplo: es
castigado por haber ayudado a un prisionero a hacerse con un lapiz (escribir en la
carcel estaba prohibido); sin embargo, reafirma con coraje su dignidad de
sacerdote, aunque esto le cause traslados o represalias, con el consiguiente
distanciamiento de las personas para quienes se habia convertido en un punto de
referencia.

Don Tito, haciendo suya la conciencia que habia sido de Edith Stein, ella misma
martir de un régimen totalitario, recuerda que «no se debe aceptar ninguna verdad
gue esté desprovista de amor, ni ningun amor que esté desprovisto de verdad». Por
lo tanto, defiende la verdad, aunque esto implique dejar de amar sensiblemente a
algunas personas, porque separado de ellas por castigo.

Ya en libertad vigilada, se negaba a estrechar la mano a personas coludidas con el
régimen: no las condenaba, pero evitaba que gestos de aparente amistad hicieran
olvidar su desacuerdo por la arriesgada ambigiedad en la que vivian. iQuerer bien
no es ser dulce o condescendiente a toda costa!

Tito asi, en la medida en que pudo, siempre permanecié con los jéovenes y entre los
jévenes. Sin embargo, nunca tuvo la intencién de sustituirse a ellos, ni de
ilusionarlos de ninguna manera. Para él, dar la vida por los jévenes era ante todo
ayudar a los jovenes a convertirse en protagonistas responsables de su vida. Que
luego Tito mismo los educara a la normalidad de las persecuciones en la historia de
la Iglesia, demuestra cdémo los amé sin disimular ningdn riesgo ni fatigas.

Hoy muchos padres, profesores y educadores creen que perturban a los jovenes si
los exponen demasiado, si interpelan su conciencia con preguntas radicales. Don
Tito, con su radicalidad, siempre supo desafiar a los jovenes: pero también
permanecid a su lado, para que no se desanimaran. Y los jovenes - contrariamente
a lo que hoy muchos educadores considerarian - comprendieron a Tito y le
estuvieron agradecidos.

¢{Recuerdan la media hora de meditacion en la que cada uno, antes de partir hacia
la Morava, debia decidirse en plena libertad? Pues bien, nadie nunca renuncié.
Todos siempre eligieron quedarse con Tito...

2.3. Tener el coraje de decir no. Una pastoral vocacional que
responsabiliza
Tanto don Tito, martir por la salvaciéon de las vocaciones, como don Stuchly,



formador de la primera generaciéon de Salesianos checos y en parte eslovacos, han
estado involucrados en los desafios, la belleza y las urgencias de la pastoral
vocacional.

Hay un dato que los une. Siempre han llevado a cabo el discernimiento y han
acompanado en el discernimiento privilegiando:

- los hechos sobre las palabras,

- las acciones sobre las intenciones,

- los efectos sobre las causas

aunque también han sabido:

- valorar el sentir interior del joven,

- tener paciencia por él impaciente,

- acogerlo de nuevo con los brazos abiertos cuando, habiendo errado, reconocia su
error.

Tito habia encontrado a don Bokor, maestro en ayudarlo a hacer verdad sobre las
fatigas, dificultades y riesgos del “si”. Ignacio habia sido puesto a prueba por el
padre Angel Lubojacky.

Las cartas de don Ignacio Stuchly a los jévenes - extraidas de las Fuentes
Documentales y ya comentadas - demuestran ademas la gran firmeza del siervo de
Dios al respecto: incluso un detalle que hoy a muchos podria parecer irrelevante -
la falta de progresién en el rendimiento en latin de un chico intelectualmente
dotado - podia volverse importante. Buenas capacidades relacionales, deseo de
hacer propias las dindmicas oratorianas y “amor” por don Bosco se volvian palabras
vacias, si mientras tanto se pasaba por alto un pequefio deber y se dejaba de ser un
ejemplo para los companeros.

Por el contrario, quien tenia dificultades y necesitaba més tiempo siempre era
seqguido con particular benevolencia y amor. Los Testimonios relatan el conmovedor
caso de Josef Vandik, luego Salesiano sacerdote, que entonces era tan escaso en
latin que llegd a desesperar de su futuro. Don Stuchly entonces lo tomé a pecho y
en su propia habitacion le daba clases particulares, hasta que se convirtiéo en uno
de los mejores de la clase. Encontramos escrito:

Recuerdo que tenia grandes dificultades para entender el pasivo del verbo latino.
Cuando vio mi desanimo, me llevd con él a su habitacidon; me explicé todo y me
animé a no perder la confianza, sino a invocar en cambio al Espiritu Santo. Y yo,
consolado, después de un mes estaba siempre algunas lecciones por delante de mis
companeros.

A Stuchly no le interesaba el rendimiento en “términos absolutos” (una evaluacién



en base meramente prestacional le era de hecho completamente ajena): sino la
rectitud de dnimo, la sinceridad del corazén y la constancia en el compromiso.
Por lo tanto, tanto Tito como Ignacio, paradéjicamente, han acompafado
vocaciones cualificadas porque han sabido decir “no” a muchos: Tito rechazandolos
para los pasajes, Ignacio, por ejemplo, devolviendo a muchos a casa en los
delicados anos 1925-1927 en Perosa Argentina.

También este es un dato sobre el que reflexionar, a la luz del Sinodo sobre los
jovenes, la fe y el discernimiento vocacional. Escuchar a los jévenes es
fundamental: sin embargo, tal escucha no debe degenerar en pasividad. El joven
mismo pide ser guiado, si es necesario con palabras firmes y decisiones fuertes.
Solo entonces, él tan desafiante, entiende que los adultos hablan en serio, que
aquello en lo que creen y por lo que comprometen la vida es digno de fe...: no es
casualidad que algunos chicos, alejados de los Salesianos, gustosamente fueran
readmitidos por don Stuchly porque habian comprendido los errores del pasado.
Pero habia sido necesario mostrarles tales errores con cierta firmeza.

2.4. Una aplicacion “extrema” del Sistema Preventivo

Tanto Tito como Ignacio han aplicado el Sistema Preventivo de don Bosco de
manera, por asi decirlo, “extrema”. Este sistema consiste en «poner - si fuera
posible - al joven en la imposibilidad misma de pecar». Cuando, en pleno siglo XX,
las ideologias representaban en si mismas una estructura de pecado, Tito sacrificé
su vida para alejar fisicamente a los jévenes del mal que se avecinaba. Don Stuchly
alentd la fidelidad al carisma incluso cuando era ridiculizado y enfrentado.
Ambos, finalmente, comprendieron que los jévenes - sedientos de respuestas - no
pueden vivir en ausencia de modelos validos. «Alejarlos del mal» significaba
entonces «proponerles un bien, de hecho, todo Bien, el sumo Bien» (para usar las
palabras de san Francisco): por eso ambos dan la vida. Tito de manera mas rapida,
muriendo a solo 54 afios. Don Stuchly exponiéndose al desgaste de una existencia
larga y laboriosa, en la que se le pedia mantener, por el bien de los jévenes, el
ritmo de un joven cuando ya era anciano.
No debe, por tanto, sorprender demasiado las palabras con las que ambos son
recordados en el momento de la muerte.
Don Ignacio Stuchly es comparado con otro san Juan Maria Vianney y con el profeta
Elias, cuyo espiritu ahora es invocado sobre los Salesianos. En el funeral de don
Tito, don Andrej Dermek dice:

iEs posible decir que todo lo que hubo entre su primera Misa y su funeral estuvo
lleno de vida sacerdotal, religiosa y salesiana! [...] iCreo que puedo, en tu nombre,



querido Tito, proclamar que este destino tuyo no lo has rechazado, no has tenido
miedo, no has estado descontento! Lo has aceptado con sumisidn, en paz y con
alegria. iQuién sabe qué con tu prematura muerte nos redime! Hay una cosa mas
que debo decir en este lugar y en este momento: lo que has emprendido no ha sido
una aventura, no ha sido inconsciencia ni deseo de clamor. Solo ha sido amor por
las almas. Nunca traicionaste a tu pueblo, ni siquiera cuando fuiste juzgado y
condenado. No temas, querido Tito. Tu sacerdocio no termina hoy, sino que
continua en el sacerdocio de aquellos a quienes has hecho posible convertirse en
sacerdotes. Algunas decenas de sacerdotes salesianos te agradecen por su
sacerdocio. Estan dispersos por todo el mundo. Y el arbol debe extinguirse para que
florezcan los brotes [...] y ese arbol has sido td, Tito.



