[] Tiempo de lectura: 11 min.

«Valiente, obediente, buen ciudadano y magnanimo», tales eran segun Francisco de
Sales algunas de las cualidades del hombre preocupado por el bien publico. La
valentia, explicaba, me hace «emprender por razdn las cosas peligrosas»; la
obediencia se debe «al principe al que sirvo»; la magnanimidad consiste «en la
grandeza de esta accién» que se emprende con vistas al bien comun. Finalmente,
para ser «buen ciudadano», es necesario tener «amor hacia lo publico» y «afecto
hacia su patria». Aunque la palabra ciudadano todavia no designaba bajo el antiguo
régimen mas que al habitante de una ciudad, se ve que la expresién «buen
ciudadano» estaba ligada al «xamor hacia lo publico».

Amar y servir a su pais

El buen ciudadano ama a su pais, lo que significa que lo prefiere a cualquier
otro «en afecto», pero no necesariamente «en estima», pues nada impide que se
pueda reconocer el valor, incluso la superioridad de los otros, un poco como ocurre
en el matrimonio:

Las mujeres deben preferir a sus maridos sobre cualquier otro, no en honor, sino en
afecto; asi cada uno prefiere su pais en amor y no en estima, y cada barquero
quiere mas al navio en el que navega que a los otros, aunque sean mas ricos y
mejor provistos.

El apego a los suyos, a su familia, a su pais, a sus amigos, a sus «ovejas», se
convertia en nostalgia cuando estaba lejos. Asi, en 1618, al inicio de su Ultima
estancia en Paris, escribia a una de sus corresponsales: «Estoy aqui hasta Pascua; y
créame, mi muy querida hija, ya que es necesario, estoy aqui de buen corazon,
pero de un corazdn que se complaceria enormemente en estar entre nuestras
pequefeces y en mi pais».

El amor a la patria se confundia entonces con la obediencia al principe y con el
servicio que se le debia. El aprendizaje de la fidelidad al soberano y del servicio al
Estado formaba parte de la educacién. Habiendo conseguido que uno de sus
sobrinos fuera admitido como paje en la corte de Turin, estimaba que este favor
permitiria a ese muchacho «aprender en su infancia los primeros elementos de este
servicio al que su nacimiento le obliga a dedicar toda su vida».

Incluso como obispo, Francisco de Sales se comportaba como un subdito fiel, leal y
devoto a la casa de Saboya. Cuando vislumbraba peligros, advertia al duque; le
aconsejaba una alianza cuando la juzgaba «extremadamente (til para los asuntos»



de su sefor. Cuando supo que el dugue de Nemours conspiraba contra el duque de
Saboya, se abstuvo prudentemente de frecuentarlo, citando la «vieja ensefanzax»:
«El lugar de un obispo es estar en su redil y no en la corte», y terminando con esta
brillante comparacién: «No me quemo las alas en esa llama». Cuando Saboya
estaba en peligro, le suplicaba encarecidamente que aportara su valor «a la
defensa de esta sangre, de esta casa, de esta corona, de este Estado».

Sin embargo, si Francisco de Sales es un servidor fiel, no es un cortesano adulador
e interesado. En efecto, hay muchas maneras de servir al principe:

Quienes sirven a los principes por interés suelen prestar servicios mas solicitos, mas
ardientes y sensibles; pero quienes sirven por amor los prestan mas nobles, mas
generosos y, por consiguiente, mas estimables.

En cada caso, Francisco de Sales defendia la obediencia como la primera virtud
civica, ciertamente porque la consideraba «una virtud moral que depende de la
justicia». La recomendaba a Filotea: «Debes obedecer a tus superiores politicos, es
decir, a tu principe y a los magistrados que él ha establecido sobre tu pais». Hasta
el final de su vida, Francisco de Sales demostré sentido civico. Fue por obediencia al
duque que emprendid, a pesar de su estado de salud, el dltimo viaje que lo llevé a
Aviiién y a Lyon, donde murio.

Superar ciertas barreras sociales

La sociedad en la que vivia Francisco de Sales estaba compuesta por
estratos muy diversos y, ademads, separados por barreras. Estaban «los
eclesiasticos, los nobles, los de toga larga y el populacho o tercer estado».
Cuando algo iba mal, cada uno echaba la culpa a los demas, decia en un sermoén: el
pueblo acusa a la nobleza, la nobleza incrimina a los «ministros de justicia», estos
denuncian a los soldados, los soldados echan la culpa a los capitanes, los capitanes
denigran a los principes. En conclusién, «no esta permitido hablar mal sin peligro,
en este tiempo en que vivimos, de nadie sino de la Iglesia, de la cual cada uno es
censor, cada uno la fiscaliza (critica)». La conclusién es obvia: que cada uno se
examine y asuma sus responsabilidades.
Si la divisién de los ciudadanos es un mal que puede producir lo peor, la unién hace
la fuerza, como dice el proverbio. «Las sediciones y disturbios internos de una
republica la arruinan por completo y le impiden resistir al extranjero». Cuando habia
«disensiones y variedad de concepciones», recordaba con firmeza que «la uniény
el vinculo de los espiritus» es «necesario para toda buena empresa». En ciertos
casos, el «bien de la ciudad» exigia que algunos renunciaran a «su particular



opinién» y que se decidiera «retomar de nuevo el consentimiento general, para
oponerlo al juicio de los particulares».

Incluso a las religiosas de la Visitacién habia que recordarles el principio de la
igualdad de las personas y denunciar, si era necesario, esa gran miseria de los
honores: «Se sobreestiman por encima de los demas y se llega después a decir: Yo
soy de tal casa y aquella de otra». Un dia, les contd la historia de la hija de un
mariscal, que no podia decidirse a llamar «hermana» a otra religiosa que era de

baja condicién. Segun él, era necesario despojarse «del deseo de ser estimado de
buena casa y algo mas que los demas». Incluso exclamo:

iOh! Todos somos iguales, pues todos somos hijos del mismo padre y de la misma
madre, de Adan y de Eva; es, pues, una gran locura gloriarse de su linaje.

Cuando la justicia es vulnerada

Un buen ciudadano se caracteriza por su sentido de la justicia.
Desgraciadamente, no faltan ocasiones para denunciar las injusticias. Francisco de
Sales se dedicaba a ello frecuentemente desde el pulpito. Asi, en su ardor de joven
predicador, arremetié un dia sucesivamente contra diversas categorias de
defraudadores: el artesano, «que vende su mercancia por encima de su valor»; el
pleitista, «que por una nimiedad mantiene un proceso que arruina el alma, el
cuerpo y la casa de dos miserables partes»; el juez, poco apresurado en impartir
justicia y «que la hace tan larga, se excusa con diez mil razones de costumbre, de
estilo, de teoria, de practica y de cautela»; el usurero, que se engafia a si mismo
haciendo mentir a la Escritura; los sacerdotes, que se halagan con dispensas para
servir a dos senores; y las damas, que se complacen en ser cortejadas
«excusandose de que no hacen actos contrarios a su honor». Las practicas
comerciales, pensaba, rara vez van sin engano, lo que le hacia decir que «los
compradores y los vendedores son ordinariamente ladrones, si no son temerosos y
no tienen gran cuidado de vigilar su corazén».
En ciertas circunstancias particulares, el obispo sabia muy bien que las buenas
palabras y las limosnas no bastaban; se hacia entonces un deber de intervenir
directamente ante las autoridades competentes para defender los derechos de las
personas amenazadas. Porque «no solo hay que disponerse a no descuidar al
inocente, escribia, sino que hay que unirse a él para la defensa de su causa».
En periodo de hambruna, arremetia contra las «damas que matan ovejas para
alimentar a un perrito cobarde y holgazan». Durante los conflictos armados,
solicitaba para su «pobre y buen pueblo» la exencién de las cargas de guerra y
pedia la proteccion y las limosnas del rey para los catélicos del pais de Gex. La ley



evangélica excluye toda guerra, recuerda Francisco de Sales, quien afiadia: «sin
embargo, la guerra esta permitida a causa de la malicia de los hombres: se puede
repeler la fuerza con la fuerza». Lo peor son las personas que se aprovechan, «que
se enriquecen y engordan con ella».

La justicia parece a menudo una quimera en este mundo, siempre inestable, que
oscila sin cesar entre el infierno y el paraiso. Si para los cristianos estas dos
realidades forman parte del mas alla, se encuentran sin embargo imagenes
sugerentes de ellas aqui abajo.

Cuando alguien vive en «una republica calamitosa, tiranizada» por un «rey
maldito», es el infierno; los habitantes alli «sufren tormentos indecibles»; los ojos
ven «la horrible visién de los diablos y del infierno»; los oidos nunca oyen mas que
«llantos, lamentos y desesperanzas».

El paraiso, por el contrario, es una «ciudad feliz», donde todo el mundo vive «en la
consolacién de una feliz e indisoluble sociedad». iQué bueno es considerar «la
nobleza, la belleza y la multitud de los ciudadanos y habitantes de este feliz pais»!
Y Francisco de exclamar: «iOh! iqué deseable y amable es este lugar, qué preciosa
es esta ciudad!» o también: «iOh! iqué feliz es esta compania!».

Naturalmente, la ciudad ideal no existe en la tierra, pero no es una razén para no
trabajar en hacerla un poco menos indigna de tal modelo. Justicia y paz son los
bienes que reclama la sociedad civil y la «repUblica cristiana». Ahora bien, «hay que
ceder a la necesidad del préjimo», cuando este los reclama a voz en grito.

«La republica depende de la religion» y «la religion depende de la
republica»

Hombre de Iglesia ante todo, Francisco de Sales queria ser ajeno a los
asuntos directamente politicos. En un tiempo de controversias con los protestantes
donde los catélicos e incluso numerosos religiosos se inclinaban hacia la politica y
las soluciones politicas, él distinguia claramente los ambitos, admitiendo una cierta
forma de autonomia de lo temporal. Escribia al gobernador de Saboya:

En cuanto a mi, os protesto que ignoro los asuntos de Estado, y los quiero ignorar
hasta tal punto que no estén ni en mi pensamiento, ni en mi cuidado, ni en mi boca,
salvo que se presentara alguna ocasion de testimoniar a Su Alteza que soy su
apasionado y fiel subdito.

El obispo queria ante todo formar buenos ministros de Dios. Para él, el sacerdote no
debia mezclarse en cuestiones temporales y politicas. Hard la misma
recomendacién al futuro cardenal Richelieu, a quien conocié en Tours en 1619



cuando todavia no era mas que obispo de Lucon, pero ya secretario de Estado.
Escribird a la madre de Chantal:

Llegué a conocer a muchisimos prelados, y particularmente a Monserior el obispo
de Lucon, quien me jurd toda amistad y me dijo que finalmente se uniria a mi
partido, para no pensar mas que en Dios y en la salvacidon de las almas.

El tiempo mostrara que estas buenas intenciones no duraran, o al menos
gue el cardenal las interpretara a su manera.
{Habia que desinteresarse por ello de la felicidad temporal de sus compatriotas?
«Quien no ama mucho la cosa publica, no se preocupa mucho si se arruina»,
escribe en el Tratado del amor de Dios. La politica, por otra parte, no es ajena a la
religiéon y a la conciencia. En contra del ministro protestante que queria separar los
dos dmbitos, bajo el pretexto de que el honor solo se debe a Dios, el autor de la
Defensa del Estandarte de la Santa Cruz replicaba «que es cercenar demasiado el
honor debido a Dios quitarle lo civil y politico».
Francisco de Sales no estaba, pues, tentado de eliminar la religion de la vida
publica. Aun admitiendo una cierta laicidad del Estado, o al menos una
diversificaciéon de las tareas civiles y religiosas, pensaba que los principes tenian
interés en reflexionar sobre las ventajas de la religidon. Por su parte, la Iglesia no
dudaba en «implorar» el auxilio del «brazo secular», sobre todo cuando el
catolicismo estaba amenazado o |la moralidad estaba en peligro.
Segun san Francisco de Sales, «la republica depende de la religién como el cuerpo
del alma, y la religién de la republica como el alma del cuerpo». Unién y distincién
eran los dos principios que gobernaban segun él las relaciones entre la Iglesia y el
Estado. La idea de separacién no entraba en este esquema, cuyo modelo estaba en
las relaciones del cuerpo y el alma. La desgracia era que la politica se servia de la
religién y que el poder espiritual estaba como enfeudado al poder temporal del
principe. El obispo de Ginebra se quejaba de ello a su amigo, el obispo de Belley:

iQué abyeccidén que tengamos la espada espiritual en la mano y que, como simples
ejecutores de las voluntades del magistrado temporal, tengamos que golpear
cuando él lo ordena y cesar cuando él lo manda, y que estemos privados de la
principal llave de las que Nuestro Senor nos ha dado, que es la del juicio, del
discernimiento y de la ciencia en el uso de nuestra espada!

Su actitud de subdito obediente del dugue de Saboya iba acompafiada de un
sentido ilustrado de sus propios derechos. Siempre se considerd principe de
Ginebra, es decir, soberano temporal legitimo de la ciudad de la que Calvino y el



partido hugonote habian tomado el control. En diciembre de 1601, a peticién de
Monsefor de Granier, habia redactado un memorando destinado a proporcionar las
pruebas histdricas. El comienzo, de lo mas claro, declaraba que el obispo de
Ginebra es «el Unico principe soberano legitimo de Ginebra y de sus dependencias,
no obstante que los sefores duques de Saboya, como sucesores de los condes de
Ginebra por una parte y los ciudadanos de Ginebra por la otra, pretendan lo
contrario».

Finalmente, para garantizar la paz de los Estados y de la Iglesia, era mejor no agitar
demasiado ciertas cuestiones relativas a la autoridad de la Santa Sede en los
asuntos temporales, especialmente en lo que concernia al poder del papa para
deponer a los reyes. Cuando Roberto Belarmino, «ese gran y célebre cardenal»,
«ese excelentisimo tedlogo», escribié por orden del papa que el poder de este se
extendia también a lo temporal de los reyes, Francisco de Sales no estuvo contento
y se lo escribié a uno de sus amigos de tendencias galicanas:

No, ni siquiera me han gustado ciertos escritos de un santo y excelentisimo prelado,
en los cuales ha tocado el poder indirecto del papa sobre los principes; no porque
haya juzgado si esto es 0 no es, sino porque en esta época en que tenemos tantos
enemigos fuera, creo que no debemos mover nada dentro del cuerpo de la Iglesia.

Ciudadano del mundo

La educacion del buen ciudadano en una vision humanista no puede
limitarse a la pequena patria y una de sus tareas consiste en cultivar el sentido de
lo universal. El conocimiento de los otros pueblos del mundo se veia facilitado por el
establecimiento de los primeros mapas geograficos:

Quienes en cuatro o cinco hojas de papel muestran Roma, Paris, Viena y las
ciudades mas grandes de Francia, marcan con pequenos puntos cudl es la grandeza
y situacion de los lugares, aunque no es nada en comparacion con lo que es; pero
quienes entienden y conocen la geografia entienden por ello lo que es Paris, Roma,
Viena y otras.

Amar a su pais no autoriza el desprecio de los demas. El autor de la Introduccion
advierte contra una costumbre en la que «cada uno se da la libertad de juzgary
censurar a los principes y de hablar mal de naciones enteras, segun la diversidad
de afectos que se tiene hacia ellas». Segin uno de sus allegados, el obispo de
Ginebra «aborrecia toda denigracién y ni siquiera aprobaba que se aludiera a esos
vicios que los autores atribuyen ordinariamente a ciertas naciones».



El cristiano, sobre todo, esta abierto por principio al mundo entero: si solo quiero la
voluntad de Dios, exclamaba, «équé me importa que me envien a Espafa o a
Irlanda? Y si solo busco su cruz, épor qué me molestara que me envien a las Indias,
a las tierras nuevas o a las viejas, ya que estoy seguro de que la encontraré en
todas partes?».

Una forma concreta de abrirse a lo universal es el aprendizaje de idiomas. Admiraba
a Mitridates, rey del Ponto, quien, segun Plinio, «sabia veintidds lenguas». En su
oracion funebre por el duque de Merceceur, elogiaba a este gran personaje porgue
«tenia también el uso de la elocuencia y la gracia de expresar bien sus bellas
concepciones, no solo en esta nuestra lengua francesa, sino también en aleman,
italiano y espafnol»; al frente de sus tropas, sabia «hablar a cada uno en su propia
lengua, francés, aleman, italiano».

Su apertura a lo universal se hara sentir cada vez mas a medida que avance en
edad y en experiencia. Hacia el final de su vida, para mostrar su perfecta
indiferencia ante los viajes y las misiones que le esperaban fuera de Saboya,
escribira esta significativa declaracién: «Ya no soy de este pais, sino del mundo».



