
⏱ ️Tiempo de lectura: 11 min.

La vida no es solo trabajo y ocupaciones serias, también está marcada por
momentos de descanso, relajación y «recreación». Para un hombre interesado en la
formación y la educación como Francisco de Sales, esta dimensión de la vida
humana no podía dejar de llamar su atención. Ciertamente, su enfoque de este
tema es principalmente ético: no se interesa por la relajación y el juego en sí
mismos; no se encuentra en él una reflexión sobre el valor educativo de este o
aquel juego o diversión. Más bien le preocupa definir las condiciones que hacen que
las diversiones sean necesarias, útiles, buenas, indiferentes o nocivas, según los
casos. Sin embargo, manifiesta su humanismo también en este tema, gracias a su
apertura de espíritu y de corazón a todo lo humano y, en particular, a lo que
interesa a la juventud.

Necesidad de descanso y relajación
            «De vez en cuando es necesario hacer descansar el cuerpo y el espíritu con
alguna forma de recreación», afirma el autor de la Filotea. También en los
monasterios de las visitandinas, la recreación es un momento indispensable:

Las hermanas necesitan relajarse –afirma–, y, sobre todo, hay que dar una buena
recreación a las novicias. No se debe mantener el espíritu continuamente tenso,
bajo pena de volverse melancólico. No querría que uno se hiciera un escrúpulo si
hubiera ocupado una recreación entera en hablar de cosas indiferentes; en otra
ocasión hablará de cosas buenas.

El capítulo de la Filotea dedicado a los «pasatiempos y recreaciones» enumera un
cierto número de actividades comunes en la época, que eran consideradas
«permitidas y loables»:

Tomar el aire, pasear, conversar con alguien en alegre y amable conversación,
tocar el laúd u otro instrumento, cantar, ir de caza son todas recreaciones tan
honestas que, para usarlas bien, basta un poco de prudencia común, la cual
atribuye a todo el lugar, el tiempo, el sitio y la medida convenientes.

La lista comienza con dos tipos de relajación que forman un todo: tomar el aire y
pasear, dos aspectos de una misma actividad relajante. «Tomar el aire» es hacer
como el pájaro que «toma el aire y huye», se eleva y se va volando con las alas
extendidas, mientras el caminante se sirve de sus pies. Al pasear se puede referir, a
primera vista, lo que el autor dice acerca de la necesidad de recreaciones bien



hechas, en cuanto tiene la doble ventaja de relajar el espíritu y a la vez el cuerpo.
Dar al paseo «el lugar, el tiempo, el sitio y la medida convenientes» significa que tal
actividad viene después de las ocupaciones serias, que forman parte de los deberes
de cada uno. El tiempo para dedicar esto depende evidentemente de lo que es
necesario y aconsejable para cada uno.
El paseo puede ser un buen remedio en caso de sobrecarga de trabajo: «Cuando el
exceso de trabajo le causaba algún trastorno –cuenta su amigo Mons. Camus–, su
médico le aconsejaba tomar un poco de aire, dedicar un poco de tiempo a pasear,
durante algunos días, con el fin de eliminar, con estas distracciones, los malos
humores que había acumulado y que lo hacían pesado». Muy obediente al médico,
el obispo se iba a pasear «en un vasto jardín».

Los juegos de destreza
            En la época de Francisco de Sales estaban de moda «pelota y raqueta, juego
con balón, el pall-mallo, la carrera de anillos». El juego de la pelota es el
antepasado del tenis: uno devolvía la pelota al otro, sobre una cuerda, con la palma
de la mano o con una raqueta. La pasión por tal juego debía ser fuerte, si sugirió
esta advertencia: «Jugar mucho tiempo a la pelota no significa descansar el cuerpo,
sino extenuarlo».

El juego del balón le servirá un día para describir el desprecio de los honores:
«¿Quién es el que en el juego del balón lo recibe mejor? Aquel que lo lanza más
lejos». La pallamaglio, el antepasado del cricket y del golf, consistía en lanzar y
rechazar una pelota de madera dura con una especie de mazo, un palo con un
extremo en forma de martillo. Se sabe que existía un juego de pallamaglio en
Annecy, a orillas del lago. En cuanto al juego de los anillos, consistía en correr
haciendo pasar por la varilla que uno sostenía en la mano, una serie de anillos.
Exigía una gran concentración, lo que le hacía decir: «Los que hacen la carrera de
anillos no piensan en absoluto en el público que los observa, sino en hacer una
buena carrera para ganar».
Todos estos juegos que implican un gran gasto de energía son particularmente
adecuados para los jóvenes. Francisco de Sales los aconseja a un joven añadiéndole
la equitación: «Entrenad en los pasatiempos que exigen fuerza, como cabalgar,
saltar y otros juegos similares».
Quien juega, lo hace evidentemente por placer y para complacer a los demás. Pero
habrá que procurar que el juego no se transforme en una dependencia, de la cual
ya no se pueda liberar. Nuestros afectos son tan preciosos –decía–, «que exigen no
dejarlos enredarse en cosas inútiles».



Los juegos de sociedad
            El ajedrez y los juegos «de mesa» forman parte de las «diversiones de por sí
buenas y honestas» (III 31). Los juegos de mesa designaban todos los juegos para
los que era necesaria una mesa, en particular el juego de damas y el ajedrez. Este
último juego podía transformarse en una pasión difícil de moderar con el paso del
tiempo, de modo que «después de haber jugado cinco o seis horas al ajedrez, uno
sale cansado muerto y vacío de espíritu».
Los juegos de azar con dados o con cartas, en los que se juega dinero y a veces
comprometiendo grandes sumas, son francamente desaconsejables. En el capítulo
sobre «los juegos prohibidos», el autor de la Filotea se tomó la molestia de exponer
tres motivos contrarios a los juegos de azar. En primer lugar, «en estos juegos no se
gana con razón, sino por la suerte, que muy a menudo premia a quien por habilidad
o laboriosidad no merecía absolutamente nada». En segundo lugar, no son
verdaderamente juegos, sino más bien «ocupaciones violentas»: en ellos se
mantiene «el espíritu todo concentrado y tenso en una atención continua, y todo
agitado por inquietudes, temores y ansiedades perpetuas». Por último, la alegría del
ganador es la alegría de uno solo, «ya que se obtiene solo a expensas y con el
disgusto del compañero».
La pasión por el juego puede llevar al jugador a la ruina más total: «Aquel que se
acostumbra a jugar testones, luego jugará escudos, luego pistolas, luego caballos y,
después de los caballos, toda su fortuna». Por todas estas razones, Francisco de
Sales advierte al joven que está «a punto de hacerse a la mar en el vasto océano de
la corte» contra los riesgos del juego. Pero como siempre en Francisco de Sales, hay
una excepción: uno puede jugar a un juego de azar para complacer a otro, por
«condescendencia»: «Los juegos de azar, que de otro modo serían reprobables, ya
no lo son si esta o aquella vez los hacemos por justa condescendencia».

Diversiones culturales
            Después del baile, el autor de la Filotea enumera como fuente de recreación
y diversión ciertas actividades artísticas, como las «comedias», término que
designaba entonces cualquier representación teatral, como «tocar» el laúd o
cualquier otro instrumento y «cantar músicas». La música está hecha «para
alegrar» el oído. Hay una gran diferencia «entre una música escrita y una música
cantada». La música es fuente de placer, pero el placer es más o menos grande
«según que los oídos sean más o menos delicados»:

No todos, en este mundo, son capaces de comprender de la misma manera el
sonido y el acorde de una música: quien tiene el oído un poco más duro no puede



captar todos los matices que se ponen en juego para hacer perfecta la melodía,
aunque entienda y conozca la música, cosa que en cambio es posible para el que
tiene el oído más fino; y aunque el primero goce por la dulzura que experimenta al
escuchar esa música, sin embargo no experimenta un placer tan grande como
quien tiene el oído más fino, aunque ambos estén contentos.

Cantar implica un cierto esfuerzo, pero el canto eleva: «El peregrino que avanza
alegremente cantando en su viaje añade concretamente el cansancio del canto al
de caminar, y sin embargo con tal aumento de cansancio se anima y alivia el
esfuerzo de la marcha». Sin embargo, no se debería hacer «como los cantantes que
a fuerza de ensayar un motete se quedan roncos».
Existen aún otros medios de distensión como la lectura y también la escritura. Uno
lee o escribe no solo para instruirse a sí mismo o a los demás, sino también para
recrearse a sí mismo y a los demás. También se experimenta placer al escribir, y el
autor del Teotimo lo confesaba gustosamente a su lector:

Como los talladores de perlas preciosas, sintiendo que la vista está cansada de
tenerla fija en los delicados trazos de su obra, tienen gustosamente ante sí alguna
espléndida esmeralda, para que, admirando de vez en cuando su verde, puedan
recrearse y hacer descansar sus cansados ojos, del mismo modo en estas múltiples
ocupaciones que mi condición me acumula incesantemente, yo siempre tengo
pequeños proyectos sobre temas religiosos que tratar, en los que pienso cuando
puedo, para levantar y hacer descansar mi espíritu.

Las fiestas, los banquetes y las «pompas»
            Mientras los protestantes habían suprimido la mayoría de las fiestas, los
católicos seguían celebrando numerosas fiestas, en particular las de la Virgen y de
los santos. Para Francisco de Sales, los «domingos y las santas fiestas» son días
diferentes de los demás, por lo que «en general uno se viste mejor».
Además de las fiestas religiosas «mandadas por la Iglesia» y «por ella
recomendadas», están las «fiestas civiles», como la celebrada en Lyon con motivo
de la entrada de Luis XIII en dicha ciudad. También el obispo de Ginebra era
festejado durante sus visitas pastorales, como en su solemne entrada en
Bonneville:

Mi querida Hija, ¡qué buen pueblo he encontrado yo en medio de tan altas
montañas! ¡Qué honor, qué acogida, qué veneración por su obispo! Anteayer llegué
a esa pequeña ciudad en plena noche; pero los habitantes habían preparado tantas
luces y tanta fiesta que todo estaba iluminado.



Con motivo de las fiestas se organizan banquetes y uno se viste «con gran pompa».
Ahora bien, «los banquetes, las pompas» forman parte de las cosas que Francisco
de Sales colocaba entre aquellas que «en sustancia no son en absoluto malas, sino
indiferentes». Todo depende del uso que se haga de ellas.
Preparar una buena comida es una demostración de amistad: en efecto, «¿cómo se
puede expresar más genuinamente el deseo de que un amigo disfrute de una
buena comida, que preparándole un banquete sabroso y exquisito?».
Pero no hay que caer en los excesos: «Los que, encontrándose en un festín,
prueban cada plato y comen un poco de todo, se arruinan seriamente el estómago,
al que provocan una indigestión tan grave que no duermen toda la noche, sin poder
hacer otra cosa que vomitar». Las bodas son grandes ocasiones para celebrar y
alegrarse, pero no es raro el caso, constataba el obispo, de que «uno se deje llevar
por mil desórdenes en pasatiempos, en banquetes y en charlas».

Los «coloquios alegres y amables»
            Entre los pasatiempos más comunes y agradables de la sociedad humana,
se encuentran finalmente las conversaciones familiares, los «coloquios alegres y
amables». Los temas que se tratan pueden ser muy diversos. Según Camus, el
obispo de Ginebra no desdeñaba hablar con los amigos «de construcciones, de
pintura, de música, de caza, de pájaros, de plantas, de jardines, de flores». Sabía
sacar a su manera «de todas estas cosas otras tantas elevaciones espirituales».
En la Filotea, Francisco de Sales dedica cinco capítulos al tema Del hablar. Entre los
dos excesos, que son la charlatanería y el ser taciturno, hay un espacio para el
conversar, cuyas dotes principales deben ser la amabilidad y el buen humor. Tres
defectos las destruyen: las palabrotas, la mentira y la burla.
Siguiendo a Aristóteles y a Santo Tomás, Francisco de Sales elogia la «eutrapelia»,
palabra griega que designa la conversación agradable, y por ello Filotea debe evitar
las «risas y alegrías estúpidas e insolentes», como el «gritar a este, difamar a aquel,
pinchar a un tercero, hacer daño a un deficiente».
La alegría no debe reducirse a un puro sentimiento privado, es también en cierto
sentido un deber social. Las cartas de Francisco de Sales a sus corresponsales están
llenas de consejos de este tipo: «Conservad la santa y cordial alegría que nutre las
fuerzas del espíritu y edifica al prójimo». Para «contentar» a los demás, la alegría es
indispensable: «Estoy muy consolado por la alegría que impregna vuestro vivir; Dios
es, en efecto, el Dios de la alegría».
Se puede, pues, bromear y decir chistes, con el beneplácito del religioso aviñonés
que lo había «ridiculizado públicamente», porque había escrito en la Filotea «que
durante la recreación se pueden contar chistes». El ejemplo venía de lo alto:



San Luis, cuando los religiosos querían hablarle de asuntos relevantes después de
comer: No es el momento de hablar de ello –decía–, sino de recrearse con algo
alegre y con chistes: que cada uno diga honestamente lo que quiera.

Si las palabras son «limpias, civiles y honestas», ¿qué hay de malo en todo esto?
Francisco de Sales recomendaba a menudo la alegría, también a las visitandinas
que podían sentirse tentadas a descuidar la recreación. El deber, las
responsabilidades, las ocupaciones conllevan obligaciones que fácilmente corren el
riesgo de hacernos olvidar el «deber de la alegría». Francisco de Sales hablaba por
experiencia cuando escribía:

No solo hay que hacer la voluntad de Dios, sino que, para ser una persona devota,
hay que hacerla de manera alegre. Si no fuera obispo, quizás, sabiendo lo que eso
significa, no querría serlo. Pero siendo obispo, no solo estoy obligado a cumplir lo
que esta pesada vocación requiere, debo también cumplirlo con alegría, debo
complacerme y considerarlo agradable.

Se habrá comprendido que la alegría no residía siempre en todos los «planos» del
alma humana, sino a veces solo en su «vértice».

El humor salesiano
            Encontrándose falto de noticias, a un amigo curioso que se las pedía,
responde: «Todas nuestras noticias se reducen a esto, no tenemos ninguna».
Observar pequeñas peculiaridades de unos y otros se presta bien a alguna
ocurrencia ingeniosa. A una de sus hijas espirituales, un tanto presuntuosa y
autosuficiente, le lanza esta flecha gentilmente burlona: «Me siento a gusto por el
hecho de que mis libros hayan encontrado vía libre en vuestro espíritu, que es tan
bueno como para creer que se basta a sí mismo». ¿Se puede autorizar a ciertas
damas de Chambéry a entrar en el monasterio para ver la naciente congregación?
«Les he dicho que sí, siempre que no lleven la cola larga […] Son damas muy
buenas, salvo la vanidad».
La ironía es muy fina en este pasaje de una prédica en la que se burla de la falsa
cortesía que se exhibe al escuchar al predicador: «Cuando se invita a comer, uno
toma para sí, aquí en cambio se es extremadamente cortés, porque nunca se deja
de dar a los demás». Las innumerables imágenes y comparaciones extraídas en
particular de los animales a menudo hacen sonreír, porque el obispo no solo
recuerda a los animales «nobles» como el león o graciosos como las palomas, sino
también a los monos, las gallinas, las ranas, los camaleones y los cocodrilos.
Una gran cuestión discutida entre los autores espirituales era la de saber si estaba



permitido reír. En realidad, hay dos maneras de reír: «El escarnio provoca risa con
desprecio y disgusto del prójimo; el dicho jocoso en cambio provoca risa en
tranquila simplicidad, por confianza e íntima franqueza, unidas a la gentileza de las
palabras». Cuando el obispo de Ginebra daba catequesis a los niños, disfrutaba
«haciendo reír un poco a los presentes» burlándose de las máscaras y los bailes,
hasta que su auditorio lo «incitaba con sus aplausos a seguir haciendo el niño entre
niños».
El humor es la sal de la conversación y uno de los medios más seguros para
comunicarse con el prójimo. El monseñor de Ginebra sentía cierto gusto por los
«juegos de palabras». Hablando de la dulzura consigo mismo, se burla gentilmente
de aquellos que «enfadados, se enfadan porque se han enfadado, se enojan porque
se han enojado y maldicen porque han maldecido». A propósito de algunas ilusiones
que algunos se hacen sobre los secretos bien guardados en los monasterios
femeninos, encontramos esta agradable observación: «No hay secreto que no pase
secretamente de una a otra».
Cuando se entera de que su hermano Jean-François será su coadjutor y que pronto
lo aliviará del peso de la diócesis, exclama: «Esto vale más que un sombrero de
cardenal». Este hermano de carácter impetuoso e impaciente pondrá a prueba su
paciencia varias veces, hasta el punto de hacerle escribir un día: «Pienso, hermano
mío, que hay una mujer muy afortunada. Adivina quién es. […] Esta mujer muy
afortunada es la que no te has casado». Otra vez comparó a los tres hermanos
Sales con tres ingredientes para hacer una buena ensalada:

Cada uno de nosotros tres preparará lo necesario para una buena ensalada: Jean-
François preparará un buen vinagre, porque es muy fuerte; Louis preparará la sal,
porque es sabio; y el pobre François es un buen muchacho que hará de aceite,
tanta es su estima por la dulzura.

¡Bienaventurado el que sabe reírse de sí mismo!


