[ Tiempo de lectura: 4 min.

La riqueza que corre el riesgo de cegarnos y ensordecernos

La parabola del rico y el pobre Lazaro que encontramos en el evangelio de Lucas,
capitulo 16,19-31, no es simplemente una historia sobre la justa distribucion de las
riquezas materiales. Es un relato que penetra en el corazén de la condicién
humana, poniéndonos frente a una pregunta inquietante: équién posee
verdaderamente a quién? ¢El rico poseia su riqueza, o era la riqueza la que lo
poseia a él, transformandolo en su esclavo?

Esta inversidon de perspectiva abre un espacio de profunda reflexion. El hombre de
la parabola no fue condenado por haber robado o explotado, sino por haberse
vuelto ciego y sordo. Su tragedia no estaba en tener, sino en no ver y en no
escuchar. Vivia en un mundo reducido a las Unicas dimensiones de su casa, de sus
bienes, de su bienestar inmediato. A la puerta de su casa yacia Lazaro, cubierto de
llagas que los perros venian a lamer, pero ese pobre se habia vuelto invisible, su
grito silencioso inaudible.

La riqueza existencial

Cuando hablamos de riqueza, tendemos inmediatamente a pensar en el dinero, en
los bienes materiales, en el éxito econdmico. Pero existe una riqueza mas sutil y
omnipresente: la existencial. Es la riqueza de quien esta bien, de quien ha
encontrado su propio espacio de confort, de quien vive rodeado de relaciones
positivas, de experiencias gratificantes, de certezas tranquilizadoras. Es la riqueza
de una comunidad que funciona, de un grupo donde uno se siente acogido, de un
ambiente donde todo fluye agradablemente.

Esta rigueza existencial es un don, no hay duda. Es justo disfrutarla, celebrarla,
darse cuenta de la belleza de lo que se vive. Pero justo aqui se esconde el peligro
mas insidioso: el de encerrarse en esta abundancia, de transformar el espacio del
bienestar en un gueto dorado, separado de la realidad circundante.

El rico de la pardbola vivia asi. No le faltaba nada, y sin embargo le faltaba todo: le
faltaba la capacidad de ver mas alla de si mismo, de percibir al otro, de dejarse
tocar por la realidad que llamaba a su puerta. Su riqueza se habia convertido en
una prision invisible, con barrotes hechos de costumbre, indiferencia y
autorreferencialidad.

La ceguera y la sordera del confort
La zona de confort es uno de los conceptos mas peligrosos de la modernidad. Nos



ilusiona que el bienestar es un derecho a proteger mas que un don a compartir. Nos
convence de gue preservar nuestro equilibrio es mas importante que abrirnos al
grito de los demads. Nos susurra que ya hemos hecho suficiente, que podemos
finalmente relajarnos, que los otros problemas no nos conciernen directamente.

La ceguera del rico no era fisica sino espiritual. Veia su propio palacio, sus propias
vestimentas, su propia mesa puesta. Pero no veia a Lazaro. No porque Lazaro
estuviera escondido, sino porque el rico habia desarrollado esa particular forma de
ceguera que filtra la realidad, dejando pasar solo lo que confirma su propia visiéon
del mundo.

Y también habia sordera. El texto nos revela este segundo defecto cuando el
hombre, desde el mas alld, suplica a Abraham que envie a alguien de entre los
muertos para que sus hermanos escuchen. iPero era él quien no habia escuchado!
Era sordo al grito silencioso de la pobreza, a ese sufrimiento que no grita pero
subsiste, que no molesta pero existe, que no reclama pero espera.

La escucha interior como condicidn indispensable de la escucha exterior
{Cémo se supera esta doble paralisis de la ceqguera y la sordera? La respuesta no
esta en un simple esfuerzo de voluntad o en un programa de actividades sociales.
La respuesta estd en una conversién mas profunda: no podemos ver a Cristo en el
pobre si no contemplamos a Cristo dentro de nosotros. No podemos escuchar el
grito de los vulnerables si no estamos sintonizados con la voz de Dios en nuestro
corazoén.

Los grandes testigos de la caridad -desde Don Bosco hasta la Madre Teresa de
Calcuta- no partieron de un analisis socioldgico de la pobreza, sino de una
experiencia mistica del amor de Dios. Su capacidad de ver, escuchar y responder al
exterior nacia de una vida interior intensa, de una contemplacién que no era huida
del mundo sino preparacién para el encuentro con el mundo.

Esta es la paradoja: cuanto mas se desciende a la profundidad del propio corazén
para reconocer alli el amor de Dios, mas se adquiere la capacidad de salir de si
mismo para encontrarse con el otro. La vida espiritual no es un repliegue narcisista,
sino el entrenamiento necesario para desarrollar esa sensibilidad que nos permite
percibir a Cristo dondequiera que se manifieste.

La misidon como compartir la riqueza

Cada persona es una misién. Esta afirmacién no significa que todos debamos
convertirnos en activistas frenéticos o embarcarnos en proyectos grandiosos.
Significa mas bien que la rigueza que hemos recibido -material, cultural, espiritual,
existencial- no es nuestra propiedad exclusiva sino un don destinado a la



circulacioén.

Quien ama se pone en movimiento, sale de si mismo, se deja atraer y atrae a su
vez. El amor es dinamico por naturaleza: no puede ser acumulado, conservado,
blindado en una zona de confort. O lo compartimos, o lo perdemos. O lo hacemos
circular, o se corrompe.

El desafio, por lo tanto, no es renunciar a la riqueza existencial, sino poseerla de
una manera diferente: no como propietarios celosos sino como administradores
generosos, no como destinatarios finales sino como canales de transmisién, no
como punto de llegada sino como punto de partida para nuevos caminos de
compartir.

Minoria creativa y signos de esperanza

En un mundo marcado por crecientes desigualdades e indiferencias estructurales,
guien elige no volverse ciego y sordo se convierte necesariamente en una minoria.
Pero esta es una minoria creativa, capaz de encender luces de esperanza, aunque
pequefas, pero ciertamente contagiosas.

La esperanza no es optimismo ingenuo ni resignacién pasiva. La esperanza es una
persona: Cristo, que continla interpelandonos a través de cada Lazaro que yace a
la puerta de nuestra existencia. Reconocerlo alli, en el rostro desfigurado del pobre,
en el grito silencioso del excluido, en el sufrimiento ignorado del vulnerable, es la
Unica manera de no convertirnos en esclavos de nuestra rigueza, de no terminar
consumidos por nuestro propio bienestar.

La pardbola nos deja con una urgencia: hoy, ahora, antes de que sea demasiado
tarde, abrir los ojos y los oidos a la realidad que nos rodea. Porque mafana, del otro
lado, de nada servira lamentar no haber visto y escuchado.



