[ Tiempo de lectura: 5 min.

«La comida en la casa del fariseo» (The Meal in the House of the Pharisee), James
Jacques Joseph Tissot (n. Nantes, Francia, 1836-1902), 1886-1894, acuarela, Museo
de Brooklyn de Nueva York

Este pasaje del Evangelio de Lucas, capitulo 11, 37-41, nos cuenta cémo Jesus, de
camino a Jerusalén, acepta la invitacion a almorzar con un fariseo. Tenemos un
didlogo que representa un momento de confrontacion entre dos visiones de la
religiosidad: la formal, centrada en las prescripciones rituales, y la del corazdn,
propuesta por Jesus.

Ante la pregunta que se le hace a Jesus sobre por qué no sigue los gestos rituales
de la tradicién, se invita al fariseo a ir méas allad de las acciones externas, a verificar
si lo exterior corresponde verdaderamente con lo que lleva en el corazén.

Jesus acepta la invitacion sin condiciones

Como el fariseo, también nosotros podemos invitar a Jesus a nuestra mesa.
Su respuesta es asombrosa: Jesus acepta, siempre, sin poner condiciones. No exige
que nuestra casa esté en orden, no pide garantias sobre nuestra coherencia. «E/ fue
y se sentd a la mesa»; con esta sencillez que desarma, Jesls entra en la vida del
fariseo, sabiendo ya lo que encontrara, conociendo las contradicciones, las
sombras, la doblez.
Este es el primer mensaje liberador: Jesls no espera a que estemos bien para venir
a nosotros; viene para ayudarnos a ponernos bien. No debemos ocultar quiénes
somos realmente para ser dignos de su presencia. Al contrario, es precisamente
nuestra imperfecciéon la que nos hace necesitar su encuentro.

Una presencia que trae claridad

Pero atencién: si JesUs acepta sin condiciones, su presencia nunca es neutra
o inofensiva. JesUs entra y trae luz. El fariseo quizas esperaba un invitado
complaciente, alguien a quien exhibir, a quien mostrar a sus conocidos: «Miren,
también Jesus viene a mi casa». En cambio, se encuentra expuesto sin ser
humillado ni avergonzado. La presencia de Jesus ilumina las contradicciones, saca a
la luz lo que prefeririamos mantener oculto.
No es una agresion, es mas bien como cuando encendemos la luz en una
habitacion: la luz no crea el polvo que hay, sino que lo hace visible. Asi es Jesus: no



inventa nuestros defectos, sino que con delicadeza y gradualmente nos ayuda a
verlos por lo que son. En pocas palabras, su presencia es una invitacién a poner
claridad en nuestra vida: a mirar con honestidad dénde somos auténticos y dénde,
en cambio, vivimos de mascaras, donde hay coherencia y dénde hay una divisién
entre lo que aparentamos y lo que somos.

Mas alla de las apariencias: la llamada a la coherencia personal

«Ustedes, los fariseos, limpian por fuera la copa y el plato, pero por dentro
estan llenos de avaricia y de maldad». Jesus no condena las practicas externas en si
—las abluciones, las oraciones publicas, la observancia—, sino que arroja luz sobre
esa sutil y terrible divisidn entre el exterior y el interior, la doblez de quien cuida la
imagen mientras descuida el corazén.
Es una tentacién que atraviesa todos los tiempos. iCuanta energia gastamos en
construir una imagen aceptable! En las redes sociales, en la vida profesional,
incluso en las relaciones mas intimas: filtramos, seleccionamos, mostramos solo lo
gue nos favorece. En cambio, Jesus llama a una coherencia a un nivel muy personal,
incluso antes que publico. No se trata de lo que ven los demas, sino de quiénes
somos realmente cuando nadie nos mira. Es ahi, en la intimidad del corazén, donde
se juega nuestra autenticidad.

Una vision sin zonas de sombra

«ilnsensatos! El que hizo lo de fuera, éno hizo también lo de dentro?». Hay
aqui una profunda intuicion humana y espiritual: el ser humano es uno. No estamos
divididos en compartimentos estancos: la dimensién publica y la privada, el cuerpo
y el espiritu, lo exterior y lo interior. No podemos mantener zonas de sombra, areas
de la vida sustraidas a la luz, pensando que no contaminan el resto.
La invitacién de Jesuls es a una visién sin zonas de sombra: una vida en la que no
haya rincones ocultos donde cultivemos vicios, egoismos, doblez. Una transparencia
interior donde todo es llevado a la luz de la conciencia y de la gracia. Esto no
significa perfeccién inmediata, sino honestidad radical: reconocer nuestras
fragilidades, llamarlas por su hombre, no justificarlas ni esconderlas. Es el primer
paso hacia la sanacién.

La limosna como don de si mismo

«Den mas bien en limosna lo que tienen dentro, y asi todo sera puro para
ustedes». Aqui reside la culminacién del mensaje de Jesls. La verdadera
purificacidn no proviene de rituales externos, sino del don de lo que hay dentro. La
coherencia tiene la capacidad de ser portadora de bondad. La palabra «limosna» en
griego tiene sus raices en la palabra «misericordia», compasién. No es solo cuestion



de dar dinero, sino de darnos a nosotros mismos: nuestro tiempo, nuestra atencioén,
nuestra presencia, nuestra vulnerabilidad.
Cuando vivimos esta unidad interior, cuando ya no hay divisién entre quiénes
somos y quiénes aparentamos ser, entonces de esta unidad emana la verdadera
limosna, la auténtica misericordia: un don genuino, no calculado, no instrumental.
No damos para parecer generosos, sino porgue la generosidad se ha convertido en
lo que somos.
La sed de los jovenes por adultos auténticos y coherentes

Este mensaje tiene una resonancia particular hoy, especialmente para las
nuevas generaciones. Los jévenes viven inmersos en una cultura donde todo tiene
un precio, todo se calcula en términos de rendimiento y utilidad; las identidades
estan fragmentadas entre mil perfiles, mascaras, roles sociales; las relaciones son
mediadas, filtradas, a menudo anénimas o superficiales.
En este contexto, los jévenes tienen una sed desesperada de adultos auténticos:
personas que viven lo que dicen, que no tienen una cara para el publico y otra para
lo privado, que no mienten por conveniencia.
Nunca hay que olvidar que los jovenes no buscan adultos perfectos; a esos los
rechazan por falsos. Buscan adultos verdaderos: capaces de reconocer sus propias
fragilidades, de ser coherentes en las pequenas cosas cotidianas, de mantener la
palabra dada, de tener una vida interior que se note. El mayor servicio que
podemos prestar a las nuevas generaciones no es darles consejos morales o reglas
de comportamiento, sino testimoniar una vida auténtica.

La invitacion permanente

El fariseo invité a JesUs una vez. Pero el texto nos revela que Jesus siempre
estd disponible para ser invitado, hoy como hace dos mil afios.
La pregunta para cada uno de nosotros es: éestamos dispuestos a acogerlo
sabiendo que su presencia nos pondra frente a la verdad de nosotros mismos?
{Estamos listos para dejar que ilumine nuestras zonas de sombra? Y luego: después
de acoger esta luz, ¢estamos dispuestos a vivir en la autenticidad, renunciando a
las mascaras, dando a los demas no lo que nos sobra, sino «lo que hay dentro»?
En un mundo sediento de verdad, ser personas auténticas no es un lujo espiritual:
es el primer acto de caridad que podemos realizar. Especialmente hacia quienes,
como los jévenes, tienen derecho a ver que es posible vivir sin dobleces, que la
integridad no es una utopia, que la coherencia entre el interior y el exterior es el
camino hacia la verdadera libertad.



