
⏱ ️Tiempo de lectura: 11 min.

El 27 de septiembre de 2025, Don Fabio Attard, Rector Mayor de los Salesianos,
recibió la ciudadanía honoraria de Catania de manos del alcalde de Catania, el
abogado Enrico Trantino, pronunciando un discurso sobre la emergencia educativa
contemporánea. Partiendo del análisis de la «sociedad líquida» de Bauman, Don
Attard denuncia una cultura que transforma a los jóvenes de educandos en clientes
a seducir, dejándolos sin puntos de referencia en un desierto existencial.
Recordando el legado de Don Bosco, subraya cómo los jóvenes buscan
desesperadamente adultos auténticos y propuestas de valores integrales. El
discurso lanza un llamamiento urgente para construir alianzas educativas entre
instituciones civiles y religiosas, invirtiendo en la formación de educadores
cualificados. Concluye invocando el coraje de la esperanza para ofrecer a las
nuevas generaciones caminos dignos hacia el futuro, definiendo esta misión como
una responsabilidad colectiva ineludible.

1. La emergencia educativa como buena noticia
            Estoy convencido de que aquellos de nosotros que estamos comprometidos
en la frontera educativa, en diversos ambientes y caminos, nos damos cuenta de
que los tiempos han cambiado. Hacemos bien en afrontar este cambio y comentarlo
porque este cambio trae consigo repercusiones en el día a día educativo que son
muy significativas. Uno de los observadores más atentos de la sociedad actual, el
filósofo Zygmunt Bauman, comentando el traspaso cultural y social del que somos
testigos, escribe así:

            La cultura líquida moderna, a diferencia de la de la época de la construcción
de las naciones, no tiene gente a la que educar sino más bien clientes a los que
seducir. Y, a diferencia de la «sólida-moderna» que la precedió, ya no desea
retirarse del juego poco a poco, sino lo antes posible. Su objetivo ahora es hacer
permanente su supervivencia, temporalizando todos los aspectos de la vida de sus
antiguos pupilos, ahora transformados en sus clientes.

Quisiera empezar con esta reflexión como punto de partida porque en la necesidad
y la urgencia de comentar las situaciones sociales actuales en su conjunto,
necesitamos sobre todo aquellas luces que nos ayuden a reconocer de manera más
nítida el estado actual de la realidad. Cuando se trata de acercarse a la vida de
nuestros jóvenes, esta elección de conocer su historia y su hábitat se convierte en
un imperativo categórico.



Nosotros, salesianos de Don Bosco, en nuestro ADN, tenemos esta tensión natural,
es decir, la de salir al encuentro de los jóvenes allí donde se encuentran. Por su
propia naturaleza, el nuestro es un tipo de encuentro con los jóvenes que no
presupone condiciones previas. Simplemente buscamos estar cerca, vivir un
encuentro sin prejuicios, sin preconceptos. Todo esto, sin embargo, no significa que
no debamos estar equipados con una visión muy clara y una formación adecuada.
Al contrario, hoy no podemos encontrarnos con los jóvenes de manera sana y
sanadora si no estamos equipados con un conocimiento sólido y amplio de los
diversos elementos que condicionan la vida social, familiar y cultural de nuestros
jóvenes. Solo la buena voluntad de encontrarlos no basta.
A todos nosotros, adultos y peregrinos de los jóvenes, se nos pide que seamos
personas equipadas con una formación integral. Quienquiera que quiera ser
verdaderamente siervo de los jóvenes, en primer lugar, necesita interrogarse sobre
sus propias motivaciones, las más profundas, las que habitan el corazón y que lo
impulsan a estar presente con ellos, a actuar a su favor. En palabras claras, las
razones de nuestro ser educadores deben ser reforzadas.
Este primer paso pide un segundo, el de interrogarse cuáles son las fuentes y las
raíces que alimentan tales motivaciones.
Nos preguntamos si es realmente querer a los jóvenes permitiéndoles todas las
posibilidades sin límites y sin una visión de adónde queremos que lleguen. Nos
preguntamos si el único objetivo, el de que los jóvenes solo lleguen a disfrutar el
tiempo y que se sientan emocionalmente gratificados, es realmente buscar su
verdadero bien. Nos preguntamos si ofrecer a los jóvenes esas ocasiones y esos
espacios donde el deseo superficial de lo inmediato pueda ser gratificado sin ‘peros’
ni ‘condiciones’, es el camino correcto. Una sociedad donde los adultos miran a los
jóvenes como clientes, es una sociedad que ha perdido la brújula hacia el futuro,
encontrando el atajo de la utilidad y el beneficio inmediato. Un beneficio pagado
con la moneda del fracaso educativo.
Elecciones educativas y políticas que consciente o inconscientemente toman este
camino, de manera indirecta y sutil, terminan por proponer a los jóvenes solamente
la oportunidad de consumir el tiempo de la juventud. Pero todos somos conscientes
de que la juventud, como tiempo, ciertamente no es eterna. La belleza de la
juventud, en cambio, reside precisamente en ser una fase de la vida que, anticipada
por la niñez y la adolescencia, se convierte en el vientre que da a luz la edad
adulta.
Una sociedad que se limita simplemente a ofrecer a los jóvenes espacios y
experiencias donde el deseo simplemente se satisface, sin la capacidad de ser
educado y madurado, es una sociedad que termina por consumir la juventud



haciéndola perder la capacidad de ser generadora de un futuro prometedor y digno.
Todos nosotros, responsables de diferentes maneras, protagonistas de la vida
social, directa o indirectamente ligada al planeta educativo, tenemos esta
responsabilidad de cuidar esta fase, viendo en ella precisamente un vientre que hoy
tiene la clave del porvenir. En cada camino educativo, el futuro está presente, el
futuro está en el presente.
Justamente entonces el mismo filósofo Bauman se pregunta cómo llamar a la
cultura actual. Responde pidiéndonos que escuchemos la advertencia si también
nosotros somos cómplices en hacer de esta fase actual de la historia: «Líquida
como un gran almacén».

2. Reconocer la búsqueda de sentido
            Como primera llamada, urge que nosotros, educadores y educadoras,
protagonistas de la vida social a todos los niveles, nos demos cuenta de que esta es
una generación que está buscando. El cambio de paradigma en estas últimas
décadas ha sido tan fuerte que ha causado un verdadero y profundo terremoto en
la memoria colectiva social. De una sociedad monolítica, con el mismo vocabulario,
con las instituciones tradicionales bien sólidas, como la Iglesia, la familia y la
escuela, hemos pasado a una sociedad marcada por la fragmentación y el
individualismo. La imagen que a menudo caracteriza a la juventud es la de una
generación de jóvenes buenos y sinceros, pero que, en nombre de una falsa
concepción de la libertad y con la excusa de que no hay que condicionarlos, los
hemos dejado sin mapas, sin comida y sin agua, en medio del desierto de nuestras
ciudades.
Es una verdadera y real tragedia ver cómo de las palabras de los llamados profetas
de la secularización, mientras anunciaban una nueva era de libertad de la pesada
carga de la religión, hemos llegado a una situación de vacío y sin sentido. Proclamar
que ahora somos libres de las supersticiones y modelos culturales tradicionales
anticuados, de una visión institucionalizada que no nos ha permitido crecer como
queríamos, nos damos cuenta de que lo que está emergiendo es un escenario
marcado por la desorientación y la pérdida de puntos de referencia que los mismos
jóvenes hoy están buscando desesperadamente.
Impactaba de manera inmediata, quizás incluso apasionante, la imagen de una
libertad sin frenos y sin límites. Pero la realidad que ha entregado esta ilusión la
conocemos todos. Cuando nuestros jóvenes hoy nos miran a los adultos, no están
para nada impresionados. Sienten que falta la generación de adultos significativos
que enciendan la energía del sueño, la potencia y el entusiasmo de entregarse a
causas válidas, justas y humanamente enriquecedoras.



Hay que partir de esta llamada urgente, más bien de este grito fuerte pero
silencioso al mismo tiempo. El Papa Francisco primero y el Papa León ahora se
posicionan en un espacio que está sincronizado con la voz oculta y profunda de los
jóvenes. A esta voz que busca, estos pastores responden con un lenguaje que los
jóvenes sienten propios. No prometen ilusiones, no ofrecen soluciones
emocionalmente gratificantes, sino una llamada sana y sanadora, una cercanía que
comunica un testimonio coherente y un mensaje creíble. Su voz habla al corazón
inquieto de los jóvenes que está cansado de las falsas promesas y del vacío
elocuente.

3. Don Bosco – un proyecto integral
            En este sentido, Don Bosco, en un contexto histórico lejano a nosotros a
nivel cronológico, nos comunica una experiencia que está realmente cerca de
nosotros a nivel afectivo. Él captó este movimiento del corazón. Es un movimiento
del corazón que no conoce barreras temporales, culturales o continentales. Don
Bosco nos enseña que el corazón de los jóvenes tiene en su base un sustrato divino,
se nutre de raíces místicas. Es el corazón de cada joven y de cada tiempo. Un
corazón que habita de manera singular todos los contextos y todas las culturas y al
mismo tiempo se eleva por encima de ellos. El de los jóvenes, de ayer como los de
hoy, es un corazón que en el presente siempre sueña el futuro. Hoy, la diferencia
radica en que este corazón está gritando con la mirada interrogante y la búsqueda
marcada por una silenciosa resiliencia. En un contexto descuidado y plano, hoy es
más que nunca palpable que los jóvenes, que nacieron para mirar hacia adelante y
hacia arriba, cuando miran a su alrededor, cuando piden ayuda, apoyo, amor,
sienten que el suyo es un grito en el desierto. A su grito, responde de manera fuerte
el vacío y el silencio.
Don Bosco en su tiempo lo entendió y lo primero que hace es ponerse a su lado en
las calles de Turín. Una cercanía que testimoniaba su elección de ser peregrino y
siervo. Fruto de una escucha sana y profética, del movimiento de salida,
encarnándose en su historia, siguió una propuesta variada y múltiple: un espacio
humano donde encontrarse como amigos, una casa donde se puede experimentar
la belleza del espíritu de familia, propuestas educativas que los preparaban para un
futuro digno, experiencias de valores que no ocultan y no tienen vergüenza de
ofrecer una propuesta espiritual, arraigada en una visión de un Dios que ama
gratuitamente y perdona abundantemente. Con pleno respeto por los jóvenes, sus
ritmos y sus historias, Don Bosco captó cómo el presente es precisamente un
vientre que genera vida y como tal debe tomarse en serio a todos los niveles, con
respeto y con amor, de manera integral.



Ayer como hoy, los jóvenes buscan adultos con el rostro limpio y el corazón sano.
Buscan adultos que sean peregrinos marcados por motivaciones sanas. No quieren
ser tratados como clientes, consumidores consumidos en la mesa del beneficio.
Para confirmar todo esto está el testimonio que vemos también hoy: experiencias
válidas que nos demuestran que cuando se encuentran en ambientes sanos, con
personas auténticas y propuestas de valores, los jóvenes aprenden gradualmente a
confiar y a abrirse.

4. Alianzas educativas
            Grande es la responsabilidad de todos nosotros en esta fase histórica. Ahora
es el tiempo en el que estamos llamados a favorecer y promover las bases para
verdaderas alianzas educativas y pastorales. No podemos permitirnos mirar hacia
otro lado, permanecer cerrados y obstinados en elecciones que descartan
compromisos e inversiones, de recursos y de personas, en el campo educativo.
Mucho menos es tiempo de interpretar y condicionar los desafíos educativos en
líneas ideológicas, ya superadas porque han fracasado.
En una cultura geopolítica global, donde invertir en la economía de la guerra se está
volviendo más importante que invertir y dar de comer a los pobres y hambrientos,
es urgente e imperativo construir y sostener procesos educativos que preparen
para el mundo del trabajo, formar jóvenes para asumir el bien de la sociedad a nivel
social, político y religioso. Grande es la responsabilidad que tenemos ante nosotros.
Estamos llamados a educar a las jóvenes generaciones en una época caracterizada
por una profunda búsqueda de significado. Esto representa uno de los desafíos más
complejos de nuestro tiempo. Estamos llamados a reconocer que estamos viviendo
en un mundo marcado por la indiferencia y el «desencanto», donde los sistemas
tradicionales de significado han sido cuestionados por la racionalización moderna,
donde el modelo económico liberal está desviando la atención de la persona y de su
bien integral, hacia una carrera frenética hacia el beneficio.
Como responsables del bien común, lo que nos debe hacer pensar de manera
inmediata es el hecho de que no solo corremos el riesgo de olvidar las respuestas a
las principales preguntas sobre la vida, sino que peor aún, corremos el riesgo de
olvidar también las preguntas que nos impulsan al recto actuar. Si también
nosotros, adultos y responsables del bien común en sus diversas formas, educativa,
espiritual, cultural y otras, perdemos también la capacidad de captar las preguntas,
especialmente las de los jóvenes, corremos el riesgo de comunicar una visión
derrotista, un futuro sin esperanza.
Don Bosco en este punto nos deja una lección que aún hoy nos estimula y nos
anima. Todo punto de partida, incluso el marcado por la pobreza y la miseria, no



puede tener la última palabra. El rostro de los jóvenes, sobre todo el marcado por el
límite y la miseria, es una invitación a crear alianzas. Es necesario que quien tiene
en el corazón el bien de la humanidad, vea en el rostro de los jóvenes un recurso
humano que pide ser ayudado para que pueda convertirse en protagonista.

Si no es correcto mirar a los jóvenes como un problema, tampoco es sabio mirarlos
como pobres mendigos. Ellos viven en un espacio definido por preguntas profundas.
Partiendo de estas preguntas se construyen caminos y recorridos juntos para su
bien. Hoy nos interpela esta base de bondad que ya Don Bosco recordaba.
Los jóvenes tienen una tensión fundamental hacia la bondad. Los jóvenes
conservan una apertura natural a los valores más profundos, incluso cuando no
saben articularla conceptualmente. Aquí es donde surge la urgencia de educadores
y formadores que, sabiendo captar el bien que habita el corazón de los jóvenes,
logren favorecer espacios y experiencias donde esta bondad emerja. A través de
proyectos, propuestas, ambientes y experiencias sistemáticas, el bien encuentre un
ambiente sistémico que favorezca su crecimiento.

5. Formación de protagonistas en el campo educativo
            En esta perspectiva, uno de los desafíos que tenemos en la educación de los
jóvenes es el de ofrecer caminos que formen y preparen agentes en el campo
educativo y pastoral. El futuro de las jóvenes generaciones pasa por elecciones
políticas y propuestas formativas que, ante todo, preparen a educadores y
formadores en todos los campos de naturaleza educativa. Este es un desafío
transversal. Formar docentes, operadores sociales, educadores y animadores para
jóvenes, adolescentes y niños, tanto para el estado como para la Iglesia, es un
desafío que mira a los jóvenes con una visión de gran alcance. Invertir en la
formación de protagonistas en el campo educativo es un gesto de previsión que
asegura en el futuro ciudadanos honestos y personas marcadas por valores
trascendentales y espirituales.
Favorecer alianzas en el territorio, buscar trabajar juntos por el bien de los jóvenes,
especialmente los más vulnerables, no es un juego de bandos, sino un deber
humano colectivo. Estudiar juntos los desafíos para poder trazar los pasos a seguir
es un camino iluminado por la dignidad y la compasión. En esta lógica compartida
por todos, una lógica que pone el bien de nuestros jóvenes como prioridad, se
supera definitivamente esa lectura ideológica que ha marcado una buena parte del
último siglo en Europa. La post-secular como la post-moderna, épocas sin nombre
nacidas de la secularización y la modernidad, nos encuentran a todos huérfanos,
haciéndonos creer que hemos evolucionado. Al ser barridos esos puntos de



referencia que servían como brújula, ahora se busca con tanto esfuerzo recuperar
en medio de la desertificación existencial lo que habíamos tirado a la papelera de la
historia.

Conclusión
            Quisiera concluir esta relación con una reflexión hecha por el Papa
Benedicto XVI cuando en 2008 comenta la llamada de la emergencia educativa. Al
final de su discurso él escribe «cómo en la educación es decisivo el sentido de
responsabilidad». El Papa Benedicto comenta la llamada a la responsabilidad en
estos términos:

La responsabilidad es en primer lugar personal, pero también hay una
responsabilidad que compartimos juntos, como ciudadanos de una misma ciudad y
de una nación, como miembros de la familia humana y, si somos creyentes, como
hijos de un único Dios y miembros de la Iglesia. De hecho, las ideas, los estilos de
vida, las leyes, las orientaciones generales de la sociedad en la que vivimos, y la
imagen que esta da de sí misma a través de los medios de comunicación, ejercen
una gran influencia en la formación de las nuevas generaciones, para bien pero a
menudo también para mal. La sociedad, sin embargo, no es una abstracción; al final
somos nosotros mismos, todos juntos, con las orientaciones, las reglas y los
representantes que nos damos, aunque sean diferentes los roles y las
responsabilidades de cada uno. Es necesario, por lo tanto, la contribución de cada
uno de nosotros, de cada persona, familia o grupo social, para que la sociedad… se
convierta en un ambiente más favorable a la educación. (Carta del Santo Padre
Benedicto XVI a la diócesis y a la ciudad de Roma sobre la tarea urgente de la
educación, 21 de enero de 2008)

La llamada que tenemos no podemos permitirnos tomarla a la ligera. Los jóvenes de
diversas maneras y con diferentes gritos nos piden «hoy» que los ayudemos a
construir el «mañana». Ponernos como peregrinos con ellos y para ellos es la misión
más urgente, la elección más noble, que como ciudad, todos juntos, podemos y
debemos asumir, por los jóvenes a quienes Don Bosco llamaba «esta porción la más
delicada y la más preciosa de la sociedad humana».
Deseo a esta ciudad, a sus instituciones civiles y religiosas, a las diversas ONG que
tengan el coraje de la esperanza, para que juntos puedan ofrecer a los jóvenes
propuestas de futuro, caminos que les den signos de un futuro digno.


