
⏱ ️Tiempo de lectura: 140 min.

El momento culminante del Año Jubilar para cada creyente es el paso a través de la
Puerta Santa, un gesto altamente simbólico que debe vivirse con profunda
meditación. No se trata de una simple visita para admirar la belleza arquitectónica,
escultórica o pictórica de una basílica: los primeros cristianos no acudían a los
lugares de culto por este motivo, también porque en aquella época no había mucho
que admirar. Ellos llegaban, en cambio, para orar ante las reliquias de los santos
apóstoles y mártires, y para obtener la indulgencia gracias a su poderosa
intercesión.
Acudir a las tumbas de los apóstoles Pedro y Pablo sin conocer su vida no es un
signo de aprecio. Por eso, en este Año Jubilar, deseamos presentar los caminos de
fe de estos dos gloriosos apóstoles, tal como fueron narrados por San Juan Bosco.

Vida de S. Pedro, príncipe de los apóstoles contada al pueblo por el
sacerdote Juan Bosco

Hombre de poca fe, ¿por qué has dudado? (Mateo XIV, 31).

PREFACIO
CAPÍTULO I. Patria y profesión de S. Pedro. — Su hermano Andrés lo conduce a
Jesucristo. Año 29 de Jesucristo
CAPÍTULO II. Pedro conduce en barco al Salvador — Pesca milagrosa. — Acoge a
Jesús en su casa. — Milagros realizados. Año de Jesucristo 30.
CAPÍTULO III. S. Pedro, cabeza de los Apóstoles, es enviado a predicar. — Camina
sobre las olas. — Bella respuesta dada al Salvador. Año 31 de Jesucristo.
CAPÍTULO IV. Pedro confiesa por segunda vez a Jesucristo como hijo de Dios. — Es
constituido jefe de la Iglesia, y se le prometen las llaves del reino de los Cielos. Año
32 de Jesucristo.
CAPÍTULO V. San Pedro disuade al divino Maestro de la pasión. — Va con él al
monte Tabor. Año de Jesucristo 32.
CAPÍTULO VI. Jesús, en presencia de Pedro, resucita a la hija de Jairo. — Paga el
tributo por Pedro. — Enseña a sus discípulos en la humildad. Año de J. C. 32.
CAPÍTULO VII. Pedro habla con Jesús sobre el perdón de las injurias y el desapego de
las cosas terrenas. — Se niega a dejarse lavar los pies. — Su amistad con San Juan.
Año de J. C. 33.
CAPÍTULO VIII. Jesús predice la negación de Pedro y le asegura que no fallará su fe.



— Pedro lo sigue en el huerto de Getsemaní. — Corta la oreja a Malco. — Su caída,
su arrepentimiento. Año de J. C. 33.
CAPÍTULO IX. Pedro en el sepulcro del Salvador. — Jesús se le aparece. — En el lago
de Tiberíades da tres distintos signos de amor hacia Jesús que lo constituye
efectivamente cabeza y pastor supremo de la Iglesia.
CAPÍTULO X. Infallibilidad de San Pedro y de sus sucesores.
CAPÍTULO XI. Jesús predice a S. Pedro la muerte en cruz. — Promete asistencia a la
Iglesia hasta el fin del mundo. — Regreso de los Apóstoles al cenáculo. Año de J. C.
33.
CAPÍTULO XII. San Pedro sustituye a Judas. — Venida del Espíritu Santo. — Milagro
de las lenguas. Año de Jesucristo 33.
CAPÍTULO XIII. Primer sermón de Pedro. Año de Jesucristo 33.
CAPÍTULO XIV. San Pedro sana a un cojo. — Su segundo sermón. Año de Jesucristo
33.
CAPÍTULO XV. Pedro es encarcelado con Juan y es liberado.
CAPÍTULO XVI. Vida de los primeros Cristianos. — Hecho de Ananías y Safira. —
Milagros de San Pedro. Año de Jesucristo 34.
CAPÍTULO XVII. San Pedro de nuevo encarcelado. — Es liberado por un ángel. Año
de Jesucristo 34.
CAPÍTULO XVIII. Elección de los siete diáconos. — San Pedro resiste a la persecución
de Jerusalén. — Va a Samaria. — Su primer enfrentamiento con Simón Mago. Año de
Jesucristo 35.
CAPÍTULO XIX. San Pedro funda la cátedra de Antioquía; regresa a Jerusalén. — Es
visitado por San Pablo. Año de Jesucristo 36.
CAPÍTULO XX. San Pedro visita varias Iglesias. — Sana a Enea paralítico. — Resucita
a la difunta Tabita. Año de Jesucristo 38.
CAPÍTULO XXI. Dios revela a S. Pedro la vocación de los Gentiles. — Va a Cesarea y
bautiza a la familia de Cornelio Centurión. Año de J. C. 39.
CAPÍTULO XXII. Herodes hace decapitar a S. Santiago el Mayor y poner a S. Pedro en
prisión. — Pero es liberado por un Ángel. — Muerte de Herodes. Año de J. C. 41.
CAPÍTULO XXIII. Pedro en Roma. — Traslada la cátedra apostólica. — Su primera
carta. — Progreso del Evangelio. Año 42 de Jesucristo.
CAPÍTULO XXIV. San Pedro en el concilio de Jerusalén define una cuestión. — San
Santiago confirma su juicio. Año de Jesucristo 50.
CAPÍTULO XXV. San Pedro confiere a San Pablo y a San Bernabé la plenitud del
Apostolado. — Es avisado por San Pablo. — Regresa a Roma. Año de Jesucristo 54.
CAPÍTULO XXVI. San Pedro hace resucitar a un muerto. Año de Jesucristo 66.
CAPÍTULO XXVII. Vuelo. — Caída. — Muerte desesperada de Simón Mago. Año de



Jesucristo 67.
CAPÍTULO XXVIII. Pedro es buscado para muerte. — Jesús se le aparece y le predice
inminente el martirio. — Testamento del santo Apóstol.
CAPÍTULO XXIX. San Pedro en prisión convierte a Procópio y Martiniano. — Su
martirio. Año de la Era Común 67.
CAPÍTULO XXX. Sepulcro de San Pedro. — Atentado contra su cuerpo.
CAPÍTULO XXXI. Tumba y Basílica de San Pedro en el Vaticano.
APÉNDICE SOBRE LA VENIDA DE S. PEDRO A ROMA

PREFACIO
            Cualquiera que deba entrar en un palacio cerrado y tomar posesión del
mismo, es necesario que sea ayudado por quien tenga las llaves.
            Desafortunado aquel que, encontrándose en una barca en alta mar, no está
en las gracias del piloto. La oveja perdida, que está lejos de su pastor, no conoce su
voz o no la escucha.
            Querido lector; tu morada es el cielo, y debes aspirar a llegar a su posesión.
Mientras vives aquí abajo, estás navegando en el azaroso mar del mundo, en
peligro de chocar con los escollos, de naufragar y perderte en los abismos del error.
            Como una oveja, estás cada día a punto de ser conducido a pastos nocivos,
de extraviarte por barrancos y despeñaderos, y de caer incluso en las garras de los
lobos rapaces, es decir, en las trampas de los enemigos de tu alma. ¡Ah! Sí,
necesitas hacerte propicio a aquel a quien fueron entregadas las llaves del cielo; es
necesario que confíes tu vida al gran Piloto de la Nave de Cristo, al Noé del nuevo
Testamento; debes unirte al Supremo Pastor de la Iglesia, que solo puede guiarte a
los sanos pastos y conducirte a la vida.
            Por tanto, el Portero del reino de los Cielos, gran Navegante y Pastor de los
hombres es precisamente S. Pedro, príncipe de los Apóstoles, quien ejerce su poder
en la persona del Sumo Pontífice su Sucesor. Él todavía abre y cierra, gobierna la
Iglesia, guía las almas a la salvación.
            No te desanimes, por tanto, piadoso lector, al leer la breve vida que aquí te
presento; aprende a conocer quién es, a respetar su suprema autoridad de honor y
de jurisdicción; aprende a reconocer la voz amorosa del Pastor y a escucharla.
Porque quien está con Pedro, está con Dios, camina en la luz y corre hacia la vida;
quien no está con Pedro, está contra Dios, va tambaleándose en las tinieblas y
precipita en la perdición. Donde está Pedro, allí está la vida; donde Pedro no está,
allí está la muerte.



CAPÍTULO I. Patria y profesión de S. Pedro[1]. — Su hermano Andrés lo conduce a
Jesucristo. Año 29 de Jesucristo
            Pedro era judío de nacimiento y hijo de un pobre pescador llamado Jonás o
Juan, que habitaba en una ciudad de Galilea llamada Betsaida. Esta ciudad está
situada en la orilla occidental del lago de Genesaret, comúnmente llamado mar de
Galilea o de Tiberíades, que en realidad es un vasto lago de doce millas de longitud
y seis de ancho.
            Antes de que el Salvador le cambiara el nombre, Pedro se llamaba Simón. Él
ejercía el oficio de pescador, como su padre; tenía un temperamento robusto,
ingenio vivo y alegre; era pronto en responder, pero de corazón bueno y lleno de
gratitud hacia quienes lo beneficiaban.
            Esta índole vivaz lo llevaba a menudo a los más cálidos transportes de
afecto hacia el Salvador, de quien también recibió no dudosos signos de
predilección. En ese tiempo, no siendo aún muy conocido el valor de la virginidad,
Pedro tomó esposa en la ciudad de Cafarnaúm, capital de Galilea, en la orilla
occidental del Jordán, que es un gran río que divide Palestina de norte a sur.
            Dado que Tiberíades estaba situada donde el Jordán desemboca en el mar
de Galilea, y por lo tanto muy adecuada para la pesca, S. Pedro estableció en esta
ciudad su residencia habitual y continuó ejerciendo su oficio habitual. La bondad de
su corazón muy dispuesto a la verdad, el empleo inocente de pescador y la
asiduidad al trabajo contribuyeron mucho a que él se conservara en el santo temor
de Dios.
            En ese tiempo, estaba difundido el pensamiento en la mente de todos de
que era inminente la venida del Mesías; de hecho, algunos decían que ya había
nacido entre los judíos. Lo cual era motivo para que S. Pedro usara la máxima
diligencia para enterarse. Tenía un hermano mayor llamado Andrés, quien,
cautivado por las maravillas que se contaban sobre S. Juan Bautista, Precursor del
Salvador, quiso hacerse su discípulo, yendo a vivir la mayor parte del tiempo con él
en un áspero desierto.
            La noticia, que se iba confirmando cada día más, de que ya había nacido el
Mesías, hacía que muchos acudieran a S. Juan, creyendo que él mismo era el
Redentor. Entre estos estaba S. Andrés, hermano de Simón Pedro. Pero no pasó
mucho tiempo antes de que, instruido por Juan, llegara a conocer a Jesucristo y la
primera vez que lo oyó hablar fue tal su asombro que corrió inmediatamente a dar
la noticia a su hermano.
            Apenas lo vio: “Simón,” le dijo, “he encontrado al Mesías; ven conmigo a
verlo.”
            Simón, que ya había oído contar algo, pero vagamente, partió de inmediato



con su hermano y fue allí donde Andrés había dejado a Jesucristo. Pedro, al dar un
vistazo al Salvador, se sintió como arrebatado de amor. El divino Maestro, que
había concebido altos designios sobre él, lo miró con aire de bondad y, antes de
que él hablara, le mostró estar plenamente informado de su nombre, de su
nacimiento, de su patria, diciendo: “Tú eres Simón, hijo de Juan, pero en adelante te
llamarás Cefas.” Esta palabra significa piedra, de donde derivó el nombre de Pedro.
Jesús comunica a Simón que sería llamado Pedro, porque él debía ser esa piedra
sobre la cual Jesucristo fundaría su Iglesia, como veremos a lo largo de esta vida.

            En este primer coloquio, Pedro reconoció de inmediato que lo que le había
contado su hermano era de gran lejos inferior a la realidad y, desde ese momento,
se volvió muy afectuoso hacia Jesucristo, ni sabía vivir más lejos de él. El divino
Salvador, por otra parte, permitió a este nuevo discípulo regresar a su oficio
anterior porque quería predisponerlo poco a poco al total abandono de las cosas
terrenas, guiarlo a los más sublimes grados de la virtud y así hacerlo capaz de
comprender los otros misterios que le revelaría y hacerlo digno del gran poder con
el que lo quería investir.

CAPÍTULO II. Pedro conduce en barco al Salvador — Pesca milagrosa. — Acoge a
Jesús en su casa. — Milagros realizados. Año de Jesucristo 30.
            Pedro continuaba, por tanto, ejerciendo su primera profesión; pero cada vez
que el tiempo y las ocupaciones se lo permitían, iba con alegría al divino Salvador,
para oírlo razonar sobre las verdades de la fe y del reino de los cielos.
            Un día, caminando Jesús por la playa del mar de Tiberíades, vio a los dos
hermanos Pedro y Andrés en acto de echar sus redes al agua. Llamándolos a sí, les
dijo: “Venid conmigo y, de pescadores de peces como sois, os haré pescadores de
hombres.” Ellos prontamente obedecieron a las señales del Redentor y,
abandonando sus redes, se convirtieron en fieles y constantes seguidores de él. No
lejos de allí había otra barca de pescadores, en la que se encontraba cierto Zebedeo
con dos hijos, Santiago y Juan, que reparaban sus redes. Jesús llamó también a
estos dos hermanos. Pedro, Santiago y Juan son los tres discípulos que tuvieron
signos de especial benevolencia del Salvador y que, por su parte, se mostraron en
cada encuentro fieles y leales.
            Mientras tanto, el pueblo, habiendo sabido que el Salvador se encontraba
allí, se agolpaba alrededor de él para escuchar su divina palabra. Queriendo
satisfacer el deseo de la multitud y al mismo tiempo ofrecer comodidad a todos
para poder oírlo, no quiso predicar desde la orilla, sino desde una de las dos naves
que estaban cerca de la ribera; y para dar a Pedro un nuevo testimonio de amor



eligió su barca. Subió a bordo y, hecho subir también a Pedro, le mandó que se
alejara un poco de la orilla y, sentándose, comenzó a instruir a esa devota
asamblea. Terminada la prédica, ordenó a Pedro que condujera la nave mar adentro
y que echara la red para recoger peces.
            Pedro había pasado toda la noche anterior pescando en ese mismo lugar y
no había tomado nada; por lo tanto, volviéndose a Jesús: “Maestro,” le dijo, “nos
hemos fatigado toda la noche pescando y no hemos tomado ni un pez; sin embargo,
a tu palabra, echaré la red al mar.” Así lo hizo por obediencia y, contra toda
expectativa, la pesca fue tan copiosa y la red tan llena de grandes peces que, al
intentar sacarla del agua, estaba a punto de rasgarse. Pedro, no pudiendo solo
sostener el gran peso de la red, pidió ayuda a Santiago y Juan, que estaban en la
otra nave, y estos vinieron a ayudarlo. De acuerdo y con esfuerzo, sacaron la red,
vertieron los peces en las naves, las cuales quedaron ambas tan llenas que
amenazaban con hundirse.
            Pedro, que comenzaba a vislumbrar algo de lo sobrenatural en la persona
del Salvador, reconoció de inmediato que eso era un prodigio y, lleno de asombro,
considerándose indigno de estar con él en la misma barca, humillado y confundido,
se arrojó a sus pies diciendo: “Señor, soy un miserable pecador, por lo tanto te
ruego que te alejes de mí.” Casi a decir: “¡Oh! Señor, no soy digno de estar en tu
presencia.” Admirando, dice San Ambrosio, los dones de Dios, tanto más merecía
cuanto menos de sí presumía[2].
            Jesús agradó la simplicidad de Pedro y la humildad de su corazón y,
queriendo que él abriera el alma a mejores esperanzas, para confortarlo le dijo:
“Deja todo temor; de ahora en adelante no serás pescador de peces, sino que serás
pescador de hombres.” A estas palabras, Pedro tomó valor y, casi transformado en
otro hombre, condujo la nave a la orilla, abandonó todo y se hizo compañero
indivisible del Redentor.
            Así como Jesucristo, hablando, dirigió el camino hacia la ciudad de
Cafarnaúm, así Pedro fue con él. Allí entraron ambos en la Sinagoga y el Apóstol
escuchó la prédica que aquí hizo el Señor y fue testigo de la milagrosa curación de
un endemoniado.
            De la Sinagoga, Jesús fue a la casa de Pedro donde su suegra estaba
atormentada por una gravísima fiebre. Junto con Andrés, Santiago y Juan, él rogó a
Jesús que se complaciera en liberar a esa mujer del mal que la oprimía. El divino
Salvador escuchó sus oraciones y, acercándose a la cama de la enferma, la tomó de
la mano, la levantó y en ese instante la fiebre desapareció. La mujer se encontró
tan perfectamente curada que pudo levantarse de inmediato y preparar el almuerzo
para Jesús y toda su comitiva. La fama de tales milagros atrajo a la casa de Pedro a



muchos enfermos junto con una multitud innumerable, de modo que toda la ciudad
parecía reunida allí. Jesús devolvió la salud a cuantos eran llevados a él; y todos,
llenos de alegría, se marchaban alabando y bendiciendo al Señor.
            Los santos Padres en la nave de Pedro reconocen la Iglesia, de la cual es
cabeza Jesucristo, en lugar del cual Pedro debía ser el primero en hacer sus veces, y
después de él todos los Papas sus sucesores. Las palabras dichas a Pedro:
“Conduce la nave mar adentro,” y las otras dichas a él y a sus Apóstoles: “Echad
vuestras redes para pescar,” contienen también un noble significado. A todos los
Apóstoles, dice S. Ambrosio, les manda echar las redes en las olas; porque todos los
Apóstoles y todos los pastores están obligados a predicar la divina palabra y a
custodiar en la nave, o sea en la Iglesia, aquellas almas que se ganarán en su
predicación. Solo a Pedro se le ordena conducir la nave mar adentro, porque él, a
preferencia de todos, es hecho partícipe de la profundidad de los divinos misterios y
solo recibe de Cristo la autoridad de desatar las dificultades que puedan surgir en
cosas de fe y de moral. Así, en la venida de los otros apóstoles a su nave, se
reconoce la colaboración de los otros pastores, quienes, uniéndose a Pedro, deben
ayudarlo a propagar y conservar la fe en el mundo y ganar almas para Cristo[3].

CAPÍTULO III. S. Pedro, cabeza de los Apóstoles, es enviado a predicar. — Camina
sobre las olas. — Bella respuesta dada al Salvador. Año 31 de Jesucristo.
Partió Jesús de la casa de Pedro, se encaminó hacia la soledad, sobre un monte,
para orar. Pedro y los otros discípulos, que en ese momento habían crecido en buen
número, lo siguieron; pero, al llegar al lugar establecido, Jesús les ordenó que se
detuvieran y, todo solo, se retiró a un lugar apartado. Al amanecer, regresó a los
discípulos. En esa ocasión, el divino Maestro eligió a doce discípulos, a quienes dio
el nombre de Apóstoles, que significa enviados, ya que los Apóstoles estaban
verdaderamente enviados a predicar el Evangelio, por entonces solo en los países
de Judea; luego en todo el mundo. Entre estos doce, destinó a San Pedro a ocupar
el primer lugar y a ser el jefe, para que, como dice San Jerónimo, al establecer un
superior entre ellos, se eliminara toda ocasión de discordia y cisma. Ut capite
constituto schismatis tolleretur occasio[4].

Los nuevos predicadores iban con todo celo a anunciar el Evangelio, predicando por
todas partes la venida del Mesías y confirmando sus palabras con luminosos
milagros. Luego regresaban al divino Maestro, como para rendir cuentas de lo que
habían hecho. Él los recibía con bondad y solía entonces ir él mismo a aquel lugar
donde los Apóstoles habían predicado. Sucedió un día que las multitudes, llevadas
por la admiración y el entusiasmo, querían hacerlo rey; pero él, ordenando a los



Apóstoles que hicieran el trayecto a la orilla opuesta del lago, se alejó de aquella
buena gente y se fue a esconderse en el desierto. Los Apóstoles, según las órdenes
del Maestro, subieron a la barca para cruzar el lago. Ya se avanzaba la noche y
estaban a punto de llegar a la orilla, cuando se levantó una tempestad tan terrible
que la nave, agitada por las olas y el viento, estaba a punto de hundirse.

En medio de aquella tempestad, no se imaginaban que pudieran ver a Jesucristo, a
quien habían dejado en la orilla opuesta del lago. Pero cuál no fue su sorpresa
cuando lo vieron a poca distancia caminando sobre las aguas, con paso firme y
rápido, y avanzando hacia ellos. Al verlo, todos se asustaron, temiendo que fuera
algún espectro o fantasma, y comenzaron a gritar. Entonces Jesús hizo oír su voz y
los animó diciendo: «Soy yo, tened fe, no temáis.»

A esas palabras, ninguno de los Apóstoles se atrevió a hablar; solo Pedro, por el
ímpetu de su amor hacia Jesús y para asegurarse de que no era una ilusión, dijo:
“Señor, si realmente eres tú, manda que yo venga a ti caminando sobre las aguas.”
El Divino Salvador dijo que sí; y Pedro, lleno de confianza, saltó fuera de la nave y
comenzó a caminar sobre las olas, como se haría sobre un pavimento. Pero Jesús,
que quería probar su fe y hacerla más perfecta, permitió de nuevo que se levantara
un viento impetuoso, el cual, agitando las olas, amenazaba con hundir a Pedro. Al
ver sus pies hundirse en el agua, se asustó y comenzó a gritar: “Maestro, Maestro,
ayúdame, de lo contrario estoy perdido.” Entonces Jesús lo reprendió por la
debilidad de su fe con estas palabras: “Hombre de poca fe, ¿por qué dudaste?” Así
diciendo, caminaron ambos juntos sobre las olas hasta que, al entrar en la barca,
cesó el viento y se calmó la tempestad. En este hecho, los santos Padres ven los
peligros en los que a veces se encuentra el Jefe de la Iglesia y la pronta ayuda que
le brinda Jesucristo, su Jefe invisible, que permite las persecuciones, pero siempre le
da la victoria.

Algún tiempo después, el Divino Salvador regresó a la ciudad de Cafarnaúm con los
Apóstoles, seguido de una gran multitud. Mientras se detenía en esta ciudad,
muchos se agolpaban a su alrededor, pidiéndole que les enseñara cuáles eran las
obras absolutamente necesarias para salvarse. Jesús se dispuso a instruirlos sobre
su celeste doctrina, el misterio de su Encarnación, el Sacramento de la Eucaristía.
Pero como esas enseñanzas tendían a desarraigar la soberbia del corazón de los
hombres, a engendrar en ellos la humildad obligándolos a creer en altísimos
misterios y especialmente en el misterio de los misterios, la divina Eucaristía, así
sus oyentes, considerando esos discursos demasiado rígidos y severos, se



ofendieron y la mayoría lo abandonó.

Jesús, al verse abandonado casi por todos, se dirigió a los Apóstoles y dijo: “¿Veis
cómo muchos se van? ¿Queréis también iros vosotros?” A esta repentina
interrogación, todos guardaron silencio. Solo Pedro, como jefe y en nombre de
todos, respondió: “Señor, ¿a quién iremos? Tú tienes palabras de vida eterna;
hemos creído y conocido que tú eres el Cristo, hijo de Dios.” San Cirilo reflexiona
que esta interrogación fue hecha por Jesucristo con el fin de estimularlos a confesar
la verdadera fe, como de hecho ocurrió por boca de Pedro. Qué diferencia entre la
respuesta de nuestro Apóstol y las murmuraciones de ciertos cristianos que
encuentran dura y severa la santa ley del Evangelio, porque no se acomoda a sus
pasiones (Ciril. in Ioann. lib. 4).

CAPÍTULO IV. Pedro confiesa por segunda vez a Jesucristo como hijo de Dios. — Es
constituido jefe de la Iglesia, y se le prometen las llaves del reino de los Cielos. Año
32 de Jesucristo.
En varias ocasiones, el divino Salvador había hecho evidentes los planes
particulares que tenía sobre la persona de Pedro; pero aún no se había expresado
tan claramente, como veremos en el siguiente hecho, que se puede decir el más
memorable de la vida de este gran Apóstol. Desde la ciudad de Cafarnaúm, Jesús
había ido a los alrededores de Cesárea de Filipo, ciudad no muy distante del río
Jordán. Allí un día, después de haber orado, Jesús se volvió de repente a sus
discípulos, que habían regresado de la predicación, y haciendo señas para que se
acercaran a él, comenzó a interrogarles así: “¿Quién dicen los hombres que soy
yo?” “Algunos dicen,” respondió uno de los Apóstoles, “que tú eres el profeta Elías.”
“A mí me han dicho,” añadió otro, “que tú eres el profeta Jeremías, o Juan Bautista,
o alguno de los antiguos profetas resucitados.” Pedro no pronunció palabra. Retomó
Jesús: “Pero vosotros, ¿quién decís que soy yo?” Pedro entonces se adelantó y en
nombre de los otros Apóstoles respondió: “Tú eres el Cristo, hijo del Dios vivo.”
Entonces Jesús: “Bienaventurado eres, Simón, hijo de Juan, porque no te lo
revelaron los hombres, sino mi Padre que está en los cielos. De ahora en adelante
no te llamarás más Simón, sino Pedro, y sobre esta piedra edificaré mi Iglesia, y las
puertas del infierno no la podrán vencer. Te daré las llaves del reino de los cielos; lo
que ates en la tierra, será atado también en el cielo, y lo que desates en la tierra,
será desatado también en el cielo.[5]”

Este hecho y estas palabras merecen ser un poco explicados, para que sean bien
comprendidos. Pedro guardó silencio mientras Jesús solo demostraba querer saber



lo que decían los hombres sobre su persona; cuando luego el divino Salvador invitó
a los Apóstoles a expresar su propio sentimiento, inmediatamente Pedro en nombre
de todos habló, porque él ya gozaba de una primacía, o sea, superioridad, sobre sus
otros compañeros.
Pedro, divinamente inspirado, dice: “Tú eres el Cristo,” y era lo mismo que decir:
“Tú eres el Mesías prometido por Dios venido a salvar a los hombres; eres hijo del
Dios vivo,” para significar que Jesucristo no era hijo de Dios como las divinidades de
los idólatras, hechas por las manos y el capricho de los hombres, sino hijo del Dios
vivo y verdadero, es decir, hijo del Padre eterno, por lo tanto, con Él creador y
supremo dueño de todas las cosas; con esto venía a confesarlo como la segunda
persona de la Santísima Trinidad. Jesús, casi para compensarlo por su fe, lo llama
Bienaventurado, y al mismo tiempo le cambia el nombre de Simón por el de Pedro;
claro signo de que quería elevarlo a una gran dignidad. Así había hecho Dios con
Abraham, cuando lo estableció padre de todos los creyentes; así con Sara cuando le
prometió el prodigioso nacimiento de un hijo; así con Jacob cuando lo llamó Israel y
le aseguró que de su descendencia nacería el Mesías.

Jesús dijo: “Sobre esta piedra edificaré mi Iglesia;” estas palabras quieren decir: tú,
oh Pedro, serás en la Iglesia lo que en una casa es el fundamento. El fundamento es
la parte principal de la casa, del todo indispensable; tú, oh Pedro, serás el
fundamento, es decir, la suprema autoridad en mi Iglesia. Sobre el fundamento se
edifica toda la casa, para que, sosteniéndose, dure firme e inmóvil. Sobre ti, que yo
llamo Pedro, como sobre una roca o piedra firmísima, por mi virtud omnipotente yo
elevo el eterno edificio de mi Iglesia, la cual, apoyada sobre ti, estará fuerte e
invicta contra todos los asaltos de sus enemigos. No hay casa sin fundamento, no
hay Iglesia sin Pedro. Una casa sin fundamento no es obra de un arquitecto sabio;
una Iglesia separada de Pedro nunca podrá ser mi Iglesia. En las casas, las partes
que no apoyan sobre el fundamento caen y se destruyen; en mi Iglesia, quienquiera
que se separe de Pedro precipita en el error y se pierde.

“Las puertas del infierno nunca vencerán mi Iglesia.” Las puertas del infierno, como
explican los Santos Padres, significan las herejías, los herejes, las persecuciones, los
escándalos públicos y los desórdenes que el demonio intenta suscitar contra la
Iglesia. Todas estas potencias infernales podrán, ya sea separadamente o unidas,
hacer dura guerra a la Iglesia y perturbar su espíritu pacífico, pero nunca podrán
vencerla.

Finalmente dice Cristo: “Y te daré las llaves del reino de los cielos.” Las llaves son el



símbolo de la potestad. Cuando el vendedor de una casa entrega las llaves al
comprador, se entiende que le da pleno y absoluto posesión. Igualmente, cuando se
presentan las llaves de una ciudad a un Rey, se quiere significar que esa ciudad lo
reconoce como su señor. Así, las llaves del reino de los cielos, es decir, de la Iglesia,
dadas a Pedro, demuestran que él es hecho dueño, príncipe y gobernador de la
Iglesia. Por eso Jesucristo añade a Pedro: “Todo lo que ates en la tierra será atado
también en los cielos, y todo lo que desates en la tierra será desatado también en
el cielo.” Estas palabras indican manifiestamente la autoridad suprema dada a
Pedro; autoridad de atar la conciencia de los hombres con decretos y leyes en
orden a su bien espiritual y eterno, y la autoridad de desatarlos de los pecados y de
las penas que impiden el mismo bien espiritual y eterno.

Es bueno aquí notar que el verdadero Jefe supremo de la Iglesia es Jesucristo su
fundador; San Pedro luego ejerce su suprema autoridad haciendo las funciones, es
decir, las veces, de él en la tierra. Jesucristo hizo con Pedro, como precisamente
hacen los Reyes de este mundo, cuando dan plenos poderes a algún ministro suyo
con orden de que todo deba depender de él. Así el Rey Faraón dio tal poder a José
que nadie podía mover ni mano ni pie sin su permiso[6].

También se debe notar que los otros Apóstoles recibieron de Jesucristo la facultad
de desatar y atar[7], pero esta facultad les fue dada después de que San Pedro la
había recibido solo, para indicar que él solo era el jefe destinado a conservar la
unidad de fe y de moral. Los otros Apóstoles luego, y todos los obispos sus
sucesores, debían estar siempre dependientes de Pedro y de los Papas sus
sucesores, con el fin de estar unidos a Jesucristo, que desde el cielo asiste a su
Vicario y a toda la Iglesia hasta el fin de los siglos. Pedro recibió la facultad de
desatar y atar junto con los otros Apóstoles, y así él y sus sucesores son iguales a
los Apóstoles y a los Obispos; luego la recibió solo, y por lo tanto Pedro y los Papas
sus sucesores son los Jefes supremos de toda la Iglesia; no solo de los simples
fieles, sino de todos los Sacerdotes y Obispos. Son obispos y pastores de Roma, y
papas y pastores de toda la Iglesia.

Con el hecho que hemos expuesto, el divino Salvador promete querer constituir a
San Pedro como jefe supremo de su Iglesia, y le explica la grandeza de su
autoridad. Veremos el cumplimiento de esta promesa después de la resurrección de
Jesucristo.

CAPÍTULO V. San Pedro disuade al divino Maestro de la pasión. — Va con él al



monte Tabor. Año de Jesucristo 32.
El divino Redentor, después de haber hecho conocer a sus discípulos cómo él
edificaba su Iglesia sobre bases estables, inquebrantables y eternas, quiso darles
una enseñanza para que comprendieran bien que él no fundaba su reino, es decir,
su Iglesia, con riquezas o magnificencia mundana, sino con la humildad, con los
sufrimientos. Con este propósito, por lo tanto, manifestó a San Pedro y a todos sus
discípulos la larga serie de sufrimientos y la muerte abominable que los judíos
debían hacerle sufrir en Jerusalén. Pedro, por el gran amor que sentía hacia su
divino Maestro, se horrorizó al oír los males a los que iba a estar expuesta su
sagrada persona, y transportado por el afecto que un tierno hijo tiene por su padre,
lo llevó a un lado y comenzó a persuadirlo para que se alejara de Jerusalén para
evitar esos males y concluyó: “Lejos de ti, Señor, estos males.” Jesús lo reprendió
por su afecto demasiado sensible diciéndole: “Apártate de mí, oh adversario, este
tu hablar me da escándalo: no sabes aún gustar las cosas de Dios, sino solamente
las cosas humanas.” “He aquí,” dice San Agustín, “el mismo Pedro que poco antes
lo había confesado como hijo de Dios, aquí teme que él muera como hijo del
hombre.”
En el acto en que el Redentor manifestó los maltratos que debía sufrir a manos de
los judíos, prometió que algunos de los Apóstoles, antes de que él muriera,
disfrutarían de un anticipo de su gloria, y esto para confirmarlos en la fe y para que
no se dejaran abatir cuando lo vieran expuesto a las humillaciones de la pasión. Por
lo tanto, algunos días después, Jesús eligió a tres Apóstoles: Pedro, Santiago y Juan,
y los llevó a un monte llamado comúnmente Tabor. En presencia de estos tres
discípulos, Él se transfiguró, es decir, dejó traslucir un rayo de su divinidad
alrededor de su sacrosanta persona. En ese mismo momento, una luz
resplandeciente lo rodeó y su rostro se volvió similar al resplandor del sol, y sus
vestiduras blancas como la nieve. Pedro, al llegar al monte, quizás cansado del
viaje, se había puesto a dormir con los otros dos; pero todos en ese momento,
despertándose, vieron la gloria de su Divino Maestro. Al mismo tiempo, también
aparecieron presentes Moisés y Elías. Al ver resplandeciente al Salvador, a la
aparición de esos dos personajes y de ese inusual esplendor, Pedro, atónito, quería
hablar y no sabía qué decir; y casi fuera de sí, considerando como nada toda
grandeza humana en comparación con ese anticipo del paraíso, sintió arder de
deseo de permanecer siempre allí junto a su Maestro. Entonces, dirigiéndose a
Jesús, dijo: “Oh Señor, cuán bueno es estar aquí: si así les parece, hagamos aquí
tres pabellones, uno para ti, uno para Moisés y otro para Elías.” Pedro, como nos
atestigua el Evangelio, estaba fuera de sí y hablaba sin saber lo que decía. Era un
arrebato de amor por su Maestro y un vivo deseo de felicidad. Él aún hablaba



cuando, desaparecidos Moisés y Elías, sobrevino una nube maravillosa que envolvió
a los tres Apóstoles. En ese momento, del medio de esa nube, se oyó una voz que
decía: “Este es mi hijo amado, en quien tengo complacencia, escuchadle.” Entonces
los tres Apóstoles, cada vez más aterrados, cayeron a tierra como muertos; pero el
Redentor, acercándose, los tocó con la mano y, dándoles ánimo, los levantó.
Alzando los ojos, no vieron más ni a Moisés ni a Elías; solo estaba Jesús en su
estado natural. Jesús les mandó que no manifestaran a nadie esa visión, sino
después de su muerte y resurrección[8]. Después de tal hecho, esos tres discípulos
crecieron desmesuradamente en amor hacia Jesús. San Juan Damasceno explica por
qué Jesús eligió preferentemente a estos tres Apóstoles, y dice que Pedro, habiendo
sido el primero en dar testimonio de la divinidad del Salvador, merecía ser también
el primero en poder contemplar de manera sensible su humanidad glorificada;
Santiago tuvo también tal privilegio porque debía ser el primero en seguir a su
Maestro con el martirio; San Juan tenía el mérito virginal que lo hizo digno de este
honor[9].
La Iglesia católica celebra el venerable acontecimiento de la transfiguración del
Salvador en el monte Tabor el día seis de agosto.

CAPÍTULO VI. Jesús, en presencia de Pedro, resucita a la hija de Jairo. — Paga el
tributo por Pedro. — Enseña a sus discípulos en la humildad. Año de J. C. 32.
Mientras tanto, se acercaba el tiempo en que la fe de Pedro debía ser puesta a
prueba. Por lo tanto, el divino Maestro, para inflamarlo cada vez más de amor por
él, a menudo le daba nuevos signos de afecto y bondad. Habiendo Jesús venido a
una parte de Palestina llamada tierra de los gerasenos, se le presentó un príncipe
de la sinagoga llamado Jairo, pidiéndole que quisiera devolver la vida a su única hija
de 12 años, que había muerto poco antes. Jesús quiso escuchar su súplica; pero al
llegar a su casa prohibió a todos entrar, y solo llevó consigo a Pedro, Santiago y
Juan, para que fueran testigos de ese milagro.
Al día siguiente, Jesús, apartándose un poco de los otros discípulos, entraba con
Pedro en la ciudad de Cafarnaúm para ir a su casa. A la puerta de la ciudad, los
recaudadores, es decir, aquellos que el gobierno había puesto para la recaudación
de tributos e impuestos, apartaron a Pedro y le dijeron: “¿Tu Maestro paga el
tributo?” “Ciertamente que sí,” respondió Pedro. Dicho esto, entró en casa, donde el
Señor lo había precedido. Al verlo, el Salvador, a quien todo era manifiesto, lo llamó
y le dijo: “Dime, oh Pedro, ¿quiénes son los que pagan el tributo? ¿Son los hijos del
rey, o los extraños de la familia real?” Pedro respondió: “Son los extraños.”
“Entonces,” continuó Jesús, “los hijos del rey están exentos de todo tributo.” Lo que
quería decir: “Por lo tanto, yo que soy, como tú mismo has declarado, el Hijo de



Dios vivo, no estoy obligado a pagar nada a los príncipes de la tierra; sin embargo,
esta buena gente no me conoce como tú, y podría escandalizarse; por lo tanto,
tengo la intención de pagar el tributo. Ve al mar, echa la red, y en la boca del
primer pez que pesques encontrarás la moneda para pagar el tributo por mí y por
ti.” El Apóstol cumplió lo que se le había mandado, y después de un breve intervalo
de tiempo regresó lleno de asombro con la moneda que le había indicado el
Salvador; y el tributo fue pagado.
Los Santos Padres admiraron dos cosas en este hecho: la humildad y mansedumbre
de Jesús, que se somete a las leyes de los hombres, y el honor que se dignó hacer
al Apóstol Pedro, igualándolo a sí mismo y mostrándolo abiertamente como su
Vicario.
Los otros Apóstoles, al saber la preferencia hecha a Pedro, siendo aún muy
imperfectos en virtud, sintieron envidia; por lo tanto, iban entre ellos discutiendo
quién de ellos era el mayor. Jesús, que poco a poco quería corregirlos de sus
defectos, cuando llegaron a su presencia les hizo conocer cómo las grandezas del
cielo son muy diferentes de las de la tierra, y que aquel que quiere ser primero en
el Cielo conviene que se haga último en la tierra. Luego les dijo: “¿Quién es el
mayor? ¿Quién es el primero en una familia? ¿Quizás aquel que está sentado, o
aquel que sirve a la mesa? Ciertamente, quien está a la mesa. Ahora, ¿qué ven
ustedes en mí? ¿Qué personaje he figurado? Ciertamente de un pobre que sirve a la
mesa.”
Este aviso debía valer principalmente para Pedro, quien en el mundo debía recibir
grandes honores por su dignidad, y sin embargo, conservarse en la humildad y
nombrarse siervo de los siervos del Señor, como suelen llamarse los Papas sus
sucesores.

CAPÍTULO VII. Pedro habla con Jesús sobre el perdón de las injurias y el desapego de
las cosas terrenas. — Se niega a dejarse lavar los pies. — Su amistad con San Juan.
Año de J. C. 33.
Un día, el divino Salvador se puso a enseñar a los Apóstoles sobre el perdón de las
ofensas, y habiendo dicho que se debía soportar cualquier ultraje y perdonar
cualquier injuria, Pedro quedó lleno de asombro; pues él estaba prevenido, como
todos los judíos, a favor de las tradiciones judaicas, las cuales permitían a la
persona ofendida infligir un castigo a los ofensores, llamado la pena del talión. Se
dirigió, por lo tanto, a Jesús y dijo: “Maestro, si el enemigo nos hiciera siete veces
injuria y siete veces viniera a pedirme perdón, ¿debería perdonarlo siete veces?”
Jesús, quien había venido para mitigar los rigores de la antigua ley con la santidad y
pureza del Evangelio, respondió a Pedro que “no solamente debía perdonar siete



veces, sino setenta veces siete,” expresión que significa que se debe perdonar
siempre. Los Santos Padres en este hecho reconocen primordialmente la obligación
que cada cristiano tiene de perdonar al prójimo cada afrenta, en todo tiempo y en
todo lugar. En segundo lugar, reconocen la facultad dada por Jesús a San Pedro y a
todos los sagrados ministros de perdonar los pecados de los hombres, cualquiera
que sea su gravedad y número, siempre que se arrepientan y prometan sincera
enmienda.
En otro día, Jesús enseñaba al pueblo, hablando de la gran recompensa que
recibirían aquellos que despreciaran el mundo y hicieran buen uso de las riquezas,
desapegando sus corazones de los bienes de la tierra. Pedro, que aún no había
recibido las luces del Espíritu Santo y que más que los otros necesitaba ser
instruido, con su habitual franqueza se dirigió a Jesús y le dijo: “Maestro, nosotros
hemos abandonado todas las cosas y te hemos seguido: hemos hecho lo que has
mandado; ¿cuál, por lo tanto, será el premio que nos darás?” El Salvador apreció la
pregunta de Pedro y, mientras alabó el desapego de los Apóstoles de toda sustancia
terrena, aseguró que a ellos les estaba reservado un premio particular, porque,
dejando sus bienes, lo habían seguido. “Ustedes,” dijo, “que me han seguido, se
sentarán en doce tronos majestuosos y, compañeros en mi gloria, juzgarán conmigo
las doce tribus de Israel y con ellas toda la humanidad.”
No mucho después, Jesús se fue al templo de Jerusalén y comenzó a hablar con
Pedro sobre la estructura de ese grandioso edificio y la preciosidad de las piedras
que lo adornaban. El divino Salvador tomó entonces la ocasión de predecir su
completa ruina diciendo: “De este magnífico templo no quedará piedra sobre
piedra.” Salió, por lo tanto, Jesús de la ciudad y pasando cerca de una higuera, que
había sido maldecida por él, Pedro, maravillado, hizo notar al divino Maestro cómo
esa planta ya se había vuelto árida y seca. Era una prueba de la veracidad de las
promesas del Salvador. Por lo tanto, Jesús, para alentar a los Apóstoles a tener fe,
respondió que en virtud de la fe obtendrían todo lo que pidieran.
La virtud, por otro lado, que Cristo quería profundamente arraigada en el corazón
de los Apóstoles y especialmente de Pedro, era la humildad, y de esta en muchas
ocasiones les dio luminosos ejemplos, sobre todo la vigilia de su pasión. Era el
primer día de la Pascua de los judíos, que debía durar siete días y que suele
llamarse de los ázimos. Jesús envió a Pedro y a Juan a Jerusalén diciendo: “Vayan y
preparen las cosas necesarias para la Pascua.” Ellos dijeron: “¿Dónde quieren que
las vayamos a preparar?” Jesús respondió: “Al entrar en la ciudad encontrarán a un
hombre que lleva una jarra de agua; vayan con él, y él les mostrará un gran
cenáculo puesto en orden, y allí preparen lo que sea necesario para esta
necesidad.” Así lo hicieron. Llegada la noche de esa noche, que era la última de la



vida mortal del Salvador, queriendo Él instituir el Sacramento de la Eucaristía,
premió un hecho que demuestra la pureza de alma con la que cada cristiano debe
acercarse a este sacramento del divino amor, y al mismo tiempo sirve para frenar la
soberbia de los hombres hasta el fin del mundo. Mientras estaba a la mesa con sus
discípulos, hacia el final de la cena, el Señor se levantó de la mesa, tomó una toalla,
se la ciñó a la cintura y vertió agua en una palangana, mostrando que quería lavar
los pies a los Apóstoles, que sentados y maravillados estaban mirando qué quería
hacer su Maestro.
Jesús se acercó, por lo tanto, con el agua a Pedro y, arrodillándose ante él, le pide el
pie para lavarlo. El buen Pedro, horrorizado de ver al Hijo de Dios en ese acto de
pobre servidor, recordando aún que poco antes lo había visto resplandeciente de
luz, lleno de vergüenza y casi llorando, dijo: “¿Qué haces, Maestro? ¿qué haces? ¿Tú
lavar mis pies? Nunca será: nunca podré permitirlo.” El Salvador le dijo: “Lo que yo
hago no lo comprendes ahora, pero lo entenderás después: por lo tanto, cuídate de
contradecirme; si no te lavo los pies, no tendrás parte conmigo,” es decir, estarás
privado de todo mi bien y desheredado. A estas palabras, el buen Pedro se sintió
terriblemente turbado; por un lado, le dolía tener que estar separado de su Maestro,
no quería desobedecerlo ni entristecerlo; por otro lado, le parecía que no podía
permitirle un servicio tan humilde. Sin embargo, cuando comprendió que el
Salvador quería obediencia, dijo: “Oh Señor, ya que así lo quieres, no debo ni quiero
resistir a tu voluntad; haz de mí todo lo que mejor te parezca; si no basta con
lavarme los pies, lávame también las manos y la cabeza.”
El Salvador, después de haber cumplido ese acto de profunda humildad, se dirigió a
sus Apóstoles y les dijo: “¿Han visto lo que he hecho? Si yo, que soy su Maestro y
Señor, les he lavado los pies, ustedes deben hacer lo mismo entre ustedes.” Estas
palabras significan que un seguidor de Jesucristo nunca debe negarse a ninguna
obra, incluso humilde, de caridad, siempre que con ella se promueva el bien del
prójimo y la gloria de Dios.
Durante esta cena ocurrió un hecho que concierne de manera particular a San
Pedro y San Juan. Ya se ha podido observar cómo el divino Redentor tenía un afecto
especial por estos dos Apóstoles; a uno por la sublime dignidad a la que estaba
destinado, al otro por la singular pureza de costumbres. Ellos, a su vez, amaban a
su Salvador con el amor más intenso, y estaban unidos entre sí por los lazos de una
amistad muy especial, de la cual el mismo Redentor mostró complacencia, porque
estaba fundada en la virtud.
Mientras, por lo tanto, Jesús estaba a la mesa con sus Apóstoles, a mitad de la cena
predijo que uno de ellos lo traicionaría. Ante este aviso, todos se asustaron, y cada
uno temiendo por sí mismo, comenzaron a mirarse unos a otros diciendo: “¿Soy yo



acaso?” Pedro, siendo más ferviente en el amor hacia su Maestro, deseaba conocer
quién era ese traidor; quería interrogar a Jesús, pero hacerlo en secreto, para que
ninguno de los presentes se diera cuenta. Entonces, sin pronunciar palabra, hizo un
gesto a Juan para que fuera él quien hiciera esa pregunta. Este querido apóstol
había tomado lugar cerca de Jesús, y su posición era tal que apoyaba la cabeza
sobre su pecho, mientras la cabeza de Pedro se apoyaba sobre la de Juan. Juan
complació el deseo de su amigo con tal secreto que ninguno de los Apóstoles pudo
entender ni el gesto de Pedro, ni la pregunta de Juan, ni la respuesta de Cristo; ya
que nadie en ese momento supo que el traidor era Judas Iscariote, excepto los dos
apóstoles privilegiados.

CAPÍTULO VIII. Jesús predice la negación de Pedro y le asegura que no fallará su fe.
— Pedro lo sigue en el huerto de Getsemaní. — Corta la oreja a Malco. — Su caída,
su arrepentimiento. Año de J. C. 33.
Se acercaba el tiempo de la pasión del Salvador, y la fe de los Apóstoles iba a ser
puesta a dura prueba. Después de la última cena, cuando Jesús estaba a punto de
salir del cenáculo, se dirigió a sus Apóstoles y les dijo: “Esta noche es muy dolorosa
para mí y de gran peligro para todos ustedes: sucederán de mí tales cosas que
ustedes quedarán escandalizados, y no les parecerá más verdadero lo que han
conocido y que ahora creen de mí. Por eso les digo que esta noche todos me darán
la espalda.” Pedro, siguiendo su habitual ardor, fue el primero en responder:
“¿Cómo? ¿Nosotros todos te daremos la espalda? Aunque todos estos fueran tan
débiles como para abandonarte, yo ciertamente nunca lo haré, de hecho, estoy listo
para morir contigo.” “Ah Simón, Simón,” respondió Jesucristo, “he aquí que Satanás
ha urdido contra ustedes una terrible tentación, y los tamizará como se hace con el
trigo en el tamiz; y tú mismo en esta noche, antes de que el gallo cante dos veces,
me negarás tres veces.” Pedro hablaba guiado por un sentimiento cálido de afecto
y no consideraba que sin la ayuda divina el hombre cae en deplorables excesos; por
lo tanto, renovó las mismas promesas diciendo: “No, ciertamente; puede que todos
te nieguen, pero yo nunca.” Jesús, que conocía bien que tal presunción de Pedro
provenía de un ardor inconsiderado y de una gran ternura hacia él, tuvo compasión
y le dijo: “Ciertamente caerás, oh Pedro, como te dije; sin embargo, no te pierdas
de ánimo. He orado por ti, para que tu fe no falte; tú, cuando te hayas arrepentido
de tu caída, confirma a tus hermanos: Rogavi pro te, ut non deficiat fides tua, et tu
aliquando conversus, confirma fratres tuos.” Con estas palabras el divino Salvador
prometió una asistencia particular al Cabeza de su Iglesia, para que su fe nunca
falte, es decir, que como Maestro universal y en las cosas que conciernen a la
religión y la moral, enseñó y enseñará siempre la verdad, aunque en la vida privada



pueda caer en culpa, como de hecho ocurrió a San Pedro.

Mientras tanto, Jesucristo, después de aquella memorable Cena Eucarística, ya
avanzada la noche, salió del cenáculo con los once Apóstoles y se dirigió al monte
de los Olivos. Al llegar allí, tomó consigo a Pedro, Santiago y Juan, y se retiró a una
parte de aquel monte llamada Getsemaní, donde solía ir a orar. Jesús se alejó aún
de los tres Apóstoles tanto como un tiro de piedra y comenzó a orar. Pero antes, en
el acto de separarse de ellos, les advirtió diciendo: “Vigilen y oren, porque la
tentación está cerca.” Pero Pedro y sus compañeros, tanto por la hora tardía como
por el cansancio, se sentaron a descansar y se quedaron dormidos.

Este fue un nuevo fallo de Pedro, quien debía seguir el precepto del Salvador,
vigilando y orando. En ese ínterin llegaron las guardias al huerto para capturar a
Jesús y llevarlo a prisión. Pedro, al verlos apenas, corrió hacia ellos para alejarlos; y
viendo que ofrecían resistencia, tomó la espada que tenía consigo y, asestando un
golpe al azar, le cortó la oreja a un sirviente del pontífice Caifás, llamado Malco.

No eran estas las pruebas de fidelidad que Jesús esperaba de Pedro, ni nunca le
había enseñado a oponer fuerza a fuerza. Fue esto un efecto de su vivo amor al
divino Salvador, pero fuera de propósito; por lo que Jesús dijo a Pedro: “Vuelve a
poner la espada en su lugar, porque quien hiere con espada, por espada perecerá.”
Luego, poniendo en práctica lo que había enseñado tantas veces en sus
predicaciones, es decir, hacer el bien a quien nos hace mal, tomó la oreja cortada y
con suma bondad la volvió a poner con sus santas manos en el lugar de la herida,
de modo que quedó sanada al instante.
Pedro y los otros Apóstoles, viendo inútil toda resistencia y que, además, correrían
peligro por sí mismos, dejando de lado las promesas hechas poco antes al Maestro,
se dieron a la fuga y abandonaron a Jesús, dejándolo solo en manos de sus
verdugos.

Pedro, por otro lado, avergonzándose de su vileza, confundido e indeciso, no sabía a
dónde ir ni dónde estar; por lo tanto, desde lejos siguió a Jesús hasta el atrio del
palacio de Caifás, jefe de todos los sacerdotes judíos; y por la recomendación de un
conocido, logró también entrar. Jesús estaba allí dentro en poder de los Escribas y
los Fariseos, que lo habían acusado ante ese tribunal y buscaban hacerlo condenar
con alguna apariencia de justicia.
Apenas entró en aquel lugar, nuestro Apóstol encontró una multitud de guardias
que se estaban calentando junto al fuego encendido allí, y se puso también con



ellos. A la luz de las llamas, la sirvienta que por gracia lo había dejado entrar, al
verlo pensativo y melancólico, sospechó que él era un seguidor de Jesús. “Eh,” le
dijo, “tú pareces un compañero del Nazareno, ¿no es cierto?” El Apóstol, al verse
descubierto ante tanta gente, quedó atónito; y temiendo por sí mismo la prisión,
quizás también la muerte, perdido todo coraje, respondió: “Mujer, te equivocas; no
soy de los suyos; ni siquiera conozco a ese Jesús de quien hablas.” Dicho esto, el
gallo cantó por primera vez; y Pedro no prestó atención.
Después de haberse detenido un momento en compañía de aquellas guardias, se
fue al vestíbulo. Mientras regresaba junto al fuego, otra sirvienta, señalando a
Pedro, también se puso a decir a los presentes: “Este también estaba con Jesús
Nazareno.” El pobre discípulo, a estas palabras cada vez más asustado, casi fuera
de sí, respondió que no lo conocía ni lo había visto jamás. Pedro hablaba así, pero la
conciencia lo reprochaba y sentía los más agudos remordimientos; por lo tanto,
todo pensativo, con la mirada turbada y paso incierto, estaba, entraba y salía sin
saber qué hacer. Pero un abismo conduce a otro abismo.
Después de algunos instantes, un pariente de ese Malco a quien Pedro había
cortado la oreja lo vio y, fijándose bien en su rostro, dijo: “Ciertamente este es uno
de los compañeros del Galileo. ¡Tú lo eres ciertamente, tu pronunciación te delata!
Y, además, ¿no te he visto en el huerto con él, cuando le cortaste la oreja a Malco?”
Pedro, viéndose en tan mala situación, no supo encontrar otro escape que jurar y
perjurar que no lo conocía. No había aún pronunciado bien la última sílaba, cuando
el gallo cantó por segunda vez.
Cuando el gallo cantó por primera vez, Pedro no había prestado atención; pero esta
segunda vez se da cuenta del número de sus negaciones, recuerda la predicción de
Jesucristo y la ve cumplida. A este recuerdo se turbó, sintió todo su corazón
amargado y, volviendo la mirada hacia el buen Jesús, su mirada se encontró con la
de él. Esta mirada de Cristo fue un acto mudo, pero al mismo tiempo un golpe de
gracia, que, a modo de dardo agudísimo, fue a herirlo en el corazón, no para darle
la muerte, sino para devolverle la vida[10].
Aquel rasgo de bondad y de misericordia hizo que Pedro, sacudido como por un
profundo sueño, sintiera inflarse el corazón y se sintiera impulsado a las lágrimas
por el dolor. Para dar libre curso al llanto, salió de aquel lugar desafortunado y fue a
llorar su falta, invocando de la divina misericordia el perdón. El Evangelio nos dice
solamente que: et egressus Petrus flevit amare: Pedro salió y lloró amargamente.
De esta caída el santo Apóstol llevó remordimiento toda la vida, y se puede decir
que desde aquella hora hasta la muerte no hizo más que llorar su pecado, haciendo
una dura penitencia. Se dice que siempre llevaba consigo un pañuelo para secarse
las lágrimas; y que cada vez que oía cantar al gallo, se sobresaltaba y temblaba,



recordando el doloroso momento de su caída. De hecho, las lágrimas que tenía
continuamente le habían hecho dos surcos en las mejillas. ¡Bendito Pedro que tan
pronto abandonó la culpa y hizo una penitencia tan larga y dura! ¡Bendito también
aquel cristiano que, después de haber tenido la desgracia de seguir a Pedro en la
culpa, lo sigue también en el arrepentimiento!

CAPÍTULO IX. Pedro en el sepulcro del Salvador. — Jesús se le aparece. — En el lago
de Tiberíades da tres distintos signos de amor hacia Jesús que lo constituye
efectivamente cabeza y pastor supremo de la Iglesia.
Mientras el divino Salvador era llevado a los varios Tribunales y luego conducido al
Calvario a morir en la Cruz, Pedro no lo perdió de vista, porque deseaba ver dónde
iba a terminar aquel luctuoso espectáculo.
Y aunque el Evangelio no lo diga, hay razones para creer que se encontró en
compañía de su amigo Juan a los pies de la cruz. Pero después de la muerte del
Salvador, el buen Pedro, todo humillado por la manera indigna con que había
correspondido al gran amor de Jesús, pensaba continuamente en él, oprimido por el
más amargo dolor y arrepentimiento.
Sin embargo, esta humillación suya era precisamente la que atraía sobre Pedro la
benignidad de Jesús. Después de su resurrección, Jesús se apareció primariamente
a María Magdalena y a otras piadosas mujeres, porque ellas solas estaban en el
sepulcro para embalsamarlo. Después de manifestarse a ellas, añadió: “Vayan de
inmediato, refiéranles a mis hermanos y particularmente a Pedro que me han visto
vivo.” Pedro, que quizás ya se creía olvidado por el Maestro, al sentirse por parte de
Jesús anunciarle a él nominativamente la noticia de la resurrección, estalló en un
torrente de lágrimas y no pudo contener más la alegría en su corazón.
Transportado por la alegría y el deseo de ver al Maestro resucitado, él, en compañía
del amigo Juan, comenzó a correr rápidamente hacia el monte Calvario. Su alma,
por otro lado, estaba entonces agitada por dos sentimientos contrarios: por la
esperanza de ver a Jesús resucitado y por el temor de que la relación hecha por las
piadosas mujeres no fuera más que efecto de su fantasía, porque al principio no
comprendían cómo él debía realmente resucitar. Mientras tanto, ambos corrían
juntos; pero Juan, siendo más joven y más ágil, llegó al sepulcro antes que Pedro.
Sin embargo, no tuvo el valor de entrar y, inclinándose un poco a la entrada, vio las
vendas en las que había sido envuelto el cuerpo de Jesús. Poco después llegó
también Pedro quien, fuera por la mayor autoridad que sabía que gozaba, fuera
porque era de un carácter más resuelto y pronto, sin detenerse en el exterior, entró
de inmediato en el sepulcro, lo examinó en todas sus partes buscando y palpando
por todas partes, y no vio otra cosa que las vendas y el sudario envuelto a un lado.



Siguiendo el ejemplo de Pedro, entró luego también Juan, y ambos coincidieron en
que el cuerpo de Jesús había sido sacado del sepulcro y robado. Pues, aunque
deseaban ardientemente que el divino Maestro hubiera resucitado, aún no creían en
esta dulcísima verdad. Los dos Apóstoles, después de haber hecho en el sepulcro
tales minuciosas observaciones, salieron y regresaron de donde habían partido.
Pero en ese mismo día Jesús quiso él mismo visitar a Pedro en persona para
consolarlo con su presencia y, lo que es más, se apareció precisamente a Pedro
antes que a todos los demás Apóstoles.
En varias ocasiones el divino Salvador se manifestó a sus Apóstoles después de la
resurrección para instruirlos y confirmarlos en la fe.
Un día Pedro, Santiago y Juan con algunos otros discípulos, tanto para evitar el ocio
como para ganarse algo de comer, fueron a pescar en el lago de Tiberíades.
Subieron todos a una barca, la alejaron un poco de la orilla y echaron sus redes. Se
fatigaron toda la noche echando las redes ahora de un lado, ahora del otro, pero
todo en vano; ya amanecía y nada habían pescado. Entonces apareció el Señor en
la orilla, donde, sin hacerse reconocer, como si quisiera comprar algunos peces:
“Hijitos,” les dijo, “¿tienen algo de comer?” “Pueri, numquid pulmentarium
habetis?” “No,” respondieron; “hemos trabajado toda la noche y no hemos pescado
nada.” Jesús añadió: “Echen la red a la derecha de la barca y pescarán.” Fueran
movidos por un impulso interior, fuera por seguir el consejo de Aquel que a sus ojos
parecía un experto pescador, echaron la red y poco después la encontraron llena de
tantos y tan grandes peces que apenas pudieron sacarla. Ante esta pesca
inesperada, Juan se volvió hacia aquel que desde la orilla había dado ese consejo y,
habiendo reconocido que era Jesús, dijo de inmediato a Pedro: “Es el Señor.” Pedro,
al oír estas palabras, transportado por el habitual fervor, sin más consideración se
lanzó al agua y nadó hasta la orilla para ser el primero en saludar al Divino Maestro.
Mientras Pedro se detenía familiarmente con Jesús, se acercaron también los otros
Apóstoles arrastrando la red.

Al llegar, encontraron el fuego encendido por la mano misma del Divino Salvador y
pan preparado con pescado que se asaba. Los Apóstoles, movidos por el deseo de
ver al Señor, dejaron todos los peces en la barca, de donde el Salvador les dijo:
“Traigan aquí esos peces que han pescado ahora.” Pedro, que en todo era el más
pronto y obediente, al oír esa orden, subió de inmediato a la barca y solo sacó a
tierra la red llena de 153 grandes peces.
El texto sagrado nos advierte que fue un milagro el no haberse rasgado la red,
aunque había tantos peces y de tal tamaño. Los santos Padres ven en este hecho la
divina potestad del cabeza de la Iglesia, quien, asistido de manera particular por el



Espíritu Santo, guía la mística nave llena de almas para llevarlas a los pies de
Jesucristo, que las ha redimido y las espera en el cielo.
Mientras tanto, Jesús había preparado él mismo la comida; e invitando a los
Apóstoles a sentarse sobre la arena desnuda, distribuyó a cada uno pan y pescado
que había asado. Terminada la comida, Jesucristo se puso de nuevo a conversar con
San Pedro y a interrogarlo frente a los compañeros de la siguiente manera: “Simón,
hijo de Juan, ¿me amas tú más que estos?” “Sí,” respondió Pedro, “ustedes saben
que los amo.” Jesús le dijo: “Apacienta mis corderos.” Luego le preguntó otra vez:
“Simón, hijo de Juan, ¿me amas tú?” “Señor,” replicó Pedro, “ustedes bien saben
que los amo.” Jesús repitió: “Apacienta mis corderos.” El Señor añadió: “Simón, hijo
de Juan, ¿me amas tú?” Pedro, al verse interrogado tres veces sobre el mismo
tema, quedó fuertemente turbado; en ese momento le volvieron a la mente las
promesas ya hechas en otra ocasión, y que él había violado, y por lo tanto temía
que Jesucristo no viera en su corazón un amor mucho más escaso de lo que a él le
parecía tener, y quisiera como predecirle otras negaciones. Por lo tanto,
desconfiando de sus propias fuerzas, Pedro con gran humildad respondió: “Señor,
ustedes saben todo, y por lo tanto saben que los amo.” Estas palabras significaban
que Pedro estaba seguro en ese momento de la sinceridad de sus afectos, pero no
lo estaba tanto para el futuro. Jesús, que conocía su deseo de amarlo y la sinceridad
de sus afectos, lo consoló diciendo: “Apacienta mis ovejas.” Con estas palabras el
Hijo de Dios cumplía la promesa hecha a San Pedro de constituirlo príncipe de los
Apóstoles y piedra fundamental de la Iglesia. De hecho, los corderos aquí significan
todos los fieles cristianos, esparcidos en las diversas partes del mundo, que deben
estar sometidos al Cabeza de la Iglesia, así como hacen los corderos a su pastor.
Las ovejas, por otro lado, significan a los obispos y otros sagrados ministros,
quienes dan sí el pasto de la doctrina de Jesucristo a los fieles cristianos, pero
siempre de acuerdo, siempre unidos y sometidos al supremo pastor de la Iglesia,
que es el Papa Romano, el Vicario de Jesucristo en la tierra.
Apoyados en estas palabras de Jesucristo, los católicos de todos los tiempos
siempre han creído como verdad de fe que San Pedro fue constituido por Jesucristo
su Vicario en la tierra y cabeza visible de toda la Iglesia, y que recibió de él la
plenitud de autoridad sobre los otros apóstoles y sobre todos los fieles. Esta
autoridad pasó a los Papas romanos, sus sucesores. Esto fue definido como dogma
de fe en el concilio florentino en el año 1439, con las siguientes palabras: “Nosotros
definimos que la santa sede Apostólica y el Papa Romano es el sucesor del príncipe
de los Apóstoles, el verdadero Vicario de Cristo y el cabeza de toda la Iglesia, el
maestro y padre de todos los cristianos, y que a él en la persona del beato Pedro le
fue dado por nuestro Señor Jesucristo pleno poder para apacentar, regir y gobernar



la Iglesia Universal.”
También notan los santos Padres que el divino Redentor quiso que Pedro dijera tres
veces públicamente que lo amaba, casi para reparar el escándalo que había dado al
negarlo tres veces.

CAPÍTULO X. Infallibilidad de San Pedro y de sus sucesores.
El divino Salvador dio al Apóstol Pedro el supremo poder en la Iglesia, es decir, el
primado de honor y de jurisdicción, que pronto veremos ejercido por él. Pero para
que, como cabeza de la Iglesia, pudiera ejercer convenientemente esta suprema
autoridad, Jesucristo lo dotó también de una prerrogativa singular, es decir, de la
infalibilidad. Siendo esta una de las verdades más importantes, creo conveniente
añadir algo en confirmación y declaración de la doctrina que en todos los tiempos la
Iglesia católica ha profesado sobre este dogma.

Primero que todo, es necesario entender qué se entiende por infalibilidad. Por ella
se entiende que el Papa, cuando habla ex cathedra, es decir, cumpliendo con la
función de Pastor o Maestro de todos los cristianos, y juzga sobre las cosas que
conciernen a la fe o a la moral, no puede, por la asistencia divina, caer en error, por
lo tanto, ni engañarse ni engañar a los demás. Se debe notar, por lo tanto, que la
infalibilidad no se extiende a todas las acciones, a todas las palabras del Papa; no le
compete como hombre privado, sino solamente como Cabeza, Pastor, Maestro de la
Iglesia, y cuando define alguna doctrina relacionada con la fe o la moral y pretende
obligar a todos los fieles. Además, no se debe confundir la infalibilidad con la
impecabilidad; de hecho, Jesucristo a Pedro y a sus sucesores les prometió la
primera al instruir a los hombres, pero no la segunda, en la cual no quiso
privilegiarlos.
Dicho esto, digamos que una de las verdades mejor probadas es precisamente la de
la infalibilidad doctrinal, concedida por Dios al Cabeza de la Iglesia. Las palabras de
Jesucristo no pueden fallar, porque son palabras de Dios. Ahora, Jesucristo le dijo a
Pedro: “Tú eres Pedro y sobre esta piedra edificaré mi Iglesia, y las puertas del
infierno no prevalecerán contra ella. Te daré las llaves del reino de los Cielos, y todo
lo que ates en la tierra será atado también en los cielos, y todo lo que desates en la
tierra será desatado también en los cielos.”
Según estas palabras, las puertas[11], es decir, las potencias infernales, entre las
cuales ocupa el primer lugar el error y la mentira, nunca podrán prevalecer ni
contra la Piedra, ni contra la Iglesia que sobre ella está fundada. Pero si Pedro,
como Cabeza de la Iglesia, errara en cosas de fe y de moral, sería como si faltara el
fundamento. Faltando esto, caería el edificio, es decir, la misma Iglesia, y así el



fundamento y la fábrica deberían decirse vencidos y derribados por las puertas
infernales. Ahora bien, esto, después de las mencionadas palabras, no es posible, a
menos que se quiera blasfemar afirmando que fueron falaces las promesas del
divino Fundador: cosa horrible no solo para los católicos, sino para los mismos
cismáticos y herejes.
Además, Jesucristo aseguró que sería sancionado en el cielo todo lo que Pedro,
como Cabeza de la Iglesia, atara o desatara, aprobara o condenara en la tierra. Por
lo tanto, así como en el cielo no puede ser aprobado el error, así se debe
necesariamente admitir que el Cabeza de la Iglesia es infalible en sus juicios, en sus
decisiones emitidas en calidad de Vicario de Jesucristo, de modo que él, como
maestro y juez de todos los fieles, no apruebe ni condene sino aquello que puede
ser igualmente aprobado o condenado en el cielo; y esto lleva a la infalibilidad.
La cual se manifiesta aún más en las palabras que Jesucristo dirigió a Pedro cuando
le ordenó confirmar en la fe a los otros Apóstoles: “Simón, Simón,” le dijo, “mira
que Satanás ha pedido zarandearos como se hace con el trigo; pero yo he rogado
por ti, para que tu fe no falte; y tú, cuando hayas vuelto, confirma a tus hermanos.”
Jesucristo, por lo tanto, ora para que la fe del Papa no falte; ahora es imposible que
la oración del Hijo de Dios no sea escuchada. Además: Jesucristo ordenó a Pedro
que confirmara en la fe a los otros pastores y a estos que lo escucharan; pero si no
le hubiera comunicado también la infalibilidad doctrinal, lo habría puesto en peligro
de engañarlos y arrastrarlos al abismo del error. ¿Puede creerse que Jesucristo haya
querido dejar a la Iglesia y a su Cabeza en tanto peligro?
Finalmente, el divino Redentor, después de su Resurrección, estableció a Pedro
como Pastor supremo de su rebaño, es decir, de su Iglesia, confiándole el cuidado
de los corderos y las ovejas: “Apacienta mis corderos,” le dijo, “apacienta mis
ovejas.” Instruye, enseña a unos y a otros guiándolos a pastos de vida eterna. Pero
si Pedro errara en materia de doctrina, ya sea por ignorancia o por malicia,
entonces sería como un pastor que conduce a los corderos y las ovejas a pastos
envenenados, que en lugar de vida les daría muerte. Ahora, ¿puede suponerse que
Jesucristo, quien para salvar a sus ovejitas dio todo de sí mismo, haya querido
establecerles un pastor así?
Por lo tanto, según el Evangelio, el Apóstol Pedro tuvo el don de la infalibilidad:
I. Porque es la Piedra fundamental de la Iglesia de Jesucristo;
II. Porque sus juicios deben ser confirmados también en el cielo;
III. Porque Jesucristo oró por su infalibilidad, y su oración no puede fallar;
IV. Porque debe confirmar en la fe, apacentar y gobernar no solo a los simples
fieles, sino a los mismos pastores.
Es útil ahora añadir que, junto con la autoridad suprema sobre toda la Iglesia, el don



de la infalibilidad pasó de Pedro a sus sucesores, es decir, a los Pontífices Romanos.
También esta es una verdad de fe.
Jesucristo, como hemos visto, dio un poder más amplio y dotó del don de la
infalibilidad a San Pedro, con el fin de proveer a la unidad y a la integridad de la fe
en sus seguidores. “Entre doce uno es elegido,” reflexiona el máximo doctor San
Jerónimo, “para que, establecido un Cabeza, se quite toda ocasión de cisma: Inter
duodecim unus eligitur, ut, capite constituto, schismatis tolleretur occasio.[12]” “El
primado se confiere a Pedro,” escribió San Cipriano, “para que se demuestre una la
Iglesia, y una la cátedra de la verdad.[13]”
Dicho esto, digamos: la necesidad de unidad y de verdad no existía solo en el
tiempo de los Apóstoles, sino también en los siglos posteriores; de hecho, esta
necesidad se incrementó aún más con la expansión de la propia Iglesia y con la
desaparición de los Apóstoles, privilegiados por Jesucristo con dones extraordinarios
para la promulgación del Evangelio. Por lo tanto, según la intención del divino
Salvador, la autoridad y la infalibilidad del primer Papa no debían cesar con su
muerte, sino transmitirse a otro, de modo que se perpetuaran en la Iglesia.
Esta transmisión aparece clarísima sobre todo en las palabras de Jesucristo a Pedro,
con las cuales lo establecía como base, fundamento de la Iglesia. Es manifiesto que
el fundamento debe durar tanto como el edificio; siendo imposible esto sin aquel.
Pero el edificio, que es la Iglesia, debe durar hasta el fin del mundo, habiendo
prometido el mismo Jesús estar con su Iglesia hasta la consumación de los siglos: “Y
he aquí, yo estoy con vosotros todos los días, hasta el fin del mundo.” Por lo tanto,
hasta la consumación de los siglos debe durar el fundamento que es Pedro; pero
dado que Pedro ha muerto, la autoridad y la infalibilidad deben aún subsistir en
alguien más. De hecho, subsisten en sus sucesores en la Sede de Roma, es decir,
subsisten en los Pontífices Romanos. Por lo tanto, se puede decir que Pedro vive
aún y juzga en sus sucesores. Así, de hecho, se expresaban los legados de la Sede
Apostólica, con el aplauso del concilio general de Éfeso en el año 431: “Quien hasta
este tiempo, y siempre en sus sucesores, vive y ejerce el juicio.”
Por esta razón, desde los primeros siglos de la Iglesia, al surgir cuestiones
religiosas, se recurría a la Iglesia de Roma, y sus decisiones y juicios se
consideraban como regla de fe. Basta para toda prueba las palabras de San Ireneo,
Obispo de Lyon, muerto mártir en el año 202. “Para confundir,” escribió, “a todos
aquellos que, de cualquier manera por vana gloria, por ceguera o por malicia se
reúnen en conciliábulos, nos bastará indicarles la tradición y la fe que la mayor y
más antigua de todas las iglesias, la Iglesia conocida en todo el mundo, la Iglesia
Romana, fundada y constituida por los gloriosísimos Apóstoles Pedro y Pablo, ha
anunciado a los hombres y transmitido hasta nosotros por medio de la sucesión de



sus obispos. De hecho, a esta Iglesia, a causa de su preeminente primado, debe
recurrir toda Iglesia, es decir, todos los fieles de cualquier parte que sean.[14]”
Respecto a la infalibilidad del Papa, algunos herejes, entre los cuales se encuentran
los protestantes y los llamados viejos católicos, la niegan diciendo que solo Dios es
infalible.
Nosotros no negamos que Dios solo es infalible por naturaleza; pero decimos que él
puede conceder el don de la infalibilidad también a un hombre, asistiendo de modo
que no se equivoque. Dios solo puede hacer verdaderos milagros; y, sin embargo,
sabemos por la misma Sagrada Escritura que muchos hombres los hicieron, y de
manera asombrosa. Ellos los operaron no por virtud propia, sino por virtud divina
comunicada a ellos. Así, el Papa no es infalible por naturaleza, sino por virtud de
Jesucristo que así lo quiso para el bien de la Iglesia.
Por otra parte, los protestantes y sus seguidores, que aún creen en el Evangelio, no
deben hacer tanto ruido porque nosotros los católicos consideremos infalible a un
hombre, cuando nos hace de supremo y universal maestro; de hecho, ellos aún con
nosotros, sin creer que hacen agravio a Dios, consideran infalibles al menos a
cuatro, que son los Evangelistas Mateo, Marcos, Lucas y Juan; de hecho, consideran
infalibles a todos los escritores sagrados tanto del Nuevo como del Viejo
Testamento. Ahora bien, si se puede, de hecho, se debe, creer en la infalibilidad de
aquellos hombres que nos transmitieron por escrito la palabra de Dios, ¿qué puede
impedirnos creer en la infalibilidad de otro hombre destinado a conservarla intacta
y explicarla en nombre del mismo Dios?
La razón misma nos sugiere que es cosa muy conveniente que Jesucristo
concediera el don de la infalibilidad a su Vicario, al Maestro de todos los fieles. ¿Y
qué? Si un padre sabio y amoroso tiene hijos que instruir, ¿no es cierto que elige al
maestro más docto y más sabio que pueda encontrar? ¿No es cierto también que, si
este padre pudiera dar a ese maestro el don de no engañar nunca al hijo ni por
ignorancia ni por malicia, se lo comunicaría de corazón? Ahora bien, todos los
hombres, especialmente los cristianos, son hijos de Dios; el Papa es su gran
Maestro establecido por él. Ahora, Dios podía conferirle el don de no caer nunca en
error cuando los instruye. ¿Quién, por lo tanto, puede razonablemente admitir que
este óptimo Padre no haya hecho lo que haríamos nosotros miserables?
En todos los siglos y por todos los verdaderos católicos se ha creído
constantemente en la infalibilidad del sucesor de Pedro. Pero en estos últimos
tiempos surgieron algunos herejes para impugnarla; de hecho, por la falta de una
definición expresa, algunos católicos mal informados también tomaron ocasión de
ponerla en duda. Por lo tanto, el 18 de julio de 1870, el Concilio Vaticano,
compuesto por más de 700 Obispos presididos por el inmortal Pío IX, para prevenir



a los fieles de todo error, definió solemnemente la infalibilidad pontificia como
dogma de fe con estas palabras: “Definimos que el Romano Pontífice, cuando habla
ex cathedra, es decir, cumpliendo con la función de Pastor y Maestro de todos los
cristianos, y por su suprema autoridad apostólica define alguna doctrina de la fe y
de la moral que debe ser mantenida por toda la Iglesia, a causa de la asistencia
divina prometida a él en la persona del Beato Pedro, goza de la misma infalibilidad
con la que el divino Redentor quiso dotar a su Iglesia al definir las doctrinas de la fe
y de la moral. Por lo tanto, estas definiciones del Romano Pontífice son por sí
mismas, y no por el consenso de la Iglesia, irreformables. Si alguien se atreve a
contradecir esta nuestra definición, sea excomulgado.”
Después de esta definición, quien niegue la infalibilidad pontificia cometería grave
desobediencia a la Iglesia, y si persistiera en su error no pertenecería más a la
Iglesia de Jesucristo, y nosotros deberíamos evitarlo como hereje. “Quien no
escucha a la Iglesia,” dice el Evangelio, “sea para ti como un pagano y un
publicano,” es decir, excomulgado.

CAPÍTULO XI. Jesús predice a S. Pedro la muerte en cruz. — Promete asistencia a la
Iglesia hasta el fin del mundo. — Regreso de los Apóstoles al cenáculo. Año de J. C.
33.
Después de que San Pedro comprendió que las repetidas preguntas del Salvador no
eran presagio de caída, sino que eran la confirmación de la alta autoridad que le
había prometido, se sintió consolado. Y como Jesús sabía que a Pedro le importaba
mucho glorificar a su divino Maestro, quiso predecirle el tipo de suplicio con el que
terminaría su vida.

Por lo tanto, inmediatamente después de las tres protestas de amor que le había
hecho, comenzó a hablarle así: “En verdad, en verdad te digo, cuando eras más
joven te vestías por ti mismo e ibas a donde querías; pero cuando seas viejo, otro,
es decir, el verdugo, te ceñirá, es decir, te atará, y tú extenderás las manos y él te
llevará a donde no quieres.” Con estas palabras, dice el Evangelio, venía a significar
con qué muerte glorificaría Pedro a Dios, es decir, siendo atado a una cruz y
coronado con el martirio. Pedro, viendo que Jesús le daba una autoridad suprema y
a él solo le predecía el martirio, se mostró ansioso por preguntar qué sería de su
amigo Juan y dijo: “¿Y de este qué será?” A lo que Jesús respondió: “¿Qué te
importa a ti este? Si yo quisiera que permaneciera hasta mi regreso, ¿a ti qué te
importa? Tú haz lo que te digo y sígueme.” Entonces Pedro adoró los decretos del
Salvador y no se atrevió a hacer más preguntas al respecto.



Jesucristo apareció muchas veces a San Pedro y a los otros Apóstoles; y un día se
manifestó sobre un monte donde estaban presentes más de 500 discípulos. En otra
ocasión, después de haberles dado a conocer el supremo y absoluto poder que él
tenía en el cielo y en la tierra, confirió a San Pedro y a todos los Apóstoles la
facultad de remitir los pecados diciendo: “Como el Padre mío me ha enviado, así yo
os envío a vosotros. Recibid el Espíritu Santo: serán remitidos los pecados a quienes
los remitiereis, y serán retenidos a quienes los retuviereis. Quorum remiseritis
peccata, remittuntur eis; quorum retinueritis, retenta sunt. Id, predicad el Evangelio
a toda criatura; enseñadles y bautizadles en el nombre del Padre, del Hijo y del
Espíritu Santo. El que creyere y fuere bautizado será salvo; mas el que no creyere
será condenado. Aún tengo muchas cosas que deciros, que ahora no podéis
sobrellevar. Pero el Espíritu Santo, que enviaré sobre vosotros en pocos días, os
enseñará todas las cosas. No os perdáis de ánimo. Seréis llevados ante los
tribunales, ante los magistrados y ante los mismos reyes. No os preocupéis por lo
que debáis responder; el Espíritu de verdad, que el Padre celestial os enviará en mi
nombre, os pondrá las palabras en la boca y os sugerirá todo. Tú, pues, oh Pedro, y
todos vosotros, mis Apóstoles, no penséis que os dejo huérfanos; no, estaré con
vosotros todos los días hasta el fin de los siglos: Et ecce ego vobiscum sum omnibus
diebus usque ad consummationem saeculi.”
Dijo aún muchas cosas a sus Apóstoles; luego, en el cuadragésimo día desde su
resurrección, recomendándoles que no salieran de Jerusalén hasta después de la
venida del Espíritu Santo, los condujo al monte de los Olivos. Allí los bendijo y
comenzó a elevarse en alto. En ese momento apareció una resplandeciente nube
que lo rodeó y lo quitó de sus miradas.
Los Apóstoles aún estaban con los ojos dirigidos al cielo, como quien está
arrebatado en dulce éxtasis, cuando dos Ángeles en formas humanas,
magníficamente vestidos, se acercaron y dijeron: “Hombres de Galilea, ¿por qué
estáis aquí mirando al cielo? Ese Jesús, que partiendo ahora de vosotros ha ido al
cielo, volverá de la misma manera en que le habéis visto ascender.” Dicho esto,
desaparecieron; y aquella devota comitiva partió del monte de los Olivos y regresó
a Jerusalén para esperar la venida del Espíritu Santo, según el mandato del divino
Salvador.

CAPÍTULO XII. San Pedro sustituye a Judas. — Venida del Espíritu Santo. — Milagro
de las lenguas. Año de Jesucristo 33.
Hasta ahora hemos considerado a Pedro solamente en su vida privada; pero pronto
lo veremos recorrer una carrera mucho más gloriosa, después de haber recibido los
dones del Espíritu Santo. Ahora observemos cómo comenzó a ejercer la autoridad



de Sumo Pontífice, de la que había sido investido por Jesucristo.
Después de la ascensión del divino Maestro, San Pedro, los Apóstoles y muchos
otros discípulos se retiraron al cenáculo, que era una vivienda situada en la parte
más elevada de Jerusalén, llamada monte Sion. Aquí, en número de
aproximadamente 120 personas, con María Madre de Jesús, pasaban los días en
oración, esperando la venida del Espíritu Santo.
Un día, mientras estaban ocupados en las sagradas funciones, Pedro se levantó en
medio de ellos y, intimando silencio con la mano, dijo: “Hermanos, es necesario que
se cumpla lo que el Espíritu Santo predijo por boca del profeta David acerca de
Judas, quien fue guía de aquellos que arrestaron al Divino Maestro. Él, al igual que
vosotros, había sido elegido para el mismo ministerio; pero prevaricó, y con el
precio de sus iniquidades fue comprado un campo; y él se ahorcó, y desgarrándose
por medio, derramó las entrañas en la tierra. El hecho se hizo público a todos los
habitantes de Jerusalén, y aquel campo recibió el nombre de Aceldama, es decir,
campo de sangre. Ahora, de él precisamente fue escrito en el libro de los Salmos:
‘Sea su morada desierta, y no haya quien habite en ella; y en lugar de él, otro le
suceda en el episcopado.[15]’ Por lo tanto, es necesario que entre aquellos que han
estado con nosotros todo el tiempo que moró con nosotros Jesucristo, comenzando
desde el bautismo de Juan hasta el día en que, partiendo de nosotros, ascendió al
cielo, es necesario, digo, que entre estos se elija uno, que sea con nosotros testigo
de su resurrección para la obra a la que somos enviados.”
Todos callaron ante las palabras de Pedro, pues todos lo consideraban como cabeza
de la Iglesia y elegido por Jesucristo para hacer sus veces en la tierra. Por lo tanto,
fueron presentados dos, es decir, José, llamado también Barsabás (que tenía por
sobrenombre el Justo), y Matías. Reconociendo en ambos igual mérito y igual virtud,
los sagrados electores dejaron a Dios la elección. Postrados, entonces, comenzaron
a orar así: “Vosotros, Señor, que conocéis el corazón de todos, mostradnos cuál de
los dos habéis elegido para ocupar el lugar de Judas el traidor.” En ese caso se
consideró bien usar con la oración también la suerte para conocer la voluntad de
Dios. En la actualidad, la Iglesia ya no utiliza este medio, teniendo muchísimas otras
formas de reconocer a aquellos que son llamados al ministerio del altar. Entonces
echaron la suerte y esta cayó sobre Matías, quien fue contado con los otros once
Apóstoles, y así llenó el duodécimo puesto que había quedado vacante.
Este es el primer acto de autoridad Pontificia que ejerció San Pedro; autoridad no
solo de honor, sino de jurisdicción, tal como la ejercieron en todo tiempo los Papas
sus sucesores.

Hemos considerado en Pedro una fe viva, humildad profunda, obediencia pronta,



caridad ferviente y generosa; pero estas bellas cualidades estaban aún muy lejos
de ponerlo en condiciones de ejercer el alto ministerio al que estaba destinado. Él
debía vencer la obstinación de los judíos, destruir la idolatría, convertir a hombres
dados a todos los vicios, y establecer en toda la tierra la fe de un Dios Crucificado.
La concesión de esta fuerza, de la que Pedro necesitaba para una empresa tan
grande, estaba reservada a una gracia especial que debía infundirse mediante los
dones del Espíritu Santo, que debía descender sobre él, para iluminarle la mente e
inflamarle el corazón con un inaudito prodigio.
Este milagroso acontecimiento es referido por los Libros Sagrados de la siguiente
manera: era el día de Pentecostés, es decir, el quincuagésimo después de la
resurrección de Jesucristo, el décimo desde que Pedro estaba en el cenáculo en
oración con los otros discípulos, cuando de repente a la hora tercera, alrededor de
las nueve de la mañana, se oyó en el monte Sion un gran estruendo similar al ruido
del trueno acompañado de un viento fuerte. Ese viento invadió la casa donde
estaban los discípulos, que fue llenada por todas partes. Mientras cada uno
reflexionaba sobre la causa de aquel estruendo, aparecieron llamas que, a manera
de lenguas de fuego, se posaban sobre la cabeza de cada uno de los presentes.
Eran aquellas llamas símbolo del coraje y de la caridad encendida con la que los
Apóstoles darían mano a la predicación del Evangelio.
En ese momento Pedro se convirtió en un hombre nuevo; se encontró iluminado a
tal punto que conocía los más altos misterios, y sintió en sí mismo un coraje y una
fuerza tales que las más grandes empresas le parecían nada.
En ese día se celebraba en Jerusalén una gran fiesta por parte de los judíos, y
muchísimos habían acudido de las más variadas partes del mundo. Algunos de ellos
hablaban latín, otros griego, otros egipcio, árabe, siríaco, otros aún persa y así
sucesivamente.
Ahora, al ruido del fuerte viento, corrió alrededor del cenáculo una gran multitud de
aquella gente de tantas lenguas y naciones, para saber qué había sucedido. A esa
vista salieron los Apóstoles y se hicieron a su encuentro para hablar.
Y aquí comenzó a operarse un milagro nunca oído; de hecho, los Apóstoles,
humanamente rústicos, de modo que apenas sabían la lengua del país, comenzaron
a hablar de las grandezas de Dios en las lenguas de todos aquellos que habían
acudido. Un hecho tal llenó de asombro a los oyentes, quienes, sin saber cómo
explicárselo, se decían unos a otros: “¿Qué será esto?”

CAPÍTULO XIII. Primer sermón de Pedro. Año de Jesucristo 33.
Mientras la mayor parte admiraba la intervención de la potencia divina, no faltaron
algunos malignos que, acostumbrados a despreciar todo lo santo, no sabiendo qué



más decir, iban llamando a los Apóstoles borrachos. Realmente una tontería
ridícula; pues la embriaguez no hace hablar la lengua desconocida, sino que hace
olvidar o maltratar la propia lengua. Fue entonces cuando San Pedro, lleno de santo
ardor, comenzó a predicar por primera vez a Jesucristo.
En nombre de todos los otros Apóstoles se adelantó ante la multitud, levantó la
mano, intimó silencio y comenzó a hablar así: “Hombres judíos y vosotros todos que
habitáis en Jerusalén, abrid los oídos a mis palabras y seréis iluminados sobre este
hecho. Estos hombres no están en absoluto borrachos como vosotros pensáis,
porque estamos apenas a la tercera hora de la mañana, en la que solemos estar en
ayuno. Muy distinta es la causa de lo que veis. Hoy se ha verificado en nosotros la
profecía del profeta Joel, quien dijo así: ‘Acontecerá en los últimos días, dice el
Señor, que derramaré mi Espíritu sobre los hombres; y vuestros hijos y vuestras
hijas profetizarán; vuestros jóvenes tendrán visiones y vuestros ancianos sueños.
De hecho, en aquellos días derramaré mi espíritu sobre mis siervos y mis siervas, y
se convertirán en profetas, y haré prodigios en el cielo y en la tierra. Y acontecerá
que todo aquel que invocare el nombre del Señor será salvo.’
“Ahora,” continuó Pedro, “escuchad, oh hijos de Jacob: ese Señor, en cuyo nombre
quien creyere será salvo, es el mismo Jesús Nazareno, aquel gran hombre a quien
Dios daba testimonio con una multitud de milagros que realizó, como vosotros
mismos habéis visto. Vosotros hicisteis morir a aquel hombre por mano de los
impíos y así, sin saberlo, servisteis a los decretos de Dios, que quería salvar al
mundo con su muerte. Dios, por otra parte, lo ha resucitado de entre los muertos,
como había predicho el profeta David con estas palabras: ‘No me dejarás en el
sepulcro, ni permitirás que tu santo pruebe la corrupción.’
“Notad,” añadió Pedro, “notad, oh judíos, que David no pretendía hablar de sí
mismo, porque bien sabéis que él ha muerto y su sepulcro ha permanecido entre
nosotros hasta el día de hoy; pero siendo él profeta y sabiendo que Dios le había
prometido con juramento que de su descendencia nacería el Mesías, profetizó
también su resurrección, diciendo que no sería dejado en el sepulcro y que su
cuerpo no probaría la corrupción. Este, por lo tanto, es Jesús Nazareno, que Dios ha
resucitado de entre los muertos, de quien nosotros somos testigos. Sí, nosotros le
hemos visto volver a la vida, le hemos tocado y hemos comido con él.
“Él, por lo tanto, habiendo sido exaltado por la virtud del Padre en el cielo y
habiendo recibido de él la autoridad de enviar el Espíritu Santo, según su promesa,
hace poco ha enviado sobre nosotros este divino Espíritu, de cuya virtud veis en
nosotros una prueba tan manifiesta. Que luego Jesús haya ascendido al cielo, lo
dice el mismo David con estas palabras: ‘El Señor dijo a mi Señor: Siéntate a mi
derecha, hasta que ponga a tus enemigos por estrado de tus pies.’ Ahora bien,



vosotros sabéis que David no subió al cielo para reinar. Es Jesucristo quien subió al
cielo: a él, por lo tanto, y no a David, le fueron apropiadas esas palabras. Sepa, por
lo tanto, todo el pueblo de Israel que ese Jesús que habéis crucificado fue
constituido por Dios Señor de todas las cosas, rey y Salvador de su pueblo, y nadie
puede salvarse sin tener fe en él.”
Tal predicación de Pedro debió enardecer los ánimos de sus oyentes, a quienes
reprochaba el enorme delito cometido contra la persona del divino Salvador. Pero
era Dios quien hablaba por boca de su ministro, y por lo tanto, su predicación
produjo efectos maravillosos. Así, agitados como por un fuego interno, efecto de la
gracia de Dios, de todas partes iban exclamando con corazón verdaderamente
contrito: “¿Qué debemos hacer?” San Pedro, observando que la gracia del Señor
operaba en sus corazones y que ya creían en Jesucristo, les dijo: “Haced penitencia
y cada uno, en nombre de Jesucristo, reciba el bautismo; así obtendréis la remisión
de los pecados y recibiréis el Espíritu Santo.”
El Apóstol continuó instruyendo a aquella multitud, animando a todos a confiar en la
misericordia y bondad de Dios, que desea la salvación de los hombres. El fruto de
este primer sermón correspondió a la ardiente caridad del predicador. Alrededor de
3.000 personas se convirtieron a la fe de Jesucristo y fueron bautizadas por los
Apóstoles. Así comenzaban a cumplirse las palabras del Salvador cuando dijo a
Pedro que en adelante no sería más pescador de peces, sino pescador de hombres.
San Agustín asegura que San Esteban protomártir fue convertido en este sermón.

CAPÍTULO XIV. San Pedro sana a un cojo. — Su segundo sermón. Año de Jesucristo
33.
Poco después de esta predicación, a la hora nona, es decir, a las tres de la tarde,
Pedro y su amigo Juan, como para agradecer a Dios por los beneficios recibidos,
iban juntos al templo a orar. Al llegar a una puerta del templo llamada «Espléndida»
o «Bella», encontraron a un hombre cojo de ambos pies desde su nacimiento. No
pudiendo sostenerse, él estaba allí llevado para vivir pidiendo limosna a aquellos
que venían al lugar santo. Ese desafortunado, cuando vio a los dos Apóstoles cerca
de él, les pidió caridad, como hacía con todos. Pedro, así inspirado por Dios,
mirándolo fijamente, le dijo: “Mira hacia nosotros.” Él miraba, y con la esperanza de
recibir algo no parpadeaba. Entonces Pedro: “Escucha, oh buen hombre, no tengo ni
oro ni plata para darte; lo que tengo te lo doy. En el nombre de Jesús Nazareno,
levántate y camina.” Luego lo tomó de la mano para levantarlo, como en casos
similares había visto hacer al divino Maestro. En ese momento, el cojo sintió que
sus piernas se fortalecían, sus nervios se robustecían y adquiría fuerzas como
cualquier otro hombre más sano. Sintiéndose curado, dio un salto, comenzó a



caminar y, saltando de alegría y alabando a Dios, entró con los dos Apóstoles en el
templo. Toda la gente, que había sido testigo del hecho y veía al cojo caminar por sí
mismo, no pudo dejar de reconocer en esa curación un verdadero milagro. El
lenguaje de los hechos es más eficaz que el de las palabras. Por eso, la multitud, al
saber que había sido San Pedro quien devolvió la salud a ese miserable, se
aglomeró en gran número alrededor de él y de Juan, deseando todos admirar con
sus propios ojos a quien sabía hacer obras tan asombrosas.
Este es el primer milagro que, después de la Ascensión de Jesucristo, fue realizado
por los Apóstoles, y era conveniente que lo hiciera Pedro, ya que él tenía entre
todos la primera dignidad en la Iglesia. Pero Pedro, al verse rodeado de tanta gente,
consideró una buena ocasión para dar a Dios la gloria debida y glorificar al mismo
tiempo a Jesucristo en cuyo nombre se había realizado el prodigio.
“Hijitos de Israel,” les dijo, “¿por qué os maravilláis tanto de este hecho? ¿Por qué
tenéis los ojos tan fijos en nosotros, como si por nuestra virtud hubiéramos hecho
caminar a este hombre? El Dios de Abraham, de Isaac y de Jacob, el Dios de
nuestros padres, ha glorificado a su Hijo Jesús, ese Jesús que vosotros habéis
traicionado y negado ante Pilato, cuando él juzgaba liberarlo como inocente.
Vosotros, por tanto, habéis tenido la osadía de negar al Santo y al Justo, y habéis
solicitado que se liberara de la muerte a Barrabás, ladrón y homicida, y renunciando
al Justo, al Santo, y al autor de la vida, lo habéis hecho morir. Pero Dios lo ha
resucitado de entre los muertos, y nosotros somos testigos de ello, pues lo hemos
visto varias veces, lo hemos tocado y hemos comido con él. Ahora, en virtud de su
nombre, por la fe que viene de él, ha sido sanado este cojo que vosotros veis y
conocéis; es Jesús quien lo ha devuelto a perfecta salud delante de todos vosotros.
Ahora sé bien que vuestro delito y el de vuestros jefes, aunque no tenga excusa
suficiente, fue cometido por ignorancia. Pero Dios, que había hecho predecir por sus
profetas que el Mesías debía sufrir tales cosas, ha permitido que esto lo verificaseis
sin querer, de modo que el decreto de la misericordia de Dios ha tenido su
cumplimiento. Volved, por tanto, a vosotros mismos y haced penitencia, para que
sean borrados vuestros pecados y así podáis luego presentaros con seguridad de
vuestra salvación ante el tribunal de este mismo Jesucristo que yo os he predicado,
y de quien todos seremos juzgados.
“Estas cosas,” prosiguió Pedro, “fueron predichas por Dios; creed, por tanto, a sus
profetas y entre todos creed a Moisés, que es el mayor de ellos. ¿Qué dice él? ‘El
Señor,’ dice Moisés, ‘hará surgir un profeta como yo, y a él creeréis en todo lo que
os dirá. Quien no escuche lo que dice este profeta será exterminado de su pueblo.’

“Esto decía Moisés y hablaba de Jesús. Después de Moisés, comenzando desde



Samuel, todos los profetas que vinieron predijeron este día y las cosas que han
acontecido. Tales cosas y las grandes bendiciones que son predichas pertenecen a
vosotros. Vosotros sois los hijos de los profetas, de las promesas y de las alianzas
que Dios hizo ya con nuestros padres diciendo a Abraham, que es el tronco de la
descendencia de los justos: ‘En ti y en tu simiente serán bendecidas todas las
generaciones del mundo.’ Él hablaba del Redentor, de ese Jesús Hijo de Dios
descendiente de Abraham; ese Jesús que Dios ha resucitado de entre los muertos y
que nos manda predicar su palabra antes de predicarla a cualquier otro pueblo,
llevándoos por medio nuestro la promesa de bendición, para que os convirtáis de
vuestros pecados y tengáis la vida eterna.”
A esta segunda predicación de San Pedro siguieron numerosísimas conversiones a
la fe. Cinco mil hombres pidieron el bautismo, de modo que el número de
convertidos en solo dos predicaciones ascendía ya a ocho mil personas, sin contar a
las mujeres y los niños.

CAPÍTULO XV. Pedro es encarcelado con Juan y es liberado.
El enemigo de la humanidad, que veía destruirse su reino, trató de suscitar una
persecución contra la Iglesia en su mismo inicio. Mientras Pedro predicaba, llegaron
los sacerdotes, los magistrados del templo y los saduceos, quienes negaban la
resurrección de los muertos. Estos se mostraban sumamente enfurecidos porque
Pedro predicaba al pueblo la resurrección de Jesucristo.
Impacientemente y llenos de cólera interrumpieron la predicación de Pedro, le
pusieron las manos encima y lo condujeron junto con Juan a la prisión, con la
intención de discutir con uno y otro al día siguiente. Pero temiendo las protestas del
pueblo, no les hicieron ningún daño.
Al amanecer, se reunieron todos los principales de la ciudad; es decir, todo el
supremo magistrado de la nación se reunió en consejo para juzgar a los dos
Apóstoles, como si fueran los más infames y los más formidables hombres del
mundo. En medio de esa imponente asamblea fueron introducidos Pedro y Juan, y
con ellos el cojo que habían sanado.
Se les hizo, por tanto, solemnemente esta pregunta: “¿Con qué poder y en nombre
de quién habéis vosotros sanado a ese cojo?” Entonces Pedro, lleno del Espíritu
Santo, con un valor verdaderamente digno del jefe de la Iglesia, comenzó a hablar
de la siguiente manera:
“Príncipes del pueblo, y vosotros doctores de la ley, escuchad. Si en este día somos
acusados y se nos forma un proceso por una obra bien hecha como es la sanación
de este enfermo, sabed todos, y lo sepa todo el pueblo de Israel, que este, el cual
veis aquí en vuestra presencia sano y salvo, ha obtenido la sanidad en el nombre



del Señor Jesús Nazareno; ese mismo que vosotros crucificasteis y que Dios ha
hecho resucitar de la muerte a la vida. Esta es la piedra de la construcción que de
vosotros fue rechazada y que ahora se ha convertido en la Piedra angular. Nadie
puede tener salvación si no es en él, ni hay otro nombre bajo el cielo dado a los
hombres fuera de este, en el cual se pueda tener salvación.”
Este hablar franco y resuelto del príncipe de los Apóstoles produjo profunda
impresión en el ánimo de todos aquellos que componían la asamblea, de modo que,
admirando el valor y la inocencia de Pedro, no sabían a qué partido aferrarse.
Querían castigarlos, pero el gran crédito que el milagro realizado poco antes les
había hecho adquirir en toda la ciudad hacía temer tristes consecuencias.
Sin embargo, queriendo tomar alguna resolución, hicieron salir a los dos Apóstoles
del lugar del consejo y acordaron prohibirles, bajo penas severísimas, que no
hablasen nunca más en el futuro de las cosas pasadas, ni nunca más nombrar a
Jesús Nazareno, para que se perdiese incluso la memoria de él. Pero está escrito
que son inútiles los esfuerzos de los hombres cuando son contrarios a la voluntad
de Dios.
Por tanto, conducidos de nuevo los dos Apóstoles en medio del consejo, al oír
intimarse esa severa amenaza, lejos de asustarse, con firmeza y constancia mayor
que antes, Pedro respondió:
“Ahora, decidid vosotros mismos si la justicia y la razón permiten obedecer más
bien a vosotros que a Dios. No podemos dejar de manifestar lo que hemos oído y
visto.”
Entonces esos jueces, cada vez más confundidos, sin saber qué responder ni qué
hacer, tomaron la resolución de enviarlos por esta vez impunes, prohibiéndoles
solamente que no predicaran más a Jesús Nazareno.
Apenas fueron dejados en libertad, Pedro y Juan fueron inmediatamente a encontrar
a los otros discípulos, quienes estaban en gran inquietud por su prisión. Cuando
luego oyeron el relato de lo que había acontecido, cada uno dio gracias a Dios,
pidiéndole que quisiera dar fuerza y virtud para predicar la divina palabra frente a
cualquier peligro.
Si los cristianos de hoy en día tuvieran todos el valor de los fieles de los primeros
tiempos y, superando todo respeto humano, profesaran intrépidos su fe,
ciertamente no se vería tanto desprecio de nuestra santa religión, y quizás muchos
que intentan burlarse de la religión y de los sagrados ministros se verían obligados
a venerarla junto con sus ministros.

CAPÍTULO XVI. Vida de los primeros Cristianos. — Hecho de Ananías y Safira. —
Milagros de San Pedro. Año de Jesucristo 34.



Por las predicaciones de San Pedro y por el celo de los otros Apóstoles, el número
de fieles había crecido enormemente.
En los días establecidos se reunían juntos para las funciones sagradas. Y la Sagrada
Escritura dice precisamente que esos fieles eran perseverantes en la oración, en
escuchar la palabra de Dios y en recibir con frecuencia la santa comunión, de modo
que entre todos formaban un solo corazón y una sola alma para amar y servir a
Dios Creador.
Muchos, por el deseo de desprender completamente el corazón de los bienes de la
tierra y pensar únicamente en el cielo, vendían sus propiedades y las llevaban a los
pies de los Apóstoles, para que hicieran el uso que mejor creyeran a favor de los
pobres. La Sagrada Escritura hace un especial elogio de un cierto José, apodado
Bernabé, que fue luego fiel compañero de San Pablo Apóstol. Este vendió un campo
que poseía y llevó generosamente el precio entero a los Apóstoles. Muchos,
siguiendo su ejemplo, competían para dar muestra de su desapego de las cosas
terrenas, de modo que en breve esos fieles formaban una sola familia, de la cual
Pedro era el jefe visible. Entre ellos no había pobres, porque los ricos compartían
sus bienes con los necesitados.
Sin embargo, incluso en esos tiempos felices hubo algunos fraudulentos, quienes,
guiados por un espíritu de hipocresía, intentaron engañar a San Pedro y mentir al
Espíritu Santo. Lo cual tuvo las más funestas consecuencias. He aquí cómo el texto
sagrado nos expone el terrible acontecimiento.
Ciertamente Ananías con su esposa Safira hicieron a Dios promesa de vender una
de sus propiedades y, al igual que los otros fieles, llevar el precio a los Apóstoles
para que lo distribuyeran según las diversas necesidades. Ellos cumplieron
puntualmente la primera parte de la promesa, pero el amor al oro los condujo a
violar la segunda.
Ellos eran dueños de quedarse con el campo o con el precio, pero hecha la promesa
estaban obligados a mantenerla, ya que las cosas que se consagran a Dios o a la
Iglesia se vuelven sagradas e inviolables.
De acuerdo, por tanto, entre ellos, retuvieron para sí una parte del precio y llevaron
la otra a San Pedro con la intención de hacerle creer que esta era la suma total
obtenida de la venta. Pedro tuvo especial revelación del engaño y, apenas Ananías
apareció ante él, sin darle tiempo a pronunciar palabra, con tono autoritario y grave
comenzó a reprocharle así: “¿Por qué te has dejado seducir por el espíritu de
Satanás hasta mentir al Espíritu Santo, reteniendo una porción del precio de ese
campo tuyo? ¿No era él en tu poder antes de venderlo? Y después de haberlo
vendido, ¿no estaba a tu disposición toda la suma obtenida? ¿Por qué, entonces,
has concebido este malvado designio? Debes, por tanto, saber que has mentido no



a los hombres, sino a Dios.” A ese tono de voz, a esas palabras, Ananías, como
golpeado por un rayo, cayó muerto al instante.
Apenas pasadas tres horas, también se presentó ante Pedro Safira, sin saber nada
del luctuoso final de su marido. El Apóstol usó mayor compasión hacia ella y quiso
darle espacio de penitencia interrogándola si esa suma era el entero producto de la
venta de ese campo. La mujer, con la misma intrepidez y temeridad que Ananías,
con otra mentira confirmó la mentira de su marido. Por lo tanto, reprendida por San
Pedro con el mismo celo y con la misma fuerza, cayó ella también al instante y
expiró. Es de esperar que un castigo tan terrible y temporal haya contribuido a
hacerles ahorrar el castigo eterno en la otra vida. Una pena tan ejemplar era
necesaria para insinuar veneración por el cristianismo a todos aquellos que venían
a la fe y procurar respeto al príncipe de los Apóstoles, así como para dar un ejemplo
del modo terrible con que Dios castiga al perjuro y al mismo tiempo enseñarnos a
ser fieles a las promesas hechas a Dios.
Este hecho, junto con los muchos milagros que Pedro operaba, hizo que se
duplicara el fervor entre los fieles y se expandiera la fama de sus virtudes.
Todos los Apóstoles operaban milagros. Un enfermo que hubiera estado en contacto
con alguno de los Apóstoles era inmediatamente sanado. San Pedro, además,
sobresalía sobre cualquier otro. Era tal la confianza que todos tenían en él y en sus
virtudes, que, de todas partes, incluso de países lejanos, venían a Jerusalén para ser
testigos de sus milagros. A veces sucedía que él estaba rodeado de tal cantidad de
cojos y de tantos enfermos que ya no era posible acercarse a él. Por eso llevaban a
los enfermos en camillas a las plazas públicas y a las calles, de modo que, al pasar
por allí San Pedro, al menos la sombra de su cuerpo llegara a tocarlos: lo cual era
suficiente para hacer sanar toda clase de enfermedades. San Agustín asegura que
un muerto, sobre el cual había pasado la sombra de Pedro, resucitó
inmediatamente.
Los Santos Padres ven en este hecho el cumplimiento de la promesa del Redentor a
sus Apóstoles, diciendo que ellos habrían operado milagros aún mayores que los
que él mismo había considerado oportuno realizar durante su vida mortal[16].

CAPÍTULO XVII. San Pedro de nuevo encarcelado. — Es liberado por un ángel. Año
de Jesucristo 34.
La Iglesia de Jesucristo adquiría nuevos fieles cada día. La multitud de milagros
unida a la vida santa de esos primeros cristianos hacía que personas de todos los
grados, edades y condiciones corrieran en masa para pedir el Bautismo y así
asegurar su eterna salvación. Pero el príncipe de los sacerdotes y los saduceos se
consumían de rabia y celos; y sin saber qué medio usar para impedir la propagación



del Evangelio, tomaron a Pedro y a los otros Apóstoles y los encerraron en prisión.
Pero Dios, para demostrar una vez más que son vanos los planes de los hombres
cuando son contrarios a los deseos del Cielo, y que Él puede hacer lo que quiere y
cuando quiere, envió esa misma noche un ángel que, abriendo las puertas de la
prisión, los sacó afuera diciéndoles: “En nombre de Dios, vayan y predique con
seguridad en el templo, en presencia del pueblo, las palabras de vida eterna. No
teman ni los mandatos ni las amenazas de los hombres.”
Los Apóstoles, al verse tan prodigiosamente favorecidos y defendidos por Dios,
según la orden recibida, muy de mañana se dirigieron al templo a predicar y
enseñar al pueblo. El príncipe de los sacerdotes, que deseaba castigar severamente
a los Apóstoles, para dar solemnidad al proceso, convocó al Sanedrín, a los
ancianos, a los escribas y a todos aquellos que tenían alguna autoridad sobre el
pueblo. Luego envió a buscar a los Apóstoles para que fueran conducidos allí desde
la prisión.
Los ministros, es decir, los matones, obedecieron las órdenes dadas. Fueron,
abrieron la cárcel, entraron y no encontraron alma viva. Regresaron
inmediatamente a la asamblea y, llenos de asombro, anunciaron la cosa así:
“Hemos encontrado la cárcel cerrada y vigilada con toda diligencia; las guardias
mantenían fielmente su puesto, pero, al abrirla, no hemos encontrado a nadie.” Al
oír esto, no sabían a qué partido aferrarse.
Mientras estaban consultando sobre lo que debían deliberar, llegó uno diciendo:
“¿No lo saben? Aquellos hombres que metieron ayer en prisión están ahora en el
templo predicando con mayor fervor que antes.” Entonces se sintieron más que
nunca ardientes de rabia contra los Apóstoles; pero el temor de enemistarse con el
pueblo los detuvo, porque correrían el riesgo de ser apedreados.
El prefecto del templo se ofreció a arreglar él mismo tal asunto con el mejor
expediente posible. Fue allí donde estaban los predicadores y, con buenas maneras,
sin usar ninguna violencia, los invitó a venir con él y los condujo en medio de la
asamblea.
El sumo sacerdote, dirigiéndose a ellos, dijo: “Hace apenas algunos días que les
hemos prohibido estrictamente hablar de este Jesús Nazareno, y mientras tanto
ustedes han llenado la ciudad de esta nueva doctrina. Parece que quieren derramar
sobre nosotros la muerte de aquel hombre y hacernos odiar por toda la gente como
culpables de esa sangre. ¿Cómo se atreven a hacer esto?”
“Nos parece que hemos hecho muy bien,” respondió Pedro también en nombre de
los otros Apóstoles, “porque es necesario obedecer a Dios antes que a los hombres.
Lo que predicamos es una verdad que Dios nos ha puesto en la boca, y no tememos
decírselo a ustedes en esta venerable asamblea.” Aquí Pedro repitió lo que otras



veces había dicho sobre la vida, pasión y muerte del Salvador; concluyendo siempre
que era imposible para ellos callar aquellas cosas que, según las órdenes recibidas
de Dios, debían predicar.
A esas palabras de los Apóstoles, pronunciadas con tanta firmeza, no teniendo qué
oponer, se consumían de rabia y ya pensaban en hacerlos morir. Pero fueron
disuadidos por un tal Gamaliel, que era uno de los doctores de la ley allí reunidos.
Este, considerando bien todo, hizo salir por breve tiempo a los Apóstoles, luego,
levantándose, dijo en plena asamblea: “Oh israelitas, presten bien atención a lo que
están a punto de hacer respecto a estos hombres; porque si esta es obra de
hombres, caerá por sí misma, como ocurrió con tantos otros; pero si la obra es de
Dios, ¿podrán ustedes impedirla y destruirla, o querrán oponerse a Dios?” Toda la
asamblea se aquietó y siguió su consejo.
Hechos, por tanto, de nuevo entrar a los Apóstoles, primero los hicieron azotar;
luego les ordenaron que absolutamente no hablasen más de Jesucristo. Pero ellos
salieron del concilio llenos de alegría, porque habían sido considerados dignos de
sufrir algo por el nombre de Jesucristo.

CAPÍTULO XVIII. Elección de los siete diáconos. — San Pedro resiste a la persecución
de Jerusalén. — Va a Samaria. — Su primer enfrentamiento con Simón Mago. Año de
Jesucristo 35.
La multitud de fieles que abrazaban la fe ocupaba tanto el celo de los Apóstoles,
que ellos, debiendo atender a la predicación de la palabra divina, a la instrucción de
los nuevos convertidos, a la oración, a la administración de los sacramentos, no
podían ocuparse más de los asuntos temporales. Tal cosa era causa de descontento
entre algunos cristianos, casi como si en la distribución de las ayudas fueran
tenidos en poca consideración o despreciados. De esto informados San Pedro y los
otros Apóstoles, resolvieron poner remedio.
Convocaron, por tanto, una numerosa asamblea de fieles y, haciéndoles entender
cómo no debían descuidar las cosas de su sagrado ministerio para ocuparse de los
subsidios temporales, propusieron la elección de siete diáconos, quienes, conocidos
por su celo y por su virtud, atendieran a la administración de ciertas cosas
sagradas, como la administración del Bautismo, de la Eucaristía; y al mismo tiempo
tuvieran cuidado de la distribución de las limosnas y de otras cosas materiales.

Todos aprobaron ese propósito; entonces San Pedro y los otros Apóstoles
impusieron las manos a los nuevos elegidos y los destinaron cada uno a sus propios
oficios. Con la adición de estos siete diáconos, además de haber provisto a las
necesidades temporales, también se multiplicaron los obreros evangélicos, y por lo



tanto mayores conversiones. De los siete diáconos fue célebre san Esteban, que por
su intrepidez al sostener la verdad del Evangelio, fue asesinado por apedreamiento
fuera de la ciudad. Él es comúnmente llamado Protomártir, es decir, primer mártir,
que después de Jesucristo dio la vida por la fe. La muerte de san Esteban fue el
inicio de una gran persecución suscitada por los judíos contra todos los seguidores
de Jesucristo, lo cual obligó a los fieles a dispersarse aquí y allá por varias ciudades
y en diferentes países.
Pedro con los otros Apóstoles permaneció en Jerusalén tanto para confirmar a los
fieles en la fe, como para mantener viva relación con aquellos que estaban en otros
países dispersos. Al fin, para evitar el furor de los judíos, se mantenía escondido,
conocido solamente por los seguidores del Evangelio, saliendo, sin embargo, de su
secreta morada cuando veía la necesidad. Mientras tanto, un edicto del emperador
Tiberio Augusto a favor de los cristianos y la conversión de San Pablo hicieron cesar
la persecución. Y fue entonces cuando se conoció cómo la providencia de Dios no
permite ningún mal sin sacar de él un bien; pues se sirvió de la persecución para
difundir el Evangelio en otros lugares, y se puede decir que cada fiel era un
predicador de Jesucristo en todos aquellos países donde iba a refugiarse. Entre
aquellos que fueron forzados a huir de Jerusalén, hubo uno de los siete diáconos
llamado Felipe.
Él fue a la ciudad de Samaria, donde con la predicación y con los milagros hizo
muchas conversiones. Al llegar a Jerusalén la noticia de que un número
extraordinario de samaritanos había venido a la fe, los Apóstoles resolvieron enviar
allí algunos que administraran el Sacramento de la Confirmación y suplieran a
aquellos a quienes los diáconos no tenían la autoridad de administrar. Fueron, por
tanto, destinados para esa misión Pedro y Juan: Pedro porque, como cabeza de la
Iglesia, recibiera en su seno a esa nación extranjera y uniera a los samaritanos a los
judíos; Juan luego como amigo especial de San Pedro y ilustre entre los demás por
milagros y santidad.
Había en Samaria un cierto Simón de Gitón, apodado Mago, es decir, hechicero.
Este, a fuerza de charlatanerías y encantamientos, había engañado a muchos,
presumiéndose de ser algo extraordinario. Afirmando blasfemamente, decía que él
era la virtud de Dios, la cual se dice grande. La gente parecía enloquecida por él y
le seguía aclamándolo casi como si fuera algo divino. Sintiéndose un día presente a
la predicación de Felipe, se conmovió, y pidió el Bautismo para operar también él
las maravillas que generalmente los fieles operaban después de haber recibido este
Sacramento.
Llegados allí Pedro y Juan se pusieron a administrar el Sacramento de la
Confirmación, imponiendo las manos como hacen los Obispos de hoy en día. Simón,



viendo que con la imposición de las manos recibían también el don de lenguas y de
hacer milagros, pensó que sería para él una gran fortuna si pudiera operar las
mismas cosas. Acercándose, pues, a Pedro sacó una bolsa de dinero y se la ofreció
pidiéndole que también le concediera el poder de hacer milagros y de dar el Espíritu
Santo a aquellos a quienes él impusiera las manos.
San Pedro, vivamente indignado por tal impiedad, y dirigiéndose a él: “Perverso,” le
dijo, “sea contigo tu dinero para perdición, pues has creído que por dinero se
pueden comprar los dones del Espíritu Santo. Apresúrate a hacer penitencia por
esta tu maldad y ruega a Dios que te quiera conceder el perdón.”
Simón, temiendo que le sucediera a él lo que había ocurrido a Ananías y Safira, todo
asustado respondió: “Es verdad: ustedes también oren por mí para que en mí no se
verifique tal amenaza.” Estas palabras parecen demostrar que él estaba
arrepentido, pero no lo estaba: no pidió a los Apóstoles que le imploraran a Dios
misericordia, sino que mantuvieran de él lejos el flagelo. Pasado el temor del
castigo, volvió a ser el de antes, es decir, mago, seductor, amigo del demonio. Lo
veremos en otros enfrentamientos con Pedro.
Los dos Apóstoles Pedro y Juan, cuando hubieron administrado el Sacramento de la
Confirmación a los nuevos fieles de Samaria y los hubieron fortalecido en la fe que
poco antes habían recibido, dándoles el saludo de paz, partieron de esa ciudad.
Pasaron por muchos lugares predicando a Jesucristo, considerando poca toda fatiga
siempre que contribuyera a propagar el Evangelio y ganar almas para el cielo.

CAPÍTULO XIX. San Pedro funda la cátedra de Antioquía; regresa a Jerusalén. — Es
visitado por San Pablo. Año de Jesucristo 36.
San Pedro, regresado de Samaria, permaneció algún tiempo en Jerusalén, luego fue
a predicar la gracia del Señor en varios países. Mientras con celo digno del príncipe
de los Apóstoles visitaba las iglesias que se iban fundando aquí y allá, se enteró de
que Simón Mago de Samaria se había ido a Antioquía para esparcir allí sus
imposturas. Él entonces resolvió ir a esa ciudad para disipar los errores de ese
enemigo de Dios y de los hombres. Al llegar a esa capital, se puso inmediatamente
a predicar el Evangelio con gran celo, y logró convertir tal número de gente a la fe,
que los fieles comenzaron allí a ser llamados cristianos, es decir, seguidores de
Jesucristo.
Entre los personajes ilustres que por las predicas de San Pedro se convirtieron fue
San Evodio. Al primer arribo de Pedro, él lo invitó a su casa, y el santo Apóstol se le
aficionó, le procuró la necesaria instrucción y, viéndolo adornado de las necesarias
virtudes, lo consagró sacerdote, luego obispo, para que hiciera sus veces en tiempo
de su ausencia, y para que le sucediera luego en esa sede episcopal.



Cuando Pedro quería dar inicio a la predicación en esa ciudad encontraba grave
obstáculo por parte del gobernador, que era un príncipe de nombre Teófilo. Este
hizo poner en prisión al santo Apóstol como inventor de una religión contraria a la
religión del estado. Quiso, por tanto, venir a disputa sobre las cosas que predicaba,
y al oírlo decir que Jesucristo, por amor a los hombres, había muerto en la cruz, dijo:
“Este está loco, no hay que escucharlo más.” Para que luego fuera considerado
como tal, por burla le hizo cortar el cabello por la mitad, dejándole un círculo
alrededor de la cabeza como de corona. Lo que entonces se hizo por desprecio,
ahora los eclesiásticos lo usan por honor, y se llama clerical o tonsura, que recuerda
la corona de espinas puesta sobre la cabeza al Divino Salvador.
Cuando Pedro se vio tratado de tal manera, rogó al gobernador que se dignara
escucharlo una vez más. Siendo tal cosa concedida, Pedro le dijo: “Tú, oh Teófilo, te
escandalizas por haberme oído decir que el Dios que yo adoro murió en la cruz. Ya
te había dicho que se había hecho hombre, y siendo hombre no debías tanto
maravillarte de que él hubiera muerto, pues morir es propio del hombre. Sabe, por
otra parte, que él murió en la cruz de su voluntad, porque con su muerte quería dar
la vida a todos los hombres haciendo paz entre su Eterno Padre y la humanidad.
Pero, así como te digo que él murió, así te aseguro que él resucitó por virtud propia,
habiendo antes resucitado a muchos otros muertos.” Teófilo, al oír que había hecho
resucitar a los muertos, se aquietó y, con aire de asombro, añadió: “Tú dices que
este tu Dios resucitó a los muertos; ahora, si tú en su nombre haces resucitar a un
hijo mío, que murió hace algunos días, yo creeré en lo que me predicas.” El Apóstol
aceptó la invitación, fue a la tumba del joven y, en presencia de mucho pueblo, hizo
una oración y en nombre de Jesucristo lo llamó a la vida[17]. Lo cual fue causa de
que el gobernador y toda la ciudad creyeran en Jesucristo.
Teófilo se convirtió en breve en fervoroso cristiano y, en señal de estima y
veneración hacia San Pedro, le ofreció su casa para que hiciera de ella el uso que
mejor deseara. Ese edificio fue reducido a forma de iglesia, donde se reunía el
pueblo para asistir al divino sacrificio y para oír las predicas del santo Apóstol. Al
fin, para poderlo escuchar con mayor comodidad y provecho, le levantaron allí una
cátedra desde la cual el santo daba las sagradas lecciones.
Es bueno aquí notar que San Pedro durante el espacio de tres años, por cuanto
podía, residía en Jerusalén como capital de Palestina, donde los judíos podían más
fácilmente tener relación con él. El año trigésimo sexto de Jesucristo, tanto por la
persecución de Jerusalén, como para preparar el camino a la conversión de los
gentiles, vino a establecer su sede en Antioquía: es decir, estableció la ciudad de
Antioquía como su morada ordinaria y como centro de comunión con las otras
Iglesias cristianas.



Pedro gobernó esta Iglesia de Antioquía siete años, hasta que, así inspirado por
Dios, trasladó su cátedra a Roma, como nosotros contaremos a su tiempo.
El establecimiento de la santa Sede en Antioquía es particularmente narrado por
Eusebio de Cesárea, por San Jerónimo, por San León el Grande y por un gran
número de escritores eclesiásticos. La Iglesia católica celebra este acontecimiento
con una particular solemnidad el 22 de febrero.
Mientras San Pedro de Antioquía se había ido a Jerusalén, recibió una visita que
ciertamente le fue de gran consolación. San Pablo, que había sido convertido a la fe
con un asombroso milagro, aunque había sido instruido por Jesucristo y por él
mismo enviado a predicar el Evangelio, sin embargo, quiso ir a ver a San Pedro para
venerar en él al cabeza de la Iglesia y de él recibir aquellos avisos y aquellas
instrucciones que fueran oportunas. San Pablo estuvo en Jerusalén con el príncipe
de los Apóstoles quince días. El cual tiempo bastó para él, ya que además de las
revelaciones recibidas de Jesucristo había pasado su vida en el estudio de las
santas Escrituras y después de su conversión se había indefectiblemente ocupado
en la meditación y en la predicación de la palabra de Dios.

CAPÍTULO XX. San Pedro visita varias Iglesias. — Sana a Enea paralítico. — Resucita
a la difunta Tabita. Año de Jesucristo 38.
San Pedro había sido encargado por el divino Salvador de conservar en la fe a todos
los cristianos; y como muchas Iglesias se estaban fundando aquí y allá por los
Apóstoles, los Diáconos y otros discípulos, así San Pedro, para mantener la unidad
de fe y para ejercer la potestad suprema que le había conferido el Salvador,
mientras mantenía su residencia habitual en Antioquía, iba a visitar personalmente
las iglesias que en ese tiempo ya se habían fundado y se estaban fundando. En
ciertos lugares confirmaba a los fieles en la fe, en otros consolaba a aquellos que
habían sufrido en la pasada persecución, aquí administraba el sacramento de la
Confirmación, y en todas partes ordenaba pastores y obispos, quienes, después de
su partida, continuaran cuidando de las iglesias y del rebaño de Jesucristo.
Pasando de una ciudad a otra, llegó a los santos que habitaban en Lida, ciudad
distante aproximadamente veinte millas de Jerusalén. Los cristianos de los primeros
tiempos, por la vida virtuosa y mortificada que llevaban, eran llamados santos, y
con este nombre deberían poder llamarse los cristianos de hoy en día que, al igual
que aquellos, son llamados a la santidad.
Al llegar a las puertas de la ciudad de Lida, Pedro encontró a un paralítico llamado
Enea. Este estaba afectado por parálisis y completamente inmóvil en sus miembros,
y durante ocho años no se había movido de su lecho. Pedro, al verlo, sin ser en
absoluto solicitado, se dirigió a él y dijo: “Enea, el Señor Jesucristo te ha sanado;



levántate y hazte tu cama.” Enea se levantó sano y robusto como si nunca hubiera
estado enfermo. Muchos estaban presentes en este milagro, que pronto se divulgó
por toda la ciudad y en el país vecino llamado Sarón. Todos esos habitantes,
movidos por la bondad divina que de manera sensible daba señales de su infinita
potencia, creyeron en Jesucristo y entraron en el seno de la Iglesia.
A poca distancia de Lida había Jope, otra ciudad situada a orillas del mar
Mediterráneo. Allí residía una viuda cristiana llamada Tabita, quien, por sus
limosnas y por muchas obras de caridad, era universalmente llamada la madre de
los pobres. Sucedió en aquellos días que cayó enferma y, tras breve enfermedad,
murió, dejando en todos el más vivo dolor. Según el uso de aquellos tiempos, las
mujeres lavaron su cadáver y lo colocaron sobre la terraza para darle en su
momento sepultura.
Ahora, por la cercanía de Lida, habiéndose esparcido en Jope la noticia del milagro
realizado en la sanación de Enea, fueron enviados allí dos hombres a rogar a Pedro
que quisiera venir a ver a la difunta Tabita. Al enterarse de la muerte de esa
virtuosa discípula de Jesucristo y del deseo de los cristianos de que fuera allí para
resucitarla, Pedro partió de inmediato con ellos. Al llegar a Jope, los discípulos lo
condujeron a la terraza y, mostrándole el cadáver de Tabita, le contaron las muchas
buenas obras de esa santa mujer y le rogaron que quisiera resucitarla.
Los pobres y las viudas, al enterarse de la llegada de Pedro, corrieron llorando a
rogarle que quisiera devolverles a la buena madre. “Mira,” dice una, “este vestido
fue obra de su caridad”; “esta túnica, los zapatos de ese niño,” añadían otras, “son
todas cosas donadas por ella.” Al ver a tanta gente que lloraba, a tantas obras de
caridad que se iban contando, Pedro se conmovió. Se levantó y, volviéndose hacia
el cadáver, dijo: “Tabita, te ordeno en nombre de Dios, levántate.” Tabita en ese
instante abrió los ojos y, al ver a Pedro, se sentó y comenzó a hablar con él. Pedro,
tomándola de la mano, la levantó y, llamando a los discípulos, les devolvió a la
madre tan ansiada sana y salva. Fue grandísimo el júbilo que se levantó en toda la
casa; de todas partes lloraban de alegría, pareciendo a esos buenos cristianos
haber recuperado un tesoro en esa sola mujer, que verdaderamente era la
consolación de todos. De este hecho aprendan los pobres a ser agradecidos a
quienes les ofrecen limosna. Aprendan los ricos lo que significa ser piadosos y
generosos con los pobres.

CAPÍTULO XXI. Dios revela a S. Pedro la vocación de los Gentiles. — Va a Cesarea y
bautiza a la familia de Cornelio Centurión. Año de J. C. 39.
Dios había hecho predecir en varias ocasiones por sus profetas que a la venida del
Mesías todas las naciones serían llamadas al conocimiento del verdadero Dios.



El mismo divino Salvador había dado un mandato expreso a sus Apóstoles,
diciendo: “Id, enseñad a todas las naciones.” Los mismos predicadores del
Evangelio ya habían recibido a algunos no judíos en la fe, como habían hecho con el
Eunuco de la reina Candace y con Teófilo, gobernador de Antioquía; pero estos eran
casos particulares, y los Apóstoles hasta entonces habían predicado casi
exclusivamente el Evangelio a los judíos, esperando del Señor un aviso especial de
la época en que debían sin excepción recibir en la fe también a los gentiles y
paganos. Tal revelación debía ser hecha a San Pedro, cabeza de la Iglesia. He aquí
cómo el texto sagrado expone este memorable acontecimiento.
En Cesárea, ciudad de Palestina, habitaba un cierto Cornelio, centurión, o sea,
oficial de una cohorte, cuerpo de 100 soldados, que pertenecía a la legión itálica,
así llamada porque estaba compuesta de soldados italianos.
La Sagrada Escritura le hace un elogio diciendo que era un hombre religioso y
temeroso de Dios; estas palabras quieren decir que era gentil, pero que había
abandonado la idolatría en la que había nacido, adoraba al verdadero Dios, hacía
muchas limosnas y oraciones, y vivía religiosamente según el dictamen de la recta
razón.
Dios, infinitamente misericordioso, que nunca falta, con su gracia, en venir en
ayuda de quien hace lo que puede de su parte, envió un ángel a Cornelio para
instruirlo sobre lo que debía hacer. Este buen soldado estaba haciendo oración
cuando vio aparecer ante él un ángel bajo la apariencia de un hombre vestido de
blanco. “Cornelio,” dijo el ángel. Él, lleno de miedo, fijó en él la mirada diciendo:
“¿Quién eres tú, oh Señor; qué quieres?” Entonces el ángel: “Dios se ha acordado
de tus limosnas; tus oraciones han llegado a su trono; y queriendo satisfacer tus
deseos, me ha enviado para indicarte el camino de la salvación. Por lo tanto, manda
a Jope y busca a un tal Simón apodado Pedro. Él reside con otro Simón, curtidor de
pieles, que tiene la casa cerca del mar. De este Pedro sabrás todo lo que es
necesario para salvarte.” No tardó Cornelio en obedecer la voz del Cielo y, llamando
a sí dos domésticos y un soldado, personas todas que temían a Dios, les contó la
visión y ordenó que se fueran inmediatamente a Jope para el fin que le había
indicado el ángel.
Partieron ellos al instante y, caminando toda la noche, llegaron a Jope al mediodía
del día siguiente, pues la distancia entre estas dos ciudades es de
aproximadamente 40 millas. Poco antes de que llegaran, S. Pedro también tuvo una
maravillosa revelación, con la cual se le confirmaba que también los gentiles eran
llamados a la fe. Cansado de sus fatigas, el santo Apóstol ese día había ido a casa
de su anfitrión para descansar y, como de costumbre, se fue primero a una
habitación en el piso superior para hacer oración. Mientras oraba, le pareció ver el



cielo abierto y del medio descender hasta la tierra un cierto utensilio a manera de
amplio lienzo, que, sostenido en sus cuatro extremos, formaba como un gran vaso
lleno de toda clase de animales cuadrúpedos, serpientes y aves, los cuales todos,
según la ley de Moisés, eran considerados inmundos; es decir, no podían ser
comidos ni ofrecidos a Dios.
Al mismo tiempo oyó una voz que decía: “Levántate, Pedro, mata y come.” Atónito
el Apóstol ante ese mandato, respondió: “¡De ninguna manera comeré animales
inmundos, de los cuales siempre me he abstenido!” La voz añadió: “No llames
inmundo a lo que Dios ha purificado.” Después de que le fue repetida tres veces la
misma visión, ese vaso misterioso se elevó hacia el cielo y desapareció.
Los Santos Padres reconocen figurados en estos animales inmundos a los pecadores
y a todos aquellos que, enredados en el vicio y el error, por medio de la sangre de
Jesucristo son purificados y recibidos en gracia.
Mientras Pedro estaba meditando qué podría significar esa visión, llegaron los tres
mensajeros. En ese momento Dios le hizo conocer y le ordenó descender a
encontrarlos, hacerse compañía de ellos e ir con ellos sin ningún temor. Descendió,
pues, y al verlos, dijo: “Aquí estoy, yo soy a quien buscáis. ¿Cuál es el motivo de
vuestra venida?”
Al oír la visión de Cornelio y la razón de su viaje, comprendió de inmediato el
significado de ese misterioso lienzo; por lo tanto, los recibió amablemente y les hizo
hospedar con él esa noche. A la mañana siguiente, acompañado de seis discípulos,
partió de Jope con los mensajeros y, en número de diez, tomaron el camino hacia
Cesárea.
Después de dos días, Pedro, con toda su comitiva, llegó a esa ciudad donde con
gran ansiedad lo esperaba el centurión. Este, para honrar más a su huésped, había
convocado a sus parientes y amigos, para que también pudieran participar de las
celestiales bendiciones que al llegar Pedro esperaba obtener del Cielo. Cuando el
buen centurión, según el orden de Dios, envió a llamar a Pedro para entender de él
los divinos deseos, debió formarse una gran idea de él, considerándolo un personaje
sublime y no similar a los otros hombres. Por lo tanto, al entrar Pedro en su casa, le
salió al encuentro y se arrojó a sus pies en acto de adorarlo. Pedro, lleno de
humildad, lo levantó de inmediato, advirtiéndole que él era igual a él un simple
hombre. Continuando luego a hablar, entraron en el lugar de la reunión.

Allí, ante la presencia de todos, Pedro contó el orden recibido de Dios de conversar
con los gentiles y de no más juzgarlos como abominables y profanos. “Ahora estoy
aquí con vosotros,” concluyó; “decidme, por tanto, cuál es la razón por la que me
habéis llamado.” Cornelio obedeció la invitación de Pedro, se levantó y contó lo que



le había sucedido cuatro días antes, protestando que él y todos los allí reunidos
estaban listos para ejecutar todo lo que, por comisión divina, les hubiera ordenado.
Entonces Pedro, explicando el carácter de Apóstol del Señor, depositario fiel de la
religión y de la fe, comenzó a instruir en los principales misterios del Evangelio a
toda esa honorable asamblea.
Pedro continuaba su discurso cuando el Espíritu Santo descendió visiblemente
sobre Cornelio y sus familiares, y de manera sensible les comunicó el don de
lenguas, por lo que comenzaron a magnificar a Dios cantando sus alabanzas. S.
Pedro, al ver operar allí casi el mismo prodigio ocurrido en el cenáculo de Jerusalén,
exclamó: “¿Hay acaso alguno que pueda impedir que nosotros bauticemos a estos,
quienes han recibido el Espíritu Santo al igual que nosotros?” Entonces, dirigiéndose
a sus discípulos, ordenó que los bautizaran a todos. La familia de Cornelio fue la
primera de Roma y de Italia que abrazó la fe.
S. Pedro, después de haberlos bautizado a todos, retrasó su partida de Cesárea; se
detuvo algún tiempo para satisfacer las piadosas instancias de Cornelio y de todos
esos nuevos bautizados que de ello le rogaban insistentemente. Pedro aprovechó
ese tiempo para predicar el Evangelio en esa ciudad, y tal fue el fruto que resolvió
asignar un pastor a esa multitud de fieles. Este fue S. Zaqueo, de quien se habla en
el Evangelio, quien por ello fue consagrado primer obispo de Cesárea[18].
Este hecho, es decir, el haber admitido a la fe a los gentiles, causó cierta celosía
entre los fieles de Jerusalén, ni faltaron quienes desaprobaron públicamente lo que
había hecho S. Pedro. Por lo cual él consideró bien ir a esa ciudad, para desengañar
a los ilusionados y dar a conocer que lo que había operado era por orden de Dios. Al
llegar a Jerusalén, algunos se presentaron ante él hablándole audazmente así: “¿Por
qué has ido a hombres no circuncidados y has comido con ellos?” Pedro, ante la
presencia de todos los fieles reunidos, sin hacer caso de esa interrogación, les dio
razón de lo que había hecho, comenzando desde la visión que tuvo en Jope, del
vaso lleno de toda clase de animales inmundos, del orden recibido de Dios de
alimentarse de ellos, de la repugnancia que mostró a obedecer por temor a
contradecir la ley, y de la voz que se hizo oír de nuevo de no más llamar inmundo a
lo que había sido purificado por Dios. Luego expuso minuciosamente lo que había
ocurrido en casa de Cornelio y cómo, en presencia de muchos, había descendido el
Espíritu Santo. Entonces toda esa asamblea, reconociendo la voz del Señor en la de
Pedro, se aquietó y alabó a Dios que había extendido los límites de su misericordia.

CAPÍTULO XXII. Herodes hace decapitar a S. Santiago el Mayor y poner a S. Pedro en
prisión. — Pero es liberado por un Ángel. — Muerte de Herodes. Año de J. C. 41.
Mientras la palabra de Dios, predicada con tanto celo por los Apóstoles y los



discípulos, producía frutos de vida eterna entre los Judíos y entre los Gentiles, Judea
era gobernada por Herodes Agripa, sobrino de aquel Herodes que había ordenado la
matanza de los inocentes. Dominado por un espíritu de ambición y vanagloria,
deseaba desesperadamente ganarse el afecto del pueblo. Los Judíos, y
especialmente aquellos que estaban en alguna autoridad, supieron aprovechar esta
propensión suya para incitarlo a perseguir a la Iglesia y buscar los aplausos de los
perversos Judíos en la sangre de los cristianos. Comenzó haciendo encarcelar al
Apóstol San Santiago para luego condenarlo a la horca. Este es San Santiago el
Mayor, hermano de San Juan Evangelista, fiel amigo de Pedro, quien tuvo con él
muchos signos especiales de benevolencia del Salvador.

Este valiente Apóstol, después de la venida del Espíritu Santo, predicó el Evangelio
en Judea; luego (como narra la tradición) fue a España, donde convirtió a algunos a
la fe. Regresado a Palestina, entre otros convirtió a un tal Hermógenes, hombre
célebre; lo cual disgustó mucho a Herodes, y le sirvió de pretexto para hacerle
encarcelar. Llevado ante los tribunales, demostró tal firmeza al responder y
confesar a Jesucristo que el juez quedó maravillado. Su mismo acusador, conmovido
por tanta constancia, renunció al judaísmo y se declaró públicamente cristiano, y
como tal también fue condenado a muerte. Mientras ambos eran conducidos al
suplicio, se dirigió a San Santiago y le pidió perdón por lo que había dicho y hecho
contra él. El santo Apóstol, dándole una mirada afectuosa, le dijo “pax tecum” (la
paz sea contigo). Luego lo abrazó y lo besó protestando que de todo corazón lo
perdonaba, y que como hermano lo amaba. De aquí se quiere que haya tenido
origen el signo de paz y perdón, que suele usarse entre los cristianos y
especialmente en el sacrificio de la santa Misa.

Después de esto, esos dos generosos confesores de la fe fueron decapitados, y
fueron a unirse eternamente en el Cielo.
Una tal muerte entristeció mucho a los fieles, pero alegró sobremanera a los Judíos,
quienes, con la muerte de los jefes de la religión, pensaban poner fin a la religión
misma. Herodes, viendo que la muerte de San Santiago había complacido a los
Judíos, pensó en proporcionarles un espectáculo más dulce haciendo encarcelar a
San Pedro, para luego dejarlo a merced de su ciego furor. Y como corría la semana
de los ázimos, que para los Judíos es tiempo de júbilo y preparación para la Pascua,
no quiso afligir la alegría pública con el suplicio de un hombre supuestamente
culpable. Cargado, por tanto, de cadenas, lo hizo conducir en medio de dos
guardianes y ordenó que fuera custodiado con toda cautela dentro de una oscura
prisión hasta el término de esa solemnidad. Luego dio orden rigurosa de que fueran



puestos a guardia dieciséis soldados, quienes noche y día vigilaran
alternativamente la custodia de la prisión de hierro que se abría a un callejón de la
ciudad. Ciertamente sabía ese rey cómo Pedro ya había sido encarcelado otras
veces y había salido de manera completamente maravillosa, y no quería que le
sucediera de nuevo algo similar. Pero todas estas precauciones, puertas de hierro,
cadenas, guardianes y centinelas no sirvieron de nada más que para dar mayor
realce a la obra de Dios.
Como el arma más poderosa que el Salvador dejó a los cristianos es la oración, así
los fieles, privados de su común padre y pastor, se reunieron juntos llorando la
prisión de San Pedro y ofreciendo continuamente oraciones a Dios, para que lo
liberara del inminente peligro. Aunque estas oraciones eran ferventísimas, no
obstante, agradó al Señor ejercitar por algunos días su fe y paciencia para dar a
conocer aún más los efectos de la omnipotencia divina.
Ya era la noche anterior al día fijado para la muerte de Pedro. Él estaba
completamente resignado a las disposiciones divinas, igualmente preparado para
vivir o morir por la gloria de su Señor; por lo tanto, en la oscuridad de esa horrible
prisión, permanecía con la mayor tranquilidad de su alma. Pedro dormía, pero por él
velaba Aquel que ha prometido asistir a su Iglesia. Era medianoche y todo estaba
en profundo silencio, cuando de repente una luz resplandeciente iluminó toda esa
cárcel. Y he aquí que un ángel enviado por Dios sacude a Pedro, lo despierta
diciéndole: “Pronto, levántate.” A tales palabras ambas cadenas se soltaron y le
cayeron de las manos. Entonces el ángel continuó: “Póntelo todo, y los calzados en
los pies.” San Pedro hizo todo, y el ángel prosiguió diciéndole: “Póntete también el
manto sobre los hombros y sígueme.” Pedro obedeció; pero le parecía que todo era
un sueño y que él estaba fuera de sí. Mientras tanto, las puertas de la prisión
estaban abiertas, él salía siguiendo al ángel que iba delante de él. Pasadas las
primeras y las segundas guardias, sin que dieran el mínimo signo de verlos,
llegaron a la puerta de hierro de enorme grosor, que, saliendo del edificio de las
cárceles, daba acceso a la ciudad. Esa puerta se abrió por sí misma. Salidos,
caminaron un poco juntos hasta que el ángel desapareció. Entonces Pedro,
reflexionando sobre sí mismo: “Ahora,” dijo, “me doy cuenta de que el Señor ha
verdaderamente enviado su ángel para liberarme de las manos de Herodes y del
juicio que los Judíos esperaban que él hiciera de mí.” Considerado luego bien el
lugar donde estaba, fue directamente a la casa de una cierta María, madre de Juan,
apodado Marcos, donde muchos fieles estaban reunidos en oración suplicando a
Dios que se dignara venir en auxilio del jefe de su Iglesia.
Al llegar San Pedro a esa casa, se puso a golpear la puerta. Una muchacha, de
nombre Rosa, fue a ver quién era. “¿Quién está ahí?” dijo ella. Y Pedro: “Soy yo,



abre.” La muchacha, reconociendo bien la voz, casi fuera de sí por la alegría, no se
preocupó más por abrir la puerta y, dejándolo afuera, corrió a dar aviso a los
dueños. “¿No saben? Es Pedro.” Pero ellos dijeron: “Estás loca, Pedro está en prisión
y no puede estar aquí a esta hora.” Pero ella continuaba afirmando que era
verdaderamente él. Entonces ellos añadieron: “Quien has visto o escuchado será
quizás su ángel, que en su forma ha venido a darnos alguna noticia.” Mientras estos
discutían con la muchacha, Pedro continuaba golpeando más fuerte diciendo: “¡Eh,
abran!” Esto los impulsó a correr rápidamente a abrir, y se dieron cuenta de que
era verdaderamente Pedro.
A todos les parecía un sueño, y cada uno pensaba ver a un muerto resucitado.
Algunos preguntaban quién lo había liberado, otros cuándo, algunos estaban
impacientes por saber si se había obrado algún prodigio.
Entonces Pedro, para satisfacer a todos, hizo señas con la mano para que
guardaran silencio, y contó por orden lo que había sucedido con el ángel y cómo lo
había liberado de la prisión. Todos lloraban de ternura y, alabando a Dios, le
agradecían el favor que les había hecho.
Pedro, no considerando más segura su vida en Jerusalén, dijo a esos discípulos:
“Vayan y refiéranle estas cosas a Santiago (el Menor, obispo de Jerusalén) y a los
otros hermanos, y libérenlos de la preocupación en que se encuentran a causa de
mí. En cuanto a mí, considero oportuno partir de esta ciudad e irme a otro lugar.”

Cuando se esparció la noticia de que Dios había salvado de manera tan prodigiosa
al jefe de la Iglesia, todos los fieles se sintieron vivamente consolados.
La Iglesia católica celebra la memoria de este glorioso acontecimiento el primero de
agosto bajo el título de Fiesta de San Pietro in Vincula.
Pero, ¿qué fue de Herodes y de sus guardias? Cuando amaneció, las guardias que
no habían oído ni visto nada, fueron por la mañana a visitar la prisión; cuando luego
no encontraron más a Pedro, quedaron llenos de profundo asombro. La cosa fue
inmediatamente referida a Herodes, quien ordenó buscar a San Pedro, pero no le
fue posible encontrarlo. Entonces, indignado, hizo procesar a los soldados y los
condenó a muerte, quizás por sospecha de negligencia o infidelidad, habiendo
encontrado abiertas todas las puertas de la prisión. Pero el infeliz Herodes no tardó
mucho en pagar el precio de las injusticias y de los tormentos infligidos a los
seguidores de Jesucristo. Por algunos asuntos políticos había ido de Jerusalén a la
ciudad de Cesárea, y mientras disfrutaba de los aplausos con los que el pueblo
locamente lo adulaba, llamándolo Dios, en ese mismo instante fue golpeado por un
ángel del Señor; fue llevado fuera de la plaza y, entre indescriptibles dolores,
devorado por los gusanos, expiró.



Este hecho demuestra con cuánta solicitud Dios viene en ayuda de sus siervos
fieles, y da un terrible aviso a los malvados. Estos deben temer grandemente la
mano de Dios, que severamente castiga incluso en esta vida a aquellos que
desprecian la religión, ya sea en las cosas sagradas o en la persona de sus
ministros.

CAPÍTULO XXIII. Pedro en Roma. — Traslada la cátedra apostólica. — Su primera
carta. — Progreso del Evangelio. Año 42 de Jesucristo.
El Apóstol San Pedro, después de huir de Jerusalén siguiendo los impulsos del
Espíritu Santo, decidió trasladar la Santa Sede a Roma. Por lo tanto, después de
haber tenido su cátedra en Antioquía durante siete años, partió rumbo a Roma. En
su viaje predicó a Jesucristo en el Ponto y en Bitinia, que son dos vastas provincias
de Asia Menor. Continuando su viaje, predicó el santo Evangelio en Sicilia y en
Nápoles, dando a esta ciudad como obispo a San Aspreno. Finalmente llegó a Roma
en el año cuarenta y dos de Jesucristo, mientras reinaba un emperador de nombre
Claudio.
Pedro encontró esa ciudad en un estado verdaderamente deplorable. Era, dice San
León, un inmenso mar de iniquidad, una cloaca de todos los vicios, un bosque de
bestias frenéticas. Las calles, las plazas estaban sembradas de estatuas de bronce
y de piedra adoradas como dioses, y ante esos horribles simulacros se quemaban
inciensos y se hacían sacrificios. El mismo demonio era honrado con nefandas
inmundicias; las acciones más vergonzosas eran consideradas actos de virtud. Se
añadían las leyes que prohibían toda nueva religión. Los sacerdotes idólatras y los
filósofos eran también graves obstáculos. Además, se trataba de predicar una
religión que desaprobaba el culto de todos los dioses, condenaba toda clase de
vicios y ordenaba las más sublimes virtudes.
Todas estas dificultades, en lugar de detener el celo del Príncipe de los Apóstoles, lo
encendieron aún más en el deseo de liberar a esa miserable ciudad de las tinieblas
de la muerte. San Pedro, por lo tanto, apoyado en la única ayuda del Señor, entró
en Roma para formar de la metrópoli del imperio la primera sede del sacerdocio, el
centro del Cristianismo.
La fama, por otra parte, de las virtudes y los milagros de Jesucristo ya había llegado
allí. Pilato había enviado relación al emperador Tiberio, quien, conmovido al leer la
santa vida y muerte del Salvador, había decidido incluirlo entre los dioses romanos.
Pero el Señor del cielo y de la tierra no quiso ser confundido con las estúpidas
divinidades de los paganos; y dispuso que el senado romano rechazara la propuesta
de Tiberio como opuesta a las leyes del imperio[19].
Pedro comenzó a predicar el Evangelio a los Judíos que habitaban entonces en



Trastevere, es decir, en una parte de la ciudad de Roma situada al otro lado del
Tíber. De la sinagoga de los Judíos pasó a predicar a los Gentiles, quienes con un
verdadero gozo corrían ansiosos por recibir el Bautismo. Su número se volvió tan
grande, y su fe tan viva, que San Pablo poco después tuvo que consolarse con los
Romanos escribiendo estas palabras: “Vuestra fe es anunciada”, es decir, hace
hablar de sí misma, extiende su fama por todo el mundo[20]. Ni solamente sobre el
bajo pueblo caían las bendiciones del cielo, sino también sobre personas de primera
nobleza. Se veían hombres elevados a los primeros cargos de Roma abandonar el
culto de los falsos dioses para ponerse bajo el suave yugo de Jesucristo. Eusebio,
obispo de Cesarea, dice que los razonamientos de Pedro eran tan robustos y se
insinuaban con tanta dulzura en los ánimos de los oyentes, que se convertía en
dueño de sus afectos y todos quedaban como encantados por las palabras de vida
que salían de su boca y no se saciaban de escucharlo. Así de grande era el número
de aquellos que pedían el Bautismo, que Pedro, ayudado por otros compañeros, lo
administraba a las orillas del Tíber, de la misma manera en que San Juan Bautista lo
había administrado a las del Jordán[21].
Al llegar a Roma, Pedro habitó en el suburbio llamado Trastevere, a poca distancia
del lugar donde fue luego edificada la Iglesia de Santa Cecilia. De aquí nació la
especial veneración que los Trasteverinos aún conservan hacia la persona del Sumo
Pontífice. Entre los primeros en recibir la fe hubo un senador de nombre Pudente,
que había ocupado los más altos cargos del Estado. Él dio en su casa hospitalidad al
Príncipe de los Apóstoles, y él aprovechaba para celebrar los divinos Misterios,
administrar a los fieles la Santa Eucaristía y explicar las verdades de la fe a aquellos
que venían a escucharlo. Esa casa fue pronto transformada en un templo
consagrado a Dios bajo el título del Pastor; es el templo cristiano más antiguo de
Roma, y se cree que es el mismo que actualmente se llama de San Pudenciana.
Casi contemporáneamente fue fundada otra Iglesia por el mismo Apóstol, que se
dice que es la que hoy en día se llama San Pietro in Vincoli.
San Pedro, viendo cómo Roma estaba tan bien dispuesta a recibir la luz del
Evangelio, y al mismo tiempo un lugar muy adecuado para tener relación con todos
los países del mundo, estableció su cátedra en Roma, es decir, estableció que Roma
fuera el centro y lugar de su especial morada, donde de las diversas naciones
cristianas pudieran y debieran recurrir en las dudas de religión y en sus diversas
necesidades espirituales. La Iglesia católica celebra la fiesta del establecimiento de
la cátedra de San Pedro en Roma el 18 de enero.
Es necesario aquí recordar bien que por sede o cátedra de San Pedro no se
entiende la silla material, sino que se entiende el ejercicio de esa suprema
autoridad que él había recibido de Jesucristo, especialmente cuando le dijo que



cuanto él atara o desatara sobre la tierra, también sería atado o desatado en el
cielo. Se entiende el ejercicio de esa autoridad conferida por Jesucristo para
apacentar el rebaño universal de los fieles, sostener y conservar a los otros
pastores en la unidad de fe y doctrina como siempre han hecho los sumos
pontífices desde San Pedro hasta el reinante León XIII.
Con tal que las ocupaciones que San Pedro tenía en Roma no le permitían más
poder ir a visitar las iglesias que en varios países había fundado, escribió una larga
y sublime carta dirigida especialmente a los cristianos que habitaban en el Ponto,
en Galacia, en Bitinia y en Capadocia, que son provincias de Asia Menor. Él, como
padre amoroso, dirige el discurso a sus hijos para animarlos a ser constantes en la
fe que les había predicado y les advierte especialmente que se cuiden de los
errores que los herejes, desde esos tiempos, iban esparciendo contra la doctrina de
Jesucristo.
Concluye luego esta carta con las siguientes palabras: “Ustedes, oh ancianos, es
decir, obispos y sacerdotes, les ruego que pastoreen el rebaño de Dios, que de
ustedes depende, gobernándolo no forzosamente, sino de buena voluntad; no por
amor a vil ganancia, sino con ánimo voluntarioso y haciéndose modelo de su
rebaño. Ustedes, oh jóvenes, ustedes todos, oh cristianos, sean sujetos a los
sacerdotes con verdadera humildad, porque Dios resiste a los soberbios y da gracia
a los humildes. Sean templados y velen porque el demonio, su enemigo, como león
que ruge, va por ahí buscando a quién devorar, pero ustedes resístanle
valientemente en la fe.
Les saludan los cristianos que están en Babilonia (es decir, en Roma) y les saluda
luego de manera particular Marcos, mi hijo en Cristo.
La gracia del Señor a todos ustedes que viven en Jesucristo. Así sea.[22]”
Los romanos que habían abrazado con gran fervor la fe predicada por Pedro,
manifestaron a San Marcos, fiel discípulo del Apóstol, el vivo deseo de que pusiera
por escrito lo que Pedro predicaba. San Marcos de hecho había acompañado al
Príncipe de los Apóstoles en varios viajes y lo había oído predicar en muchos países.
Por lo tanto, de lo que había oído en las predicaciones y en las conversaciones
familiares de su maestro, y de manera muy especial iluminado e inspirado por el
Espíritu Santo, estaba realmente en condiciones de satisfacer los piadosos deseos
de esos fieles. Por eso se dispuso a escribir el Evangelio, es decir, un relato fiel de
las acciones del Salvador; y es lo que tenemos hoy bajo el nombre de Evangelio
según San Marcos.
San Pedro desde Roma envió varios de sus discípulos a diferentes partes de Italia y
a muchos países del mundo. Envió a San Apolinar a Rávena, a San Trofimo a Galia y
precisamente a la ciudad de Arles, de donde el Evangelio se propagó a los otros



países de Francia; envió a San Marcos a Alejandría de Egipto a fundar en su nombre
esa iglesia. Así la ciudad de Roma, capital de todo el Imperio Romano, la ciudad de
Alejandría, que era la primera después de Roma, la de Antioquía, capital de todo
Oriente, tuvieron por fundador al Príncipe de los Apóstoles, y se convirtieron por lo
tanto en las tres primeras sedes patriarcales, entre las cuales fue por más siglos
repartido el dominio del mundo católico, salvo siempre la dependencia de los
patriarcas alejandrino y antioqueno del Pontífice Romano, cabeza de toda la Iglesia,
pastor universal, centro de unidad. Mientras San Pedro enviaba a tantos de sus
discípulos a predicar en otros lugares el Evangelio, él en Roma ordenaba
sacerdotes, consagraba obispos, entre los cuales había elegido a San Zino como
vicario para hacer sus veces en las ocasiones en que algún grave asunto lo hubiera
obligado a alejarse de esa ciudad.

CAPÍTULO XXIV. San Pedro en el concilio de Jerusalén define una cuestión. — San
Santiago confirma su juicio. Año de Jesucristo 50.
Roma era la morada ordinaria del Príncipe de los Apóstoles, pero sus cuidados
debían extenderse a todos los fieles cristianos. Por lo tanto, si surgían dificultades o
cuestiones respecto a cosas de religión, enviaba a algún discípulo suyo, o escribía
cartas al respecto y a veces iba él mismo en persona, como precisamente hizo en la
ocasión en que en Antioquía surgió una cuestión entre los judíos y los gentiles.
Los Judíos creían que, para ser buenos cristianos, era necesario recibir la
circuncisión y observar todas las ceremonias de Moisés. Los gentiles se negaban a
someterse a esta pretensión de los judíos, y la cosa llegó a tal punto que derivaba
grave daño y escándalo entre los simples fieles y entre los mismos predicadores del
Evangelio. Por lo tanto, San Pablo y San Bernabé consideraron bien recurrir al juicio
del jefe de la Iglesia y de los otros Apóstoles, para que con su autoridad resolvieran
cualquier duda.

San Pedro por lo tanto se trasladó de Roma a Jerusalén para convocar un concilio
general. Puesto que, si el Señor ha prometido su asistencia al jefe de la Iglesia, para
que su fe no falte, ciertamente lo asiste también cuando están reunidos con él los
principales pastores de la Iglesia; tanto más que Jesucristo nos aseguró que se
encuentra de hecho en medio de aquellos que, en número incluso solo de dos, se
reúnan en su nombre. Llegado, pues, el Príncipe de los Apóstoles a esa ciudad,
invitó a todos los otros Apóstoles y a todos esos pastores primarios que pudo tener;
entonces Pablo y Bernabé, acogidos en concilio, expusieron en plena asamblea su
embajada en nombre de los gentiles de Antioquía; mostraron las razones y los
temores de una parte y de la otra, pidiendo su deliberación para la tranquilidad y la



seguridad de las conciencias. “Hay”, decía San Pablo, “algunos de la secta de los
fariseos, los cuales han creído y afirman que, como los judíos, también los gentiles
deben ser circuncidados y deben observar la ley de Moisés, si quieren obtener la
salvación.”
Esa venerable asamblea comenzó a examinar este punto; y después de madura
discusión sobre la materia propuesta, levantándose Pedro comenzó a hablar así:
“Hermanos, bien saben cómo Dios me eligió para dar a conocer a los gentiles la luz
del Evangelio y las verdades de la fe, como ocurrió con Cornelio Centurión y toda su
familia. Ahora, Dios que conoce los corazones de los hombres ha dado testimonio a
esos buenos gentiles enviando sobre ellos el Espíritu Santo, como lo había hecho
sobre nosotros, y ninguna diferencia ha hecho entre nosotros y ellos, mostrando
que la fe los había purificado de las impurezas que antes los excluían de la gracia.
Por lo tanto, la cosa es clara: sin circuncisión los gentiles son justificados por la fe
en Jesucristo. ¿Por qué, por lo tanto, queremos tentar a Dios, casi provocándolo a
darnos una prueba más segura de su voluntad? ¿Por qué imponer a estos nuestros
hermanos gentiles un yugo que con dificultad nosotros y nuestros padres hemos
podido llevar? Por lo tanto, creemos que por la sola gracia de nuestro Señor
Jesucristo tanto los judíos como los gentiles deben ser salvados.”
Después de la sentencia del Vicario de Jesucristo, toda esa asamblea guardó
silencio y se aquietó. Pablo y Bernabé confirmaron lo que había dicho Pedro,
contando las conversiones y los milagros que Dios se había complacido en operar
por mano de ellos entre los gentiles que habían convertido al Evangelio.
Cuando Pablo y Bernabé terminaron de hablar, San Santiago, obispo de Jerusalén,
confirmó el juicio de Pedro diciendo: “Hermanos, ahora presten atención también a
mí. Bien dijo Pedro que desde el principio Dios hizo gracia a los gentiles, formando
un solo pueblo que glorificara su santo nombre. Ahora esto está confirmado por las
palabras de los profetas, las cuales vemos en estos hechos cumplidas. Por lo cual
yo juzgo con Pedro que los gentiles no deben ser inquietados después de haberse
convertido a Jesucristo; solamente me parece que se debe ordenarles que, por
respeto a la débil conciencia de los hermanos judíos y para facilitar la unión entre
estos dos pueblos, se prohíba comer cosas sacrificadas a los ídolos, carnes
ahogadas, la sangre; y también se prohíba la fornicación.”
Esta última cosa, es decir, la fornicación, no era necesario prohibirla siendo
totalmente contraria a los dictámenes de la razón y prohibida por el sexto artículo
del Decálogo. Sin embargo, se renovó tal prohibición respecto a los gentiles, porque
en el culto a sus falsas deidades pensaban que era cosa lícita, más bien grata,
hacer ofrendas de cosas inmundas y obscenas.
El juicio de San Pedro así confirmado por San Santiago agradó a todo el concilio; por



lo tanto, de común acuerdo determinaron elegir personas autorizadas para enviar a
Antioquía con Pablo y Bernabé. A estos, en nombre del concilio, se les entregaron
cartas que contenían las decisiones tomadas. Las cartas eran de este tenor: “Los
Apóstoles y sacerdotes hermanos a los hermanos gentiles que están en Antioquía,
en Siria, en Cilicia, salud. Habiendo nosotros entendido que algunos viniendo de
aquí han turbado y angustiado sus conciencias con ideas arbitrarias, nos ha
parecido bien a nosotros aquí reunidos elegir y enviar a ustedes a Pablo y Bernabé,
hombres muy queridos por nosotros, que sacrificaron su vida y expusieron a peligro
por el nombre de nuestro Señor Jesucristo. Con ellos enviamos a Silas y a Judas,
quienes entregándoles nuestras cartas les confirmarán de palabra las mismas
verdades. De hecho, ha sido juzgado por el Espíritu Santo y por nosotros no
imponerles ninguna otra obligación, excepto la que deben observar, es decir,
abstenerse de las cosas sacrificadas a los ídolos, de las carnes ahogadas, de la
sangre y de la fornicación. De las cuales cosas absteniéndose harán bien. Estén en
paz.”
Este fue el primer concilio general al que presidió San Pedro, donde, como Príncipe
de los Apóstoles y cabeza de la Iglesia, definió la cuestión con la asistencia del
Espíritu Santo. Así de cada fiel cristiano debe creerse que las cosas definidas por los
concilios generales reunidos y confirmados por el Sumo Pontífice, Vicario de
Jesucristo y sucesor de San Pedro, son verdades certísimas, que dan los mismos
motivos de credibilidad como si salieran de la boca del Espíritu Santo, porque ellos
representan a la Iglesia con su cabeza, a quien Dios ha prometido su infalibilidad
hasta el fin de los siglos.

CAPÍTULO XXV. San Pedro confiere a San Pablo y a San Bernabé la plenitud del
Apostolado. — Es avisado por San Pablo. — Regresa a Roma. Año de Jesucristo 54.
Dios ya había hecho conocer más de una vez que quería enviar a San Pablo y a San
Bernabé a predicar a los gentiles. Pero hasta entonces ejercían su sagrado
ministerio como simples sacerdotes, y quizás también como obispos, sin que aún se
les hubiera conferido la plenitud del apostolado. Cuando luego fueron a Jerusalén a
causa del concilio y contaron las maravillas operadas por Dios por medio de ellos
entre los gentiles, se detuvieron también en especiales conversaciones con San
Pedro, Santiago y Juan. Contaron, dice el texto sagrado, grandes maravillas a
aquellos que ocupaban los primeros cargos en la Iglesia, entre los cuales estaban
ciertamente los tres Apóstoles nombrados, quienes se consideraban como las tres
columnas principales de la Iglesia. Fue en esta ocasión, dice San Agustín, que San
Pedro, como cabeza de la Iglesia, Vicario de Jesucristo y divinamente inspirado,
confirió a Pablo y a Bernabé la plenitud del apostolado, con el encargo de llevar la



luz del Evangelio a los gentiles. Así San Pablo fue elevado a la dignidad de Apóstol,
con la misma plenitud de poderes que gozaban los otros Apóstoles establecidos por
Jesucristo.
Mientras San Pedro y San Pablo moraban en Antioquía, ocurrió un hecho que
merece ser referido. San Pedro estaba ciertamente persuadido de que las
ceremonias de la ley de Moisés no eran más obligatorias para los gentiles; sin
embargo, cuando se encontraba con los judíos, comía a la usanza judía, temiendo
disgustarlos si actuaba de otro modo. Tal condescendencia era causa de que
muchos gentiles se enfriaran en la fe; por lo tanto, surgía aversión entre gentiles y
judíos, y se rompía ese vínculo de caridad que forma el carácter de los verdaderos
seguidores de Jesucristo. San Pedro ignoraba las habladurías que tenían lugar por
este hecho. Pero San Pablo, dándose cuenta de que tal conducta de Pedro podía
generar escándalo en la comunidad de los fieles, pensó en corregirlo públicamente,
diciendo: “Si tú, siendo judío, has conocido por la fe que puedes vivir como los
gentiles y no como los judíos, ¿por qué con tu ejemplo quieres obligar a los gentiles
a la observancia de la ley judía?” San Pedro se mostró muy contento con tal aviso,
pues con ese hecho se publicaba ante todos los fieles que la ley ceremonial de
Moisés ya no era más obligatoria, y como quien a otros predicaba la humildad de
Cristo Jesús, supo practicarla él mismo, sin dar el mínimo signo de resentimiento.
Desde entonces no tuvo más ningún respeto por la ley ceremonial de Moisés.
Sin embargo, es necesario aquí notar con los Santos Padres que lo que hacía San
Pedro no era malo en sí, pero proporcionaba a los cristianos motivo de discordia. Se
quiere además que San Pedro estuviera de acuerdo con San Pablo respecto a la
corrección que debía hacerse públicamente, para que fuera aún más conocida la
cesación de la ley ceremonial de Moisés.
Desde Antioquía fue a predicar en varias ciudades, hasta que fue avisado por Dios
de regresar a Roma, para asistir a los fieles en una feroz persecución excitada
contra los cristianos. Cuando San Pedro llegó a esa ciudad, gobernaba el imperio
Nerón, hombre lleno de vicios y por consecuencia el más adverso al cristianismo. Él
había hecho prender fuego en varios puntos de esa capital, de modo que con
muchos ciudadanos quedó en gran parte consumida por las llamas; y luego echaba
la culpa de esa malvada acción a los cristianos.
En su crueldad, Nerón había hecho matar a un virtuoso filósofo, de nombre Séneca,
que había sido su maestro. La misma madre de él pereció víctima de ese hijo
desnaturalizado. Pero la gravedad de estos delitos hizo una terrible impresión
también en el corazón embrutecido de Nerón, tanto que le parecía ver espectros
que lo acompañaban día y noche. Por lo tanto, buscaba apaciguar las sombras
infernales, o mejor los remordimientos de la conciencia, con sacrificios. Luego,



queriendo procurarse algún alivio, hizo buscar a los magos más acreditados, para
hacer uso de su magia y de sus encantamientos. El mago Simón, el mismo que
había tratado de comprar de San Pedro los dones del Espíritu Santo, aprovechó la
ausencia del Santo Apóstol para ir allí y, a fuerza de adulaciones hacia el
emperador, desacreditar la religión cristiana.

CAPÍTULO XXVI. San Pedro hace resucitar a un muerto. Año de Jesucristo 66.
El mago Simón sabía que, si podía hacer algún milagro, ganaría gran crédito.
Aquellos que San Pedro iba operando por todas partes servían para encenderlo
cada vez más de envidia y rabia; por eso iba estudiando algún prestigio para
hacerse ver superior a San Pedro. Se enfrentó con él en varias ocasiones, pero
siempre salió lleno de confusión. Y como se jactaba de saber curar enfermedades,
alargar la vida, resucitar a los muertos, cosas que él veía hacer a San Pedro, ocurrió
que fue invitado a hacer lo mismo. Había muerto un joven de noble familia y
pariente del emperador. Sus padres, al estar inconsolables, fueron aconsejados a
recurrir a San Pedro para que viniera a devolverle la vida. Otros, en cambio,
invitaron a Simón.

Ambos llegaron al mismo tiempo a la casa del difunto. San Pedro, de buen grado,
accedió a que Simón hiciera sus pruebas para devolver la vida al muerto; pues
sabía que solo Dios puede operar verdaderos milagros, ni jamás nadie puede
jactarse de haberlos realizado si no es por virtud divina y en confirmación de la
religión católica, y que por lo tanto todos los esfuerzos del impío Simón serían
inútiles. Lleno de arrogancia y empujado por el espíritu maligno, Simón aceptó
locamente la prueba; y, convencido de que ganaría, propuso la siguiente condición:
si Pedro logra resucitar al muerto, yo seré condenado a muerte; pero si yo doy vida
a este cadáver, que Pedro la pague con la cabeza. No habiendo entre los presentes
quien rechazara esa propuesta, y aceptándola de buen grado San Pedro, el mago se
dispuso a la obra.

Se acercó al féretro del difunto y, invocando al demonio y realizando mil otros
encantamientos, pareció a algunos que aquel frío cadáver daba algún signo de vida.
Entonces los partidarios de Simón comenzaron a gritar que Pedro debía morir.
El Santo Apóstol se reía de aquella impostura y, modestamente pidiendo a todos
que guardaran silencio un momento, dijo: “Si el muerto ha resucitado, que se
levante, camine y hable; si resucitatus est, surgat, ambulet, fabuletur. No es cierto
que él mueva la cabeza o dé signo de vida, es su fantasía la que les hace pensar
así. Ordenen a Simón que se aleje de la cama; y pronto verán desvanecerse del



muerto toda esperanza de vida.[23]”
Así se hizo, y aquel que antes estaba muerto continuaba yaciendo como una piedra
sin espíritu y sin movimiento. Entonces el Santo Apóstol se arrodilló a poca
distancia del féretro y comenzó a orar fervorosamente al Señor, suplicándole que
glorificara su santo nombre para confusión de los malvados y consuelo de los
buenos. Después de breve oración, dirigiéndose al cadáver, dijo en voz alta: “Joven,
levántate; Jesús Señor te da la vida y la salud.”

Al mandato de esta voz, a la que la muerte estaba acostumbrada a obedecer, el
espíritu volvió prontamente a vivificar aquel frío cuerpo; y para que no pareciera
una ilusión, se levantó de pie, habló, caminó y se le dio de comer. De hecho, Pedro
lo tomó de la mano y vivo y sano lo devolvió a su madre. Aquella buena mujer no
sabía cómo expresar su gratitud hacia el Santo, y le rogó humildemente que no
quisiera dejar su casa, para que no fuera abandonado quien había resucitado por
sus manos. San Pedro la confortó diciendo: “Nosotros somos siervos del Señor, él lo
ha resucitado y nunca lo abandonará. No temas por tu hijo, pues él tiene su
guardián.”
Ahora quedaba que el mago fuera condenado a muerte, y ya una multitud de gente
estaba lista para apedrearlo bajo una lluvia de piedras, si el Apóstol, movido a
compasión por él, no hubiera pedido que se le dejara vivir, diciendo que para él era
un castigo bastante grande la vergüenza que había sentido. “Viva también”, dijo,
“pero viva para ver crecer y expandirse cada vez más el reino de Jesucristo.”

CAPÍTULO XXVII. Vuelo. — Caída. — Muerte desesperada de Simón Mago. Año de
Jesucristo 67.
En la resurrección de aquel joven, el mago Simón debió admirar la bondad y la
caridad de Pedro, y reconocer al mismo tiempo la intervención de la potencia
divina, por lo que debió abandonar al demonio al que había servido durante tanto
tiempo; pero el orgullo lo hizo aún más obstinado. Animado por el espíritu de
Satanás, se enfureció más que nunca y resolvió a toda costa vengarse de San
Pedro. Con este pensamiento, un día se fue a ver a Nerón y le dijo que estaba
disgustado con los galileos, es decir, los cristianos, que estaba decidido a
abandonar el mundo y que, para dar a todos una prueba infalible de su divinidad,
quería ascender por sí mismo al Cielo.
A Nerón le agradó mucho la propuesta; y como deseaba encontrar siempre nuevos
pretextos para perseguir a los cristianos, hizo avisar a San Pedro, quien según él
pasaba por un gran conocedor de magia, y lo desafió a hacer lo mismo y a
demostrar que Simón era un mentiroso; que, si no lo hacía, él mismo sería juzgado



como mentiroso y impostor, y como tal condenado a decapitación. El Apóstol,
apoyado en la protección del Cielo, que nunca falta en defender la verdad, aceptó la
invitación. San Pedro, por lo tanto, sin ningún auxilio humano, se armó del escudo
inexpugnable de la oración. También ordenó a todos los fieles que con ayuno
unieran sus oraciones a las suyas. Ordenó también a todos los fieles que con ayuno
universal y con oraciones continuas invocaran la divina misericordia. El día en que
se realizaban estas prácticas religiosas era sábado y de aquí proviene el ayuno del
sábado, que en tiempos de San Agustín aún se practicaba en Roma en memoria de
este acontecimiento.

Por el contrario, el Mago Simón, todo engreído por el favor prometido por sus
demonios, se preparaba para urdir y terminar con ellos la fraude, y en su locura
creía que con este golpe derribaría la Iglesia de Jesucristo. Llegó el día fijado. Una
inmensa multitud de gente se había reunido en una gran plaza de Roma. Nerón
mismo, con toda la corte, vestido con ropas brillantes de oro y gemas, estaba
sentado sobre una tribuna bajo un riquísimo pabellón mirando y animando a su
campeón. Se hizo un profundo silencio. Aparece Simón vestido como si fuera un
Dios y fingiendo tranquilidad muestra seguridad de llevar la victoria. Mientras se
difundía en pomposos discursos, de repente apareció en el aire un carro de fuego,
(era toda ilusión diabólica y juego de fantasía) y recibido dentro el mago a la vista
de todo el pueblo, el demonio lo levantó del suelo y lo transportó por el aire. Ya
tocaba las nubes y comenzaba a desvanecerse de la vista del pueblo, el cual con los
ojos levantados al cielo, jubilando de maravilla y aplaudiendo gritaba: ¡Victoria!
¡Milagro! ¡Gloria y honor a Simón, verdadero hijo de los Dioses!

Pedro, en compañía de San Pablo, sin ninguna ostentación se arrodilla en el suelo y,
con las manos levantadas al Cielo, fervorosamente ora a Jesucristo que quiera venir
en ayuda de su Iglesia para hacer triunfar la verdad ante aquel pueblo engañado.
Dicho y hecho: la mano de Dios omnipotente, que había permitido a los espíritus
malignos elevar a Simón hasta aquella altura, les quitó de repente todo poder, de
modo que privados de fuerza tuvieron que abandonarlo en el más grave peligro y
en el colmo de su gloria. Sustraída a Simón la virtud diabólica, abandonado al peso
de su corpulento cuerpo se precipitó con una caída desastrosa, y cayó con tal
ímpetu a tierra que, deshaciéndose todas sus extremidades, salpicó la sangre hasta
el tribunal de Nerón. Tal caída ocurrió cerca de un templo dedicado a Rómulo,
donde hoy existe la iglesia de los santos Cosme y Damián.
El infeliz Simón debió ciertamente perder la vida si San Pedro no hubiera invocado a
Dios a su favor. Pedro, dice San Máximo, oró al Señor para liberarlo de la muerte



tanto para hacer conocer a Simón la debilidad de sus demonios, como para que
confesando la potencia de Jesucristo implorara de Él el perdón de sus culpas. Pero
aquel que durante mucho tiempo había hecho profesión de despreciar las gracias
del Señor, era demasiado obstinado para rendirse incluso en este caso en el que
Dios abundaba en Su misericordia. Simón, convertido en objeto de las burlas de
todo el pueblo, lleno de confusión, pidió a algunos de sus amigos que lo llevaran de
allí. Llevado a una casa cercana, sobrevivió aún algunos días; hasta que, oprimido
por el dolor y la vergüenza, se aferró al desesperado partido de quitarse esos
miserables restos de vida y, arrojándose por una ventana, se dio así
voluntariamente la muerte[24].

La caída de Simón es viva imagen de la caída de aquellos cristianos que, o
renegando de la religión cristiana o descuidando observarla, caen del grado sublime
de virtud al que la fe cristiana los ha elevado, y ruina miserablemente en vicios y
desórdenes, con deshonor del carácter cristiano y de la religión que profesan y con
daño a veces irreparable de su alma.

CAPÍTULO XXVIII. Pedro es buscado para muerte. — Jesús se le aparece y le predice
inminente el martirio. — Testamento del santo Apóstol.
El suplicio que le tocó a Simón Mago, mientras hacía evidente la venganza del Cielo,
contribuyó mucho a aumentar el número de cristianos. Nerón, por otro lado, viendo
a una multitud de personas abandonar el culto profano de los Dioses para profesar
la religión predicada por San Pedro, y habiéndose dado cuenta de que el Santo
Apóstol con la predicación había logrado ganar personas muy favorecidas por él, y
aquellas mismas que en la corte eran instrumento de iniquidad, sintió duplicarse la
rabia contra los cristianos y comenzó a endurecerse aún más contra ellos.
En medio del furor de aquella persecución, Pedro era incansable en animar a los
fieles a ser constantes en la fe hasta la muerte y en convertir nuevos gentiles, de
modo que la sangre de los mártires, lejos de atemorizar a los cristianos y disminuir
su número, era una semilla fecunda que cada día los multiplicaba. Solo los judíos de
Roma, quizás estimulados por los judíos de Judea, se mostraban obstinados. Por eso
Dios, queriendo llegar a la última prueba para vencer su obstinación, hizo
públicamente predecir por su Apóstol que en breve suscitaría un rey contra esa
nación, el cual, después de haberla reducido a las más graves angustias, nivelaría
al suelo su ciudad, obligando a los ciudadanos a morir de hambre y de sed.
Entonces, les decía, verán a unos comer los cuerpos de otros y consumirse
mutuamente, hasta que, cayendo en manos de sus enemigos, verán bajo sus ojos
desgarrar cruelmente a sus esposas, a sus hijas y a sus niños golpeados y



asesinados sobre las piedras; sus mismas tierras serán reducidas a desolación y
ruina por el hierro y el fuego. Aquellos que escapen de la común desgracia serán
vendidos como animales de carga y sujetos a perpetua servidumbre. Tales males
vendrán sobre ustedes, oh hijos de Jacob, porque se han regocijado de la muerte
del Hijo de Dios y ahora se niegan a creer en Él[25].
Pero sabiendo bien los ministros de la persecución que se fatigarían inútilmente si
no quitaban de en medio al jefe de los cristianos, se volvieron contra él para tenerlo
en sus manos y matarlo. Los fieles, considerando la pérdida que harían con su
muerte, estudiaban cada medio para impedir que cayera en manos de los
perseguidores. Cuando luego se dieron cuenta de que era imposible que pudiera
permanecer oculto por más tiempo, le aconsejaron que saliera de Roma y se
retirara a un lugar donde fuera menos conocido. Pedro se negaba a tales consejos
sugeridos por el amor filial y, de hecho, ardientemente deseaba la corona del
martirio. Pero, continuando los fieles a rogarle que hiciera eso por el bien de la
Iglesia de Dios, es decir, que intentara conservarse en vida para instruir, confirmar
en la fe a los creyentes y ganar almas para Cristo, finalmente accedió y decidió
partir.
De noche se despidió de los fieles para escapar de la furia de los idólatras. Pero al
llegar fuera de la ciudad, por la Puerta Capena, hoy llamada Puerta San Sebastián,
le apareció Jesucristo en la misma figura en que lo había conocido y por más años
había frecuentado. El Apóstol, aunque sorprendido por esta inesperada aparición,
no obstante, según su prontitud de espíritu, se armó de valor para interrogarlo
diciendo: “Oh Señor, ¿a dónde vas?” Domine, quo vadis? Respondió Jesús:
“Vengo a Roma para ser crucificado de nuevo.” Dicho esto, desapareció.
De esas palabras, Pedro comprendió que era inminente su propia crucifixión, pues
sabía que el Señor no podía ser crucificado de nuevo por sí mismo, sino que debía
ser crucificado en la persona de su Apóstol. En memoria de este acontecimiento,
fuera de la Puerta San Sebastián se edificó una iglesia llamada aún hoy “Domine,
quo vadis”, o “Santa María ad Passus”, es decir, Santa María a los Pies, porque el
Salvador en aquel lugar, donde habló a San Pedro, dejó impresa en una piedra la
sagrada huella de sus pies. Esta piedra se conserva todavía en la iglesia de San
Sebastián.
Después de aquel aviso, San Pedro regresó y, interrogado por los cristianos de
Roma sobre la razón de su tan pronto regreso, les contó todo. Nadie tuvo más
dudas de que Pedro sería encarcelado y glorificaría al Señor dando por Él la vida.
Por lo tanto, en el temor de caer de un momento a otro en manos de los
perseguidores y que en esos momentos calamitosos la Iglesia quedara sin su
supremo pastor, Pedro pensó en nombrar algunos obispos más celosos, para que



uno de ellos sucediera en el Pontificado después de su muerte. Fueron estos San
Lino, San Cleto, San Clemente y San Anacleto, quienes ya lo habían ayudado en el
oficio de sus vicarios en varias necesidades de la Iglesia.
No contento San Pedro de haber así provisto a las necesidades de la Sede Pontificia,
también quiso dirigir un escrito a todos los fieles, como por su testamento, es decir,
una segunda carta. Esta carta está dirigida al cuerpo universal de los cristianos,
nombrando en particular a los del Ponto, de Galacia y de otras provincias de Asia a
quienes había predicado.
Después de haber nuevamente aludido a las cosas ya dichas en su primera carta,
recomienda tener siempre los ojos en Jesús Salvador, cuidándose de la corrupción
de este siglo y de los placeres mundanos. Para resolverlos luego a mantenerse
firmes en la virtud, les pone a la vista los premios que el Salvador tiene preparados
en el reino eterno del Cielo; y al mismo tiempo recuerda a la memoria los terribles
castigos con los cuales suele Dios castigar a los pecadores, bien a menudo también
en esta vida, pero infaliblemente en la otra con la pena eterna del fuego. Luego,
llevándose con su pensamiento al futuro, predice los escándalos que muchos
hombres perversos habrían de suscitar, los errores que habrían de diseminar y las
astucias de las cuales se habrían de servir para propagarlos. “Pero sepan”, dice,
“que estos, a semejanza de fuentes sin agua y de nieblas oscuras agitadas por los
vientos, son todos impostores y seductores de almas, que prometen una libertad, la
cual siempre termina en una miserable esclavitud, en la que se encuentran
envueltos ellos mismos; después de lo cual les está reservado el juicio, la perdición
y el fuego.”
“Por mi parte”, continúa, “estoy seguro, según la revelación que tuvo Nuestro Señor
Jesucristo, que en poco tiempo debo abandonar este tabernáculo de mi cuerpo;
pero no dejaré de hacer que, incluso después de mi muerte, tengáis los medios
para recordar tales cosas en vuestra mente. Estad seguros, las promesas del Señor
nunca fallarán: llegará el día extremo en que cesarán de ser los cielos, los
elementos serán disueltos o devorados por el fuego, la tierra será consumida con
todo lo que contiene. Ocupaos, pues, en las obras de piedad, esperemos con
paciencia y placer la venida del día del Señor y, según sus promesas, vivamos de
tal manera que podamos pasar a la contemplación de los cielos y a la posesión de
una gloria eterna.”
Luego los exhorta a mantenerse limpios del pecado y a creer constantemente que
la larga paciencia que a menudo usa el Señor con nosotros es para nuestro bien
común. Entonces recomienda encarecidamente no interpretar las Sagradas
Escrituras con el entendimiento privado de cada uno, y nota particularmente las
cartas de San Pablo, a quien llama su querido hermano, de quien dice así:



“Jesucristo difiere su venida para daros tiempo a convertiros; las cuales cosas os
escribió Pablo, nuestro querido hermano, según la sabiduría que le ha sido dada por
Dios. Así lo hace también en todas sus cartas, donde habla de estas mismas cosas.
Sin embargo, estad bien atentos a que en estas cartas hay algunas cosas difíciles
de entender, las cuales los hombres ignorantes e inestables explican de manera
perversa, como hacen también con otras partes de la Sagrada Escritura, de las que
abusan para su propia perdición.” Estas palabras merecen ser consideradas
atentamente por los protestantes, quienes quieren confiar la interpretación de la
Biblia a cualquier hombre del pueblo, por más grosero e ignorante que sea. A estos
se les puede aplicar lo que dice San Pedro, es decir, que la caprichosa
interpretación de la Biblia resultó en su propia perdición: ad suam ipsorum
perditionem[26].

CAPÍTULO XXIX. San Pedro en prisión convierte a Procópio y Martiniano. — Su
martirio[27]. Año de la Era Común 67.
Finalmente había llegado el momento en que debían cumplirse las predicciones
hechas por Jesucristo respecto a la muerte de su Apóstol. Tanto esfuerzo merecía
ser coronado con la palma del Martirio. Mientras un día se sentía arder de amor
hacia la persona del Divino Salvador y deseaba fervientemente poder unirse a Él lo
antes posible, fue sorprendido por perseguidores que inmediatamente lo ataron y lo
condujeron a una profunda y tétrica prisión llamada Mamertina, donde solían
encerrar a los más famosos criminales[28]. La divina providencia dispuso que
Nerón, por asuntos de gobierno, tuviera que alejarse algún tiempo de Roma; así,
San Pedro permaneció aproximadamente nueve meses en prisión. Pero los
verdaderos siervos del Señor saben promover la gloria de Dios en todo momento y
en todo lugar.
En la oscuridad de la prisión, Pedro, ejerciendo las labores de su apostolado y
especialmente el ministerio de la palabra divina, tuvo la consolación de conquistar
para Jesucristo a los dos guardianes de la prisión, llamados Proceso y Martiniano,
junto con otras 47 personas que se encontraban encerradas en el mismo lugar.
Es fama, confirmada por la autoridad de escritores acreditados, que no habiendo
agua allí para administrar el bautismo a esos nuevos convertidos, Dios hizo brotar
en ese instante una fuente perenne, cuyas aguas continúan manando aún hoy. Los
viajeros que van a Roma se preocupan por visitar la prisión Mamertina, que está a
los pies del Capitolio, en cuyo fondo brota todavía la prodigiosa fuente. Ese edificio,
tanto en la parte subterránea como en la que se eleva sobre la tierra, es objeto de
gran veneración entre los cristianos.
Los ministros del emperador intentaron varias veces vencer la constancia del santo



Apóstol; pero, al ver que todos sus esfuerzos eran inútiles, y además al observar
que, incluso encadenado, no cesaba de predicar a Jesucristo y así aumentar el
número de cristianos, decidieron hacerlo callar con la muerte. Era una mañana
cuando Pedro vio abrirse la prisión. Entraron los verdugos, lo ataron fuertemente y
le anunciaron que debía ser conducido al suplicio. ¡Oh! Entonces su corazón se llenó
de alegría. “Yo me alegro”, exclamaba, “porque pronto veré a mi Señor. Pronto iré a
encontrar a Aquel a quien he amado y de quien he recibido tantos signos de afecto
y de misericordia.”
Antes de ser conducido al suplicio, el santo Apóstol, según las leyes romanas, tuvo
que someterse a dolorosa flagelación; lo cual le causó gran alegría, porque así se
convertía cada vez más en fiel seguidor de su divino Maestro, quien antes de ser
crucificado fue sometido a similar pena.
También el camino que recorrió yendo al suplicio merece ser notado. Los romanos,
conquistadores del mundo, después de haber sometido a alguna nación,
preparaban la pompa del triunfo sobre un magnífico carro en el valle o mejor en la
llanura a los pies del monte Vaticano. Desde allí, por la vía sagrada, llamada
también triunfal, los vencedores ascendían triunfantes al Capitolio. San Pedro,
después de haber sometido el mundo al suave yugo de Cristo, también fue sacado
de la cárcel y por el mismo camino conducido al lugar donde se preparaban esas
grandes solemnidades.
Así celebraba también la ceremonia del triunfo y ofrecía a sí mismo en holocausto al
Señor, fuera de la puerta de Roma, como fuera de Jerusalén había sido crucificado
su divino Maestro.
Entre el monte Gianicolo[29] y el Vaticano había un valle donde, al recogerse las
aguas, se formaba una ciénaga. En la otra cima de la montaña que miraba hacia la
ciénaga, estaba el lugar destinado al martirio del más grande hombre del mundo. El
intrépido atleta, cuando llegó al lugar del patíbulo y vio la cruz sobre la cual estaba
condenado a morir, lleno de coraje y de alegría exclamó: “¡Salve, oh cruz, salvación
de las naciones, estandarte de Cristo, oh cruz queridísima, salve, oh consuelo de los
cristianos! Tú eres la que me aseguras el camino del cielo, eres la que me aseguras
la entrada en el reino de la gloria. Tú, que un tiempo vi resplandeciente con la
santísima sangre de mi Maestro, hoy sé mi ayuda, mi consuelo, mi salvación.[30]”
Sin embargo, San Pedro consideraba para sí un honor demasiado grande el morir de
una manera similar a la de su divino Maestro; por lo tanto, rogó a sus crucificadores
que por gracia quisieran hacerlo morir con la cabeza hacia abajo. Como tal manera
de morir le hacía sufrir más, así la gracia le fue fácilmente concedida. Pero su
cuerpo, naturalmente, no podía sostenerse en la cruz si las manos y los pies solo
estaban clavados con los clavos; por lo tanto, sus santas extremidades fueron



atadas con cuerdas a ese duro tronco.
Había sido acompañado al lugar del suplicio por una multitud infinita de cristianos e
infieles. Ese hombre de Dios, en medio de los mismos tormentos, casi olvidándose
de sí mismo, consolaba a los primeros para que no se afligieran por él; se esforzaba
por salvar a los segundos exhortándolos a dejar el culto de los ídolos y abrazar el
Evangelio, para que pudieran conocer al único Dios verdadero, creador de todas las
cosas. El Señor, que siempre dirigía el celo de tan fiel ministro, lo consoló en esas
últimas agonías con la conversión de un gran número de idólatras de toda condición
y de todo sexo[31].
Mientras San Pedro pendía en la cruz, Dios también quiso consolarlo con una visión
celestial. Le aparecieron dos ángeles con dos coronas de lirios y de rosas, para
indicarle que sus sufrimientos habían llegado a su fin y que debía ser coronado de
gloria en la bienaventurada eternidad[32].
San Pedro sufrió en la cruz tan noble triunfo el 29 de junio, en el año septuagésimo
de Jesucristo y sexagésimo séptimo de la era vulgar. En el mismo día en que San
Pedro moría en la cruz, San Pablo, bajo la espada del mismo tirano, glorificaba a
Jesucristo siendo decapitado. Día verdaderamente glorioso para todas las Iglesias
de la Cristianidad, pero especialmente para la de Roma, la cual, después de haber
sido fundada por Pedro y largamente alimentada con la doctrina de ambos estos
Príncipes de los Apóstoles, ahora está consagrada por su martirio, por su sangre, y
sublimada sobre todas las iglesias del mundo.
Así, mientras era inminente la destrucción de la ciudad santa de Jerusalén, y debía
ser quemado su templo, Roma, que era la capital y la dueña de todas las naciones,
se convertía por medio de esos dos Apóstoles en la Jerusalén de la nueva alianza, la
ciudad eterna, y tanto más gloriosa que la vieja Jerusalén, cuanto la gracia del
Evangelio y el sacerdocio de la nueva ley son más grandes que el sacerdocio, de
todas las ceremonias y figuras de la ley antigua.
San Pedro fue martirizado a la edad de 86 años, después de un pontificado de 35
años, 3 meses y 4 días. Tres años los pasó especialmente en Jerusalén. Luego
ocupó su cátedra siete años en Antioquía, el resto en Roma.

CAPÍTULO XXX. Sepulcro de San Pedro. — Atentado contra su cuerpo.
Apenas San Pedro emitió el último suspiro, muchos cristianos partieron del lugar del
suplicio llorando la muerte del supremo Pastor de la Iglesia. Por otra parte, San
Lino, su discípulo y inmediato sucesor, dos sacerdotes hermanos, San Marcelo y San
Apuleyo, San Anacleto y otros fervorosos cristianos se reunieron alrededor de la
cruz de San Pedro. Cuando luego los verdugos se alejaron del lugar del martirio,
ellos depositaron el cuerpo del santo Apóstol, lo ungieron con preciosos aromas, lo



embalsamaron y lo llevaron a sepultar cerca del Circo, es decir, cerca de los
jardines de Nerón en el monte Vaticano, propiamente en el lugar donde hoy todavía
se venera. Su cuerpo fue colocado en un sitio donde ya habían sido sepultados
muchos mártires, discípulos de los santos Apóstoles y primicias de la Iglesia
católica, quienes por orden de Nerón habían sido expuestos a las fieras, o
crucificados, o quemados, o asesinados a fuerza de inauditos tormentos. San
Anacleto había erigido allí un pequeño cementerio, en un rincón del cual levantó
una especie de oratorio donde reposa el cuerpo de San Pedro. Este sitio se volvió
célebre y todos los papas sucesores de San Pedro demostraron siempre un vivo
deseo de ser allí sepultados.
Poco después de la muerte de San Pedro, llegaron a Roma algunos cristianos de
Oriente, quienes, considerando que poseer las reliquias del santo Apóstol era un
gran tesoro, resolvieron hacer su adquisición. Pero, sabiendo que sería inútil
intentar comprarlas con dinero, pensaron en robarlas, casi como cosa propia, y
llevarlas a esos lugares de donde el santo había venido. Por lo tanto, fueron
valientemente al sepulcro, extrajeron de allí el cuerpo y lo llevaron a las
catacumbas, que son un lugar excavado bajo tierra, actualmente llamado de San
Sebastián, con la intención de enviarlo a Oriente tan pronto como se presentara la
oportunidad.
Dios, por otra parte, que había llamado a ese gran Apóstol a Roma para que la
hiciera gloriosa con el martirio, dispuso también que su cuerpo fuera conservado en
esa ciudad y que hiciera de esa iglesia la más gloriosa del mundo. Por lo tanto,
cuando esos orientales fueron a llevar a cabo su plan, se levantó una tormenta con
un torbellino tan fuerte, que por el estruendo de los truenos y por el relámpago de
los rayos se vieron obligados a interrumpir su obra.
Los cristianos de Roma se dieron cuenta de lo ocurrido, y en gran multitud, saliendo
de la ciudad, recuperaron el cuerpo del santo Apóstol y lo llevaron nuevamente al
monte Vaticano de donde había sido sacado[33].
En el año 103, San Anacleto, convertido en Sumo Pontífice, viendo algo calmadas
las persecuciones contra los cristianos, a sus expensas levantó un templito, de
modo que encerrara las reliquias y todo el sepulcro allí existente. Esta es la primera
iglesia dedicada al Príncipe de los Apóstoles.
Este sagrado depósito permaneció expuesto a la veneración de los fieles hasta la
mitad del tercer siglo. Solo en el año 221, por la ferocidad con que eran perseguidos
los cristianos, temiendo que los cuerpos de los santos Apóstoles Pedro y Pablo
fueran profanados por los infieles, fueron transportados por el Pontífice a las
catacumbas llamadas Cementerio de San Calixto, en aquella parte que hoy se llama
cementerio de San Sebastián. Pero en el año 255 el papa San Cornelio, a petición e



instancia de Santa Lucina y de otros cristianos, llevó de nuevo el cuerpo de San
Pablo a la vía de Ostia, al lugar donde había sido decapitado. El cuerpo de San
Pedro fue nuevamente transportado y reposado en la tumba primitiva a los pies del
monte Vaticano.

CAPÍTULO XXXI. Tumba y Basílica de San Pedro en el Vaticano.
En los primeros siglos de la Iglesia, los fieles en su mayoría no podían acudir a la
tumba de San Pedro, salvo con grave peligro de ser acusados como cristianos y
llevados ante los tribunales de los perseguidores. Sin embargo, siempre hubo una
gran afluencia de gente, que venía de los países más lejanos a invocar la protección
del Cielo en la tumba de San Pedro. Pero cuando Constantino se convirtió en el
dueño del Imperio Romano y puso fin a las persecuciones, entonces cada uno pudo
mostrarse libremente como seguidor de Jesucristo, y la tumba de San Pedro se
convirtió en el santuario del mundo cristiano, donde de cada rincón se acudía a
venerar las reliquias del primer Vicario de Jesucristo. El mismo emperador
profesaba públicamente el Evangelio, y entre los muchos signos que dio de su
apego a la religión católica, uno fue el de haber mandado edificar varias iglesias, y
entre otras, la en honor del Príncipe de los Apóstoles; la cual, por ello, a veces lleva
también el nombre de Basílica Costantiniana, conocida más comúnmente como
Basílica Vaticana.

Por lo tanto, en el año 319, Constantino, por su impulso y a invitación de San
Silvestre, estableció que el sitio de la nueva Iglesia fuera a los pies del Vaticano,
con el diseño de que abarcara todo el pequeño templo edificado por San Anacleto y
que hasta esa época había sido objeto de la veneración común. En el día en que el
Emperador Constantino quería dar inicio a la santa empresa, depositó en el lugar la
diadema imperial y todos los signos reales, luego se postró en tierra y derramó
muchas lágrimas por devota ternura. Tomando entonces la azada, se dispuso a
cavar con sus propias manos el terreno, dando así inicio a la excavación de los
cimientos de la nueva basílica. Quiso él mismo formar el diseño y establecer el
espacio que debía abarcar el nuevo templo; y para animar a dar mano a la obra con
alacridad, quiso llevar sobre sus espaldas doce cofres de tierra en honor de los doce
Apóstoles. Entonces fue desenterrado el cuerpo de San Pedro, y en presencia de
muchos fieles y de mucho clero, fue colocado por San Silvestre en una gran caja de
plata, con otra caja de bronce dorado encima, plantada inmóvil en el suelo. La urna
que contenía el sagrado depósito era alta, ancha y larga cinco pies; sobre ella fue
colocada una gran cruz de oro purísimo de un peso de ciento cincuenta libras, en la
que estaban grabados los nombres de Santa Elena y de su hijo Constantino.



Terminada esa majestuosa edificación, preparada una cripta o cámara subterránea
toda ornada de oro y de gemas preciosas, rodeada de una cantidad de lámparas de
oro y de plata, allí colocó el precioso tesoro: la cabeza de San Pedro. San Silvestre
invitó a muchos obispos; y los fieles cristianos de todas partes del mundo
intervinieron en esta solemnidad. Para animarlos aún más, abrió el tesoro de la
Iglesia y concedió muchas indulgencias. La afluencia fue extraordinaria; la
solemnidad fue majestuosa; era la primera consagración que se hacía públicamente
con ritos y ceremonias tales como se practican aún hoy en día en la consagración
de los sagrados edificios. La función se cumplió en el año 324 el dieciocho de
noviembre. La urna de San Pedro, así cerrada, nunca más se volvió a abrir, y
siempre fue objeto de veneración en toda la cristiandad. Constantino donó muchos
bienes para el decoro y la conservación de aquel augusto edificio. Todos los sumos
Pontífices compitieron por hacer glorioso el sepulcro del Príncipe de los Apóstoles.
Pero todas las cosas humanas se van consumiendo con el tiempo, y la basílica
Vaticana en el siglo XVI se encontró en peligro de ruina. Por lo tanto, los Pontífices
decidieron rehacerla por completo. Después de muchos estudios, después de
graves fatigas y grandes gastos, se pudo colocar la piedra fundamental del nuevo
templo en el año 1506. El gran papa Julio II, a pesar de su avanzada edad y la
profunda hendidura en la que debía descender para llegar a la base del pilar de la
cúpula, quiso, sin embargo, descender en persona para establecer y colocar con
solemne ceremonia la primera piedra. Es difícil describir las fatigas, el trabajo, el
dinero, el tiempo, los hombres que se emplearon en esta maravillosa construcción.

El trabajo fue llevado a término en el espacio de ciento veinte años, y finalmente
Urbano VIII, asistido por 22 cardenales y por todas aquellas dignidades que suelen
participar en las funciones pontificias, consagró solemnemente la majestuosa
basílica el 18 de noviembre de 1626, es decir, en el mismo día en que San Silvestre
había consagrado la antigua basílica erigida por Constantino. En todo este tiempo,
en medio de tantas restauraciones y tantos trabajos de construcción, las reliquias
de San Pedro no sufrieron ninguna translación; ni la urna, ni la sobre caja de bronce
fueron movidas, ni siquiera la cripta fue abierta. El nuevo pavimento, habiéndose
tenido que elevar un poco sobre el antiguo, se dispuso de tal manera que encerrara
la capilla primitiva y dejara así intacto el altar consagrado por San Silvestre. A este
respecto se nota que, cuando el arquitecto Giacomo della Porta levantaba las capas
del pavimento alrededor del viejo altar para superponer el nuevo, descubrió la
ventana que correspondía a la sagrada urna. Al bajar dentro la luz, reconoció la cruz
de oro que había sido colocada por Constantino y por Santa Elena, su madre. Hizo
de inmediato relación de todo al Papa, que en 1594 era Clemente VIII, quien en



compañía de los cardenales Bellarmino y Antoniano, se dirigió personalmente al
lugar y encontró lo que había referido el arquitecto. El Pontífice no quiso abrir ni el
sepulcro ni la urna; tampoco consintió que nadie se acercara, sino que ordenó que
la apertura fuera cerrada con cementos. Desde entonces, nunca más se abrió la
tumba, ni nadie se ha acercado a esas veneradas reliquias.
Los viajeros que se dirigen a Roma para visitar la gran basílica de San Pedro en el
Vaticano, al verla por primera vez quedan como encantados; y los personajes más
célebres por ingenio y ciencia, llegados a sus países, no saben dar más que una
débil idea de ella.
He aquí lo que se puede comprender con cierta facilidad. Esa iglesia está
embellecida con los mármoles más exquisitos que se hayan podido tener; su
amplitud y su elevación llegan a un punto que sorprende la vista que la contempla;
el pavimento, las paredes, la bóveda están adornados con tal maestría, que
parecen haber agotado todos los recursos del arte. La cúpula que, por así decirlo, se
eleva hasta las nubes, es un compendio de todas las bellezas de la pintura, de la
escultura y de la arquitectura. Sobre la cúpula, o más bien sobre el mismo cupulín,
hay una esfera o bola de bronce dorado que, vista desde la tierra, parece una bola
de juego; pero quien sube y penetra dentro ve un globo en el que dieciséis
personas pueden estar cómodamente sentadas. En una palabra, en esta basílica
todo es tan bello, tan raro y tan bien trabajado que supera lo que se puede
imaginar en el mundo. Príncipes, reyes, monarcas e imperadores han contribuido a
adornar este edificio maravilloso, con magníficos dones que ellos enviaron a la
tumba de San Pedro, y a menudo llevados por ellos mismos desde los países más
lejanos.

Y es precisamente en el centro de un edificio tan magnífico donde reposan las
preciosas cenizas de un pobre pescador, de un hombre sin erudición humana y sin
riquezas, cuya fortuna consistía en una red. Y esto fue querido por Dios para que los
hombres comprendan cómo Dios, en su omnipotencia, toma al hombre más
humilde a los ojos del mundo para colocarlo en el trono glorioso a gobernar su
pueblo; comprenderán también cuánto Él honra, incluso en la presente vida, a sus
siervos fieles, y así se hagan una idea de la inmensa gloria reservada en el Cielo a
quien vive y muere en su divino servicio. Reyes, príncipes, emperadores y los más
grandes monarcas de la tierra han venido a implorar la protección de aquel que fue
sacado de una barca para ser hecho pastor supremo de la Iglesia; los herejes e
infieles mismos se vieron obligados a respetarlo. Dios podría haber elegido al
supremo pastor de su Iglesia entre los más grandes y más sabios de la tierra; pero
entonces quizás se habrían atribuido a su sabiduría y poder aquellas maravillas, que



Dios quería que fueran enteramente reconocidas como provenientes de su mano
omnipotente.
Solo en rarísimos casos los papas han permitido que las reliquias de este gran
protector de Roma fueran transportadas a otro lugar; por lo tanto, pocos lugares de
la cristiandad pueden presumir de poseerlas: toda la gloria está en Roma.

Quien quiera escribir sobre los muchos peregrinajes realizados allí en todo tiempo,
desde todas partes del mundo y de todos los estratos de personas, la multitud de
gracias recibidas allí, los asombrosos milagros operados allí, debería hacer muchos
y grandes volúmenes.
Mientras tanto, nosotros, movidos por sentimientos de sincera gratitud, como
conclusión y fruto de lo que hemos dicho sobre las acciones del Príncipe de los
Apóstoles, elevamos fervorosas oraciones al trono del Altísimo Dios; rogamos a este
su afortunado Vicario y glorioso mártir, para que se digne volver del Cielo una
mirada piadosa sobre las presentes necesidades de su Iglesia, se digne protegerla y
sostenerla en los fuertes asaltos que cada día debe soportar por parte de sus
enemigos, obtenga fuerza y coraje para sus sucesores, para todos los obispos y
para todos los sagrados ministros, para que todos se hagan dignos del ministerio
que Cristo les ha confiado; de modo que, confortados por su ayuda celestial,
puedan cosechar abundantes frutos de sus trabajos, promoviendo la gloria de Dios
y la salvación de las almas entre los pueblos cristianos.
Afortunados aquellos pueblos que están unidos a Pedro en la persona de los Papas
sus sucesores. Ellos caminan por el camino de la salvación; mientras que todos
aquellos que se encuentran fuera de este camino y no pertenecen a la unión de
Pedro no tienen ninguna esperanza de salvación. Jesucristo mismo nos asegura que
la santidad y la salvación no pueden encontrarse sino en la unión con Pedro, sobre
el cual se apoya el fundamento inmóvil de su Iglesia. Agradezcamos de corazón la
bondad divina que nos ha hecho hijos de Pedro.
Y puesto que él tiene las llaves del reino de los Cielos, pidámosle que sea nuestro
protector en las presentes necesidades, y así en el último día de nuestra vida se
digne abrirnos la puerta de la bienaventurada eternidad.

APÉNDICE SOBRE LA VENIDA DE S. PEDRO A ROMA
Aunque las discusiones sobre hechos particulares pueden considerarse ajenas al
historiador, sin embargo, la venida de S. Pedro a Roma, que es uno de los puntos
más importantes de la historia eclesiástica, siendo calurosamente combatida por los
herejes de hoy, me parece materia de tal importancia que no debe ser omitida.
Esto parece tanto más oportuno porque los protestantes desde hace algún tiempo



en sus libros, periódicos y conversaciones tratan de hacer de ello objeto de
razonamiento, siempre con el propósito de ponerlo en duda y desacreditar nuestra
santa religión católica. Esto lo hacen para disminuir, incluso para destruir, si
pudieran, la autoridad del Papa, ya que dicen que si Pedro no vino a Roma, los
Pontífices Romanos no son sus sucesores, y por lo tanto no herederos de sus
poderes. Pero los esfuerzos de los herejes solo muestran cuán poderosa es contra
ellos la autoridad del Papa; para liberarse de la cual no se avergüenzan de fabricar
mentiras, pervirtiendo y negando la historia. Creemos que este solo hecho bastará
para dar a conocer la gran mala fe que reina entre ellos; ya que poner en duda la
venida de S. Pedro a Roma es lo mismo que dudar si hay luz cuando el sol brilla en
pleno mediodía.
Considero oportuno señalar aquí que hasta el siglo catorce, en el espacio de
aproximadamente mil cuatrocientos años, no se encuentra un autor ni católico ni
hereje, que haya planteado el más mínimo duda sobre la venida de S. Pedro a
Roma; y nosotros invitamos a los adversarios a citar uno solo. El primero que
planteó esta duda fue Marsilio de Padua, que vendió su pluma al emperador Luis el
Bávaro; y ambos, uno con las armas, el otro con perversas doctrinas, se desataron
contra el primado del Sumo Pontífice. Tal duda, sin embargo, fue considerada por
todos como ridícula, y se desvaneció con la muerte de su autor.
Doscientos años después, en el siglo dieciséis, surgieron los espíritus turbulentos de
Lutero y de Calvino, y de la escuela de estos salieron varios, quienes, superando la
mala fe de sus propios maestros, trataron de suscitar la misma duda para engañar
mejor a los simples y a los ignorantes. Quien tiene un poco de práctica en historia
sabe qué crédito merece aquel que, apoyado únicamente en su capricho, se pone a
contradecir un hecho referido con unánime consenso por los escritores de todos los
tiempos y de todos los lugares. Esta sola observación bastaría por sí misma para
hacer manifiesta la inconsistencia de tal duda; sin embargo, para que el lector
conozca a los autores que con su autoridad vienen a confirmar lo que afirmamos,
citaremos algunos. Puesto que los protestantes admiten la autoridad de la iglesia de
los primeros cuatro siglos, nosotros, deseosos de complacerles en todo lo que es
posible, nos serviremos de escritores que hayan vivido en ese tiempo. Algunos de
ellos afirman que Pedro estuvo en Roma, y otros atestiguan que allí fundó su sede
episcopal y allí sufrió el martirio.
S. Clemente Papa, discípulo de San Pedro y su sucesor en el pontificado, en su
primera carta escrita a los Corintios, da como pública y cierta la venida de San
Pedro a Roma, su larga estancia allí, el martirio sufrido allí junto con S. Pablo. He
aquí sus palabras: «El ejemplo de estos hombres, los cuales, viviendo santamente,
agregaron una gran multitud de elegidos y sufrieron muchos suplicios y tormentos,



ha quedado óptimo entre nosotros.»
S. Ignacio mártir, también discípulo de S. Pedro y su sucesor en el obispado de
Antioquía, siendo conducido a Roma para ser allí martirizado, escribe a los romanos
pidiéndoles que no quieran impedir su martirio y dice: «Os ruego, no os mando,
como han hecho Pedro y Pablo: Non ut Petrus et Paulus praecipio vobis.»

Lo mismo afirma Papías, contemporáneo de los mencionados y discípulo de S. Juan
Evangelista, como se puede ver en Eusebio en su Historia Eclesiástica, libro 2,
capítulo 15.
A poca distancia de estos tenemos los ilustres testimonios de S. Ireneo y de S.
Dionisio, quienes han conocido y conversado largamente con los discípulos de los
Apóstoles, y estaban muy informados de las cosas ocurridas en el seno de la Iglesia
de Roma.
S. Ireneo, obispo de Lyon y muerto mártir en el año 202, atestigua que S. Mateo
divulgó su Evangelio a los judíos en su propia lengua, mientras Pedro y Pablo
predicaban en Roma y establecían la Iglesia: Petro et Paulo Romae evangelizantibus
et constituentibus Ecclesiam[34]. Después de tales testimonios, no sabemos cómo
osan los herejes negar la venida de S. Pedro a Roma. Casi al mismo tiempo
florecieron Clemente de Alejandría, S. Cayo, sacerdote de Roma, Tertuliano de
Cartago, Orígenes, S. Cipriano y muchísimos otros, quienes coinciden en referir el
gran concurso de fieles a la tumba de S. Pedro, martirizado en Roma; y todos, llenos
de veneración por el primado que gozaba la Iglesia de Roma, dicen que de ella se
deben esperar los oráculos de la eterna salvación, porque Jesucristo ha prometido la
conservación de la fe a su fundador S. Pedro[35].
Y si de estos escritores pasamos a las luminarias de la Iglesia, S. Pedro de
Alejandría, S. Asterio de Amaseno, S. Ottato Milevitano, S. Ambrosio, S. Juan
Crisóstomo, S. Epifanio, S. Máximo de Turín, S. Agustín, S. Cirilo de Alejandría y
muchos otros, encontramos sus testimonios plenamente unánimes y concordes
sobre la verdad que afirmamos; es decir, que Pedro estuvo en Roma y allí sufrió el
martirio. S. Ottato, obispo de Milevi en África, escribiendo contra los Donatistas
dice: «No puedes negar, tú lo sabes, que en la ciudad de Roma desde el principio
fue mantenida la cátedra episcopal por Pedro.» Por amor a la brevedad, solo
citamos las palabras del Doctor S. Jerónimo, que floreció en el siglo IV de la Iglesia.
«Pedro, príncipe de los Apóstoles,» escribe, «va a Roma en el segundo año del
emperador Claudio, y allí mantuvo la cátedra sacerdotal hasta el último año de
Nerón. Sepultado en Roma en el Vaticano, cerca de la Vía Trionfale, es célebre por
la veneración que le rinde el universo.[36]»
Se añaden los muchos martirologios de las diferentes Iglesias latinas, que desde la



más remota antigüedad han llegado hasta nosotros, los diferentes Calendarios de
los Etíopes, de los Egipcios, de los Sirios, los menologios de los Griegos; las mismas
liturgias de todas las Iglesias cristianas esparcidas en los varios países de la
cristiandad; en todas partes se encuentra registrada la verdad de este relato.
¿Qué más? Los mismos protestantes algo célebres en doctrina, como el Gave,
Ammendo, Pearsonio, Grocio, Usserio, Biondello, Scaligero, Basnagio y Newton con
muchísimos otros, coinciden en que la venida del príncipe de los Apóstoles a Roma
y su muerte ocurrida en esa metrópoli del universo son un hecho incontestable.
Es cierto que ni los Hechos de los Apóstoles, ni S. Pablo en su carta a los Romanos
hacen mención de este hecho. Pero además de que escritores acreditados
reconocen en estos autores bastante claramente aludido tal acontecimiento[37],
observamos que el autor de los Hechos de los Apóstoles no tenía el propósito de
escribir las acciones de S. Pedro ni de los otros Apóstoles, sino solamente las de S.
Pablo, su compañero y maestro; y esto casi para hacer la apología de este Apóstol
de las gentes, entre todos el más despreciado y calumniado por los judíos. Por eso
es que S. Lucas, después de haber narrado los principios de la Iglesia desde el
capítulo XVI hasta el final de su libro, no escribe más de otros que de Pablo y de sus
compañeros de misión. De hecho, en sus Hechos, Lucas ni siquiera nos narra todas
las cosas operadas por Pablo, cosas que sabemos solamente por las cartas de este
Apóstol. De hecho, ¿nos habla él acaso de los tres naufragios sufridos por su
maestro, de la lucha que en Éfeso tuvo que sostener con las bestias, y de otras
gestas de las que se hace mención en su segunda carta a los Corintios y en la a los
Gálatas?[38] ¿Nos habla acaso S. Lucas del martirio de Pablo, o incluso solo de
aquellas cosas que él hizo después de su primera prisión en Roma? ¿Menciona
acaso una sola de las 14 cartas? Nada de todo esto. Ahora, ¿qué maravilla si el
mismo escritor calló muchas cosas operadas por Pedro, entre las cuales su venida a
Roma?
Lo que hemos dicho sobre el silencio de San Lucas vale para el silencio de San
Pablo en su carta a los Romanos. Pablo, al escribir a los Romanos, no saluda a
Pedro; por lo tanto, concluyen los protestantes, Pedro nunca estuvo en Roma. ¡Qué
extrañeza de razonamiento! A lo sumo se podría deducir que Pedro en ese
momento no se encontraba en Roma; y no más. ¿Y quién no sabe que Pedro,
mientras ocupaba la sede de Roma, se alejaba a menudo para ir a fundar otras
Iglesias en varias partes de Italia? ¿No había hecho lo mismo cuando tenía su sede
en Jerusalén y en Antioquía? Fue precisamente en esa época que viajó por varias
partes de Palestina, y luego en Asia Menor, en Bitinia, en Ponto, en Galacia, en
Capadocia, a las cuales todas dirigió especialmente su primera carta. Por lo tanto,
no se debe suponer que no hiciera lo mismo en Italia, que le ofrecía una cosecha



copiosísima. Por otra parte, que Pedro en Italia no se ocupase solamente de Roma,
lo sabemos por Eusebio, historiador del siglo IV, quien, al escribir sobre las
principales cosas que realizó, se expresa así: «Las pruebas de las cosas hechas por
Pedro son las mismas Iglesias que poco después resplandecieron, como por ejemplo
la Iglesia de Cesárea en Palestina, la de Antioquía en Siria y la Iglesia de la misma
ciudad de Roma. Porque ha sido transmitido a las generaciones futuras que el
mismo Pedro constituyó estas Iglesias y todas las circundantes. Y así también las de
Egipto y de la misma Alejandría, aunque estas no por sí mismo, sino por medio de
Marcos, su discípulo, mientras él se ocupaba en Italia y entre las gentes
circundantes.[39]»
Por lo tanto, Pablo en su carta a los Romanos no saluda a Pedro, porque sabía que
en ese momento él quizás no se encontraba en Roma. Ciertamente, si Pedro
hubiera estado allí, él mismo podría haber resuelto la cuestión surgida entre esos
fieles, la cual dio ocasión a Pablo de escribir su célebre carta.
Y luego, incluso si Pedro se hubiera encontrado en la ciudad, se puede decir que
Pablo en su carta no dejó a los fieles saludarlo junto con los demás, porque lo hizo
saludar aparte por el portador de la misma, o le escribió individualmente como
usamos nosotros aún hoy con las personas de consideración. Por otra parte, si el no
haber hecho Pablo, al escribir a los Romanos, que se saludara a Pedro probara que
Pedro nunca estuvo en Roma, entonces también deberíamos decir que San
Santiago Menor nunca fue obispo de Jerusalén, porque Pablo, al escribir a los
Hebreos, no lo saluda en absoluto. Ahora, toda la antigüedad proclama a San
Santiago obispo de Jerusalén. Por lo tanto, el silencio de Pablo no concluye nada
contra la venida de San Pedro a Roma.
Añadamos: si del silencio de la Sagrada Escritura respecto a la venida de San
Pedro a Roma se pudiera inferir razonablemente que Pedro no vino a Roma,
entonces también se podría argumentar así: la Santa Escritura no dice que San
Pedro haya muerto; por lo tanto, San Pedro sigue vivo, y ustedes protestantes
búsquenlo en algún rincón de la tierra.
Hay, además, una razón para el silencio de la Sagrada Escritura sobre la venida y
muerte de San Pedro en Roma, y no queremos callarla. Que Pedro es el cabeza de
la Iglesia, el pastor supremo, el maestro infalible de todos los fieles, y que estas
prerrogativas debían transmitirse a sus sucesores hasta el fin del mundo, esto es
dogma de fe, y por lo tanto debía ser revelado ya sea por medio de la Sagrada
Escritura o por medio de la Tradición divina, como lo fue; pero que él vino y murió
en Roma es un hecho histórico, un hecho que se podía ver con los ojos, tocar con
las manos; y por lo tanto no era necesaria una testificación de la Sagrada Escritura
para certificarlo, bastando para ello aquellas pruebas que anuncian y aseguran al



hombre todos los demás hechos. Los protestantes que pretenden negar la venida
de San Pedro a Roma porque no se puede probar con argumentos bíblicos caen en
el ridículo. ¿Qué dirían ellos mismos de aquel que negase la venida y muerte del
emperador Augusto en la ciudad de Nola porque la Escritura no lo dice? Si
queremos detenernos en este silencio de los Hechos de los Apóstoles y de la carta
de San Pablo, digamos que esto no prueba ni para nosotros ni para los protestantes.
Porque la sana lógica y la simple razón natural nos enseñan que, cuando se busca
la verdad de un hecho callado por un autor, se debe buscar en otros a quienes les
corresponde hablar de ello. Cosa que hemos hecho abundantemente.
Tampoco ignoramos que Flavio Josefo no habla de esta venida de San Pedro a
Roma; como tampoco habla de San Pablo. Pero, ¿qué le importa a él hablar de los
cristianos? Su objetivo era escribir la historia del pueblo judío y de la guerra judía, y
no los hechos particulares ocurridos en otros lugares. Él sí habla de Jesucristo, de
San Juan Bautista, de San Santiago, cuya muerte ocurrió en Palestina; pero ¿habla
acaso de San Pablo, de San Andrés o de los otros Apóstoles, que fueron coronados
con el martirio fuera de Palestina? ¿Y no dice él mismo que quiere pasar por alto
muchos hechos ocurridos en sus tiempos[40]?
Y luego, ¿no es una locura confiar más en un judío que no habla, que en los
primeros cristianos que proclaman todos a una voz que San Pedro murió en Roma,
después de haber residido allí muchos años?
No queremos omitir la dificultad que algunos plantean sobre el desacuerdo de los
escritores al fijar el año de la venida de San Pedro a Roma. Porque en nuestros
tiempos los eruditos van comúnmente de acuerdo en la cronología que seguimos.
Pero decimos que ese desacuerdo de los escritores antiguos demuestra la verdad
del hecho: demuestra que un escritor no ha copiado del otro, que cada uno se
servía de esos documentos o de esas memorias que tenía en sus respectivos países
y que eran públicamente conocidos como ciertos; ni debe sorprendernos tal
desacuerdo cronológico (que es de uno o dos años más o menos) en aquellos
tiempos remotos en los que cada nación tenía una forma propia de computar los
años. Pero todos estos autores refieren con franqueza tal venida de San Pedro a
Roma y mencionan las minucias respecto a su residencia y muerte en esa ciudad.
Los adversarios contra la venida de San Pedro a Roma también añaden: de la
primera carta de San Pedro a los fieles de Asia se deduce que él estuvo en
Babilonia. Así, de hecho, se expresa en sus saludos: «Los saluda la Iglesia que está
reunida en Babilonia, y Marcos, mi hijo». Por lo tanto, es imposible su venida a
Roma. Comencemos a decir que, incluso si por Babilonia, de la que habla Pedro, se
entendiera la metrópoli de Asiria, sin embargo, no se podría inferir que no haya
podido venir, y no haya venido a Roma. Su pontificado fue bastante largo, y los



críticos coinciden en decir que la mencionada carta fue escrita antes del año 43, o
en ese entorno. De hecho, él aún saluda a los fieles en nombre de Marcos, quien
sabemos por Eusebio fue enviado por Pedro a fundar la Iglesia de Alejandría en el
año 43 de Jesucristo. Por lo tanto, resulta que Pedro, desde la fecha de su carta
hasta su muerte, tuvo al menos 24 años más de vida. ¿En un intervalo de tiempo
tan largo no podría haber hecho el viaje a Roma?
Pero tenemos otra respuesta que dar; y es que Pedro habló metafóricamente y con
el nombre de Babilonia se refirió a la ciudad de Roma, donde precisamente se
encontraba al escribir su carta. Esto se deduce de toda la antigüedad. Papías,
discípulo de los Apóstoles, dice en términos claros que Pedro mostró haber escrito
su primera carta en Roma, mientras que con la traslación de vocabulario le da el
nombre de Babilonia[41]. San Jerónimo dice igualmente que Pedro, en su primera
carta, bajo el nombre de Babilonia significó la ciudad de Roma: Petrus in epistola
prima sub nomine Babylonis figurative Romam significans, salutat vos, inquit,
ecclesia quae est in Babylone collecta[42]. Ni este lenguaje era inusitado entre los
cristianos. San Juan da a Roma el mismo nombre de Babilonia. Él en su Apocalipsis,
después de haber llamado a Roma la ciudad de las siete colinas, la ciudad grande
que reina sobre los reyes de la tierra, anuncia su caída, escribiendo: Cecidit, cecidit
Babylon magna: cayó, cayó la gran Babilonia[43]. Bien a razón, luego, Roma podía
llamarse una Babilonia, porque encerraba en su seno todos los errores esparcidos
en las diversas partes del mundo que dominaba.
Pedro además tenía buenos motivos para callar el nombre literal del lugar desde
donde escribía; porque habiendo huido poco antes de las manos de Herodes Agripa,
y sabiendo cómo entre este rey y el emperador Claudio había una estrecha
amistad, podía temer con razón alguna trampa de estos dos enemigos del nombre
cristiano, si su carta se hubiera extraviado. Para evitar este peligro, por lo tanto, la
prudencia quería que él en su escrito usara una palabra conocida por los cristianos
y desconocida para los judíos y los gentiles. Así lo hizo.
Además, de las mismas palabras de Pedro se deduce otra prueba de su venida a
Roma. De hecho, Pedro al concluir su carta dice: «Los saluda la Iglesia… y Marcos,
mi hijo». Por lo tanto, Marcos se encontraba con Pedro. Esto puesto, toda la
tradición proclama unánimemente que Marcos, hijo espiritual de Pedro, su discípulo,
su intérprete, su escriba y diría su secretario, estuvo en Roma y en esta ciudad
escribió el Evangelio que oyó predicar del mismo Maestro[44]. Por lo tanto, es
necesario admitir también que Pedro estuvo en Roma con el discípulo.
Ahora podemos llegar a esta conclusión. Durante mil cuatrocientos años nunca
hubo nadie que haya planteado la más mínima duda sobre la venida de San Pedro a
Roma. Por el contrario, tenemos una larga serie de hombres célebres por su



santidad y doctrina, que desde los tiempos apostólicos hasta nosotros con su
autoridad siempre la han aceptado. Las liturgias, los martirologios, los mismos
enemigos del cristianismo están de acuerdo con la mayoría de los protestantes
sobre este hecho.
Por lo tanto, ustedes, oh protestantes de hoy, al oponerse a la venida de San Pedro
a Roma, se oponen a toda la antigüedad, se oponen a la autoridad de los hombres
más doctos y piadosos de los tiempos pasados; se oponen a los martirologios, a los
menologios, a las liturgias, a los calendarios de la antigüedad; se oponen a lo que
escribieron sus propios maestros.
Oh, protestantes, abran los ojos; escuchen las palabras de un amigo que les habla
movido únicamente por el deseo de su bien. Muchos pretenden ser su guía en la
verdad; pero o por malicia o por ignorancia les engañan. Escuchen la voz de Dios
que les llama a su redil, bajo la custodia del pastor supremo que Él ha establecido.
Abandonen todo compromiso, superen el obstáculo del respeto humano, renuncien
a los errores en los que hombres ilusionados les han precipitado. Regresen a la
religión de sus antepasados, que algunos de sus antepasados abandonaron; inviten
a todos los seguidores de la Reforma a escuchar lo que decía en sus tiempos
Tertuliano: «Así que, oh cristiano, si quieres asegurarte en el gran asunto de la
salvación, recurre a las Iglesias fundadas por los Apóstoles. Ve a Roma, de donde
emana nuestra autoridad. Oh Iglesia feliz, donde con su sangre derramaron toda su
doctrina, donde Pedro sufrió un martirio similar a la pasión de su divino Maestro,
donde Pablo fue coronado con el martirio al ser decapitado, donde Juan, después de
haber sido sumergido en una caldera de aceite hirviendo, no sufrió nada y por lo
tanto fue exiliado en la isla de Patmos[45]».

Tercera Edición
Turín
Librería Salesiana Editrice 1899
[1ª ed., 1856; reimp. 1867 y 1869; 2ª ed., 1884]

Hombre de poca fe, ¿por qué has dudado? (Mateo XIV, 31).

PROPIEDAD DEL EDITOR
S. Pier d’Arena – Escuela Tip. Salesiana
Hospicio S. Vicente de Paúl
(N. 1265 — M)



Visto: nada impide su impresión Génova,
12 de junio de 1899
AGOSTINO Can. MONTALDO V.
Se permite la impresión Génova,
15 de junio de 1899
Can. PAOLO CANEVELLO Prov. Gen.

[1] Las noticias sobre la vida de San Pedro se han extraído del Evangelio, de los
Hechos y de algunas cartas de los Apóstoles, así como de varios otros autores,
cuyas memorias son referidas por César Barón en el primer volumen de sus anales,
por los Bollandistas el 18 de enero, 22 de febrero, 29 de junio, 1 de agosto y en
otros lugares. De la vida de San Pedro han tratado ampliamente Antonio Cesari en
los Hechos de los Apóstoles y también en un volumen separado, Luigi Cuccagni en
tres volúmenes consistentes, y muchos otros.

[2]

[3] San Ambrosio, obra citada.

[4] San Jerónimo, Contra Joviniano, capítulo 1, 26.

[5] Evangelio según Mateo, capítulo 16.

[6] Génesis, capítulo 41.

[7] Evangelio según Mateo, capítulo 18.

[8] Evangelio según Mateo, capítulo 15.

[9] San Juan Damasceno, Homilía sobre la Transfiguración.

[10] San Juan Crisóstomo, Comentario al Evangelio de Mateo.

[11] El traslado de “puerta” por “potencia”, por lo tanto, el signo por la cosa
significada, deriva del hecho de que en la antigua ley y entre los pueblos orientales,
los príncipes y los jueces ejercían generalmente su poder legislativo y judicial ante
las puertas de la ciudad (ver III, pág. XXII, 2). Además, esta parte de la ciudad se
mantenía en un estado continuo de presidio y munición, de tal manera que, una vez



tomadas las puertas, el resto era fácilmente conquistado. Aún hoy se dice «Puerta
Otomana» o «Sublime Puerta» para indicar el poder de los turcos.

[12] San Jerónimo, Contra Joviniano, capítulo 1, 26.

[13] San Agustín, Sobre la Unidad de la Iglesia.

[14] San Ireneo, Contra las Herejías, libro III, n. 3.

[15] Salmos 68, 108.

[16] Evangelio según Juan, 14, 12.

[17] Ver San Basilio de Seleucia y las Reconocimientos de San Clemente.

[18] Ver Teodoreto, San Juan Crisóstomo, San Clemente, etc.

[19] Benedicto XIV, De la Beatificación de los Siervos de Dios, libro I, capítulo I.

[20] Carta a los Romanos, capítulo I.

[21] Eusebio, Historia Eclesiástica, libro II, capítulo 15.

[22] Primera Carta de Pedro, capítulo 5.

[23] San Paciano, carta 2.

[24] Los santos Padres que relatan el hecho de Simón Mago, entre otros, son: San
Máximo de Turín, San Cirilo de Jerusalén, San Sulpicio Severo, San Gregorio de
Tours, San Clemente Papa, San Basilio de Seleucia, San Epifanio, San Agustín, San
Ambrosio, San Jerónimo y muchos otros.

[25] Lactancio, libro 4.

[26] Epístola 2, capítulo 3.

[27] Las opiniones de los estudiosos varían al fijar el año del martirio del Príncipe de
los Apóstoles; pero la más probable es la que lo asigna al año 67 de la era vulgar.
De hecho, San Jerónimo, incansable investigador y conocedor de las cosas
sagradas, nos informa que San Pedro y San Pablo fueron martirizados dos años
después de la muerte de Séneca, maestro de Nerón. Ahora, de Tácito, historiador



de aquellos tiempos, sabemos que los cónsules bajo los cuales murió Séneca fueron
Silio Nerva y Ático Vestino, que ocuparon el consulado en el año 65; por lo tanto, los
dos Apóstoles sufrieron el martirio en 67. A este cómputo de años, por el cual se fija
el martirio en ese tiempo, corresponden los 25 años y casi dos meses durante los
cuales San Pedro ocupó su Cátedra en Roma; número de años que siempre ha sido
reconocido por toda la antigüedad (ver «Observaciones histórico-cronológicas» de
Monseñor Domenico Bartolini, cardenal de Santa Iglesia: «Si el año 67 de la era
vulgar es el año del martirio de los gloriosos Príncipes de los Apóstoles Pedro y
Pablo», Roma, Tipografía Scalvini, 1866).

[28] La cadena con la que fue atado San Pedro se conserva aún en Roma en la
iglesia llamada San Pedro en Cadena (Artano, «Vida de San Pedro»).

[29] En la punta más alta del Monte Gianicolo, donde Anco Marcio, cuarto rey de
Roma, fundó la fortaleza gianicolense, se edificó la iglesia de San Pedro en
Montorio, en el lugar donde el santo Apóstol sufrió el martirio. Este monte fue
llamado Gianicolo porque estaba dedicado a Jano, guardián de las puertas que en
latín se dicen ianuae. Se dice que aquí también fue sepultado Jano, que edificó esa
parte de Roma frente al Capitolio. También se le llamó Monte Aureo, por la cercana
y antigua Puerta Aurelia. Ahora se llama Montorio, es decir, Monte de Oro, por el
color amarillo de la tierra que cubre esta colina, una de las siete colinas de la
antigua Roma (ver Moroni, «Iglesias de San Pedro»).

[30] Bollandistas, día 29 de junio.

[31] San Efrén Siro.

[32] Ver Plaza Emanuele.

[33] Ver San Gregorio Magno, epístola 30. Barón al año 284.

[34] San Ireneo, Contra las Herejías, libro III, capítulo 1.

[35] Cayo Romano ante Eusebio; Clemente Alejandrino, Stromata, libro 7;
Tertuliano, De persecuciones; Orígenes ante Eusebio, libro 3; San Cipriano, carta 52
a Antoniano y carta 55 a Cornelio.

[36] San Jerónimo, De viris illustribus, capítulo 1.

[37] Teodoreto, obispo de Ciro, hombre versadísimo en la historia eclesiástica,



muerto en el año 450, comentando la Carta de San Pablo a los Romanos, donde el
Apóstol escribe: «Desearía verlos, para comunicarles algún don espiritual a fin de
que sean fortalecidos» (Romanos 1,11), añade que Pablo no ha dicho que quiere
confirmarlos si no porque el gran San Pedro ya les había comunicado primero el
Evangelio: “Porque Pedro primero les ha dado la doctrina evangélica, ha
necesariamente añadido ‘para confirmarlos’” (Comentario a la Carta a los
Romanos).

[38] 1 Corintios 11, 23-24; Gálatas 1, 17-18.

[39] Ver Teofanía.

[40] Antigüedades Judías, libro 20, capítulo 5.

[41] Ante Eusebio, libro II, 14.

[42] San Jerónimo, De viris illustribus.

[43] Apocalipsis 17,5; 18,2.

[44] Ver San Jerónimo, De viris illustribus, capítulo 8.

[45] Tertuliano, De prescripción de herejes, capítulo 36.


