[] Tempo per lettura: 12 min.

(continuazione dall’articolo precedente)

2. Le litanie della buona morte nel contesto della spiritualita giovanile
promossa da don Bosco

Un discorso a parte meritano le litanie della buona morte inserite nel
Giovane provveduto, che costituivano soltanto un momento dell’esercizio, quello
emotivamente piu intenso. Il cuore della pratica mensile, infatti, era rappresentato
dall’esame di coscienza, dalla confessione ben fatta, dalla comunione fervente,
dalla decisione di darsi totalmente a Dio e dalla formulazione di proponimenti
operativi di carattere morale e spirituale. Nei volumi di predicazione o nei
manualetti dei secoli precedenti non troviamo testi analoghi alla sequenza litanica
del Giovane provveduto, la cui composizione don Bosco attribuisce a “una donzella
protestante convertita alla Religione Cattolica nell’eta di anni 15, e morta di anni 18
in odore di santita”."”! Egli 'aveva attinta da libri di pieta pubblicati in quegli anni in
Piemonte.” La preghiera, “indulgenziata da Pio VII, ma circolante gia alla fine del
Settecento”,” poteva servire come strumento efficace di mozione degli affetti in
forza della drammatizzazione immaginativa degli ultimi istanti di vita: collocava il
fedele sul letto di morte invitandolo a passare in rassegna le varie parti del corpo e i
sensi corrispondenti, considerati nello stato in cui si sarebbero trovati al momento
dell’agonia, per scuoterlo, per stimolare la confidenza nella divina misericordia e
spingerlo a propositi di conversione e perseveranza. Era un esercizio nel quale lo
spirito romantico trovava gusto e che don Bosco riteneva particolarmente indicato
sul piano emotivo e spirituale, come risulta da alcuni suoi testi narrativi. La formula
ebbe grande fortuna nel corso dell’Ottocento: la troviamo riprodotta in varie
raccolte di preghiere anche fuori dei confini piemontesi.' Ci pare interessante
riportarla nella sua interezza:

Gesu Signore, Dio di bonta, Padre di misericordia, io mi presento dinanzi a
Voi con cuore umiliato e contrito: vi raccomando la mia ultima ora e cio che dopo di
essa mi attende.

Quando i miei piedi immobili mi avvertiranno che la mia carriera in questo
mondo & presso a finire, misericordioso Gesu, abbiate pieta di me.

Quando le mie mani tremole e intorpidite non potranno piu stringervi,
Crocifisso mio bene, e mio malgrado lascierovvi cadere sul letto del mio dolore,
misericordioso ecc.

Quando i miei occhi offuscati e stravolti dall’orror della morte imminente


https://www.donbosco.press/don-bosco/lesercizio-della-buona-morte-nellesperienza-educativa-di-don-bosco-2-5

fisseranno in Voi gli squardi languidi e moribondi, misericordiosoecc.

Quando le mie labbra fredde e tremanti pronunzieranno per I'ultima volta il
vostro Nome adorabile, misericordiosoecc.

Quando le mie guance pallide e livide inspireranno agli astanti la
compassione ed il terrore, e i miei capelli bagnati dal sudor della morte,
sollevandosi sulla mia testa annunzieranno prossimo il mio fine, misericordiosoecc.

Quando le mie orecchie, presso a chiudersi per sempre a’ discorsi degli
uomini, si apriranno per intendere la vostra voce, che pronunziera l'irrevocabile
sentenza, onde verra fissata la mia sorte per tutta I'eternita, misericordiosoecc.

Quando la mia immaginazione agitata da orrendi e spaventevoli fantasmi
sara immersa in mortali tristezze, ed il mio spirito turbato dalla vista delle mie
iniquita, dal timore della vostra giustizia, lottera contra I’'angelo delle tenebre, che
vorra togliermi la vista consolatrice delle vostre misericordie e precipitarmi in seno
alla disperazione, misericordiosoecc.

Quando il mio debole cuore oppresso dal dolor della malattia sara sorpreso
dagli orrori di morte, e spossato dagli sforzi che avra fatto contro a’ nemici della mia
salute, misericordioso ecc.

Quando versero le mie ultime lacrime, sintomi della mia distruzione,
ricevetele in sacrificio di espiazione, acciocché io spiri come una vittima di
penitenza, ed in quel terribile momento, misericordioso ecc.

Quando i miei parenti ed amici, stretti a me d’intorno, s’inteneriranno sul
dolente mio stato, e v'invocheranno per me, misericordioso ecc.

Quando avro perduto I'uso di tutti i sensi, ed il mondo intero sara sparito da
me, ed io gemero nelle angosce della estrema agonia e negli affanni di morte,
misericordioso ecc.

Quando gli ultimi sospiri del cuore sforzeranno I'anima mia ad uscire dal
corpo, accettateli come figli di una santa impazienza di venire a Voi, e Voi
misericordioso ecc.

Quando I'anima mia sull’estremita delle labbra uscira per sempre da questo
mondo e lascera il mio corpo pallido, freddo e senza vita, accettate la distruzione
del mio essere, come un omaggio che io vengo a rendere alla vostra divina maesta
ed allora, misericordioso ecc.

Quando finalmente I'anima mia comparira dinanzi a Voi, e vedra per la
prima volta lo splendore immortale della vostra maesta, non la rigettate dal vostro
cospetto; degnatevi ricevermi nel seno amoroso della vostra misericordia, affinché
io canti eternamente le vostre lodi: misericordioso ecc.

Orazione: Oh Dio, che condannandoci alla morte, ce ne avete nascosto il momento
e I'ora, fatte ch’io passando nella giustizia e nella santita tutti i giorni della vita,



possa meritare di uscire di questo mondo nel vostro santo amore, per i meriti del
Nostro Signor Gesu Cristo, che vive e regna con Voi nell’unita dello Spirito Santo.
Cosi sia.”

Il razionalismo settecentesco e il gusto barocco per il macabro e il funereo,
presente ancora nell’Apparecchio alla morte di sant’Alfonso Maria de’ Liguori,'® &
superato nell’Ottocento dalla sensibilita romantica che preferisce percorrere la via
del sentimento, la quale, “per giungere all’intelletto, va prima direttamente al
cuore, e facendo sentire al cuore la forza e la bellezza della religione, fissa
I’attenzione dell’intelletto, e ne agevola il consentimento”, come scriveva mons.
Angelo Antonio Scotti.!”? Dunque anche nella considerazione della morte si riteneva
cosa ottima insistere sulle leve emotive e sugli affetti per suscitare una risposta
generosa al dono assoluto di sé fatto dal divin Salvatore per la salvezza
dell’'umanita. Gli autori spirituali e i predicatori ritenevano importante e necessario
descrivere “gli affanni e le oppressioni che sono inseparabili dagli sforzi che
naturalmente I'anima deve fare nel rompere i legami del corpo”,” insieme alla
raffigurazione della morte serena dei giusti. Volevano calare la fede nella
concretezza dell’esistenza per stimolare la riforma dei costumi e il proposito d’una
piu genuina e fervente vita cristiana: “Certamente la speranza di meritare una
buona agonia ed una santa morte € stata e sara sempre la piu potente molla per
indurre gli uomini ad abbandonare il vizio; siccome lo spettacolo di un uomo
malvagio, che tal muoia qual visse, & una grande lezione per tutti i mortali”.”

La sequenza delle litanie della buona morte inserita nel Giovane provveduto
va considerata, dunque, del tutto funzionale al buon esito del ritiro mensile e agli
ideali di vita cristiana che il Santo proponeva ai giovani, oltre che particolarmente
adatta alla sensibilita emotiva e culturale di quel preciso momento storico. Se oggi
la lettura di quelle formule genera il senso d’'inquietudine rievocato da Delumeau e
offre una rappresentazione “nel complesso affliggente” della pedagogia religiosa di
don Bosco,” questo avviene soprattutto perché esse sono estrapolate dai loro
quadri di riferimento. Invece, come si rileva dalla pratica educativa dell’Oratorio e
dalle testimonianze narrative lasciate da don Bosco, non solo I'animo di quei giovani
trovava gusto e stimolo nel recitarle, ma esse contribuivano efficacemente a
rendere |'esercizio della buona morte fecondo di frutti morali e spirituali. Per
sondarne la primitiva fecondita educativa, dobbiamo ancorarle all'insieme della
sostanziosa proposta di vita cristiana presentata da don Bosco e al vissuto fervido e
operoso, stimolante dell’Oratorio.

L'orizzonte globale di riferimento si pud cogliere gia nelle piccole

meditazioni che introducono il Giovane provveduto, dove don Bosco intende



soprattutto presentare “un metodo di vita breve e facile, ma sufficiente” perché i
giovani lettori possano “diventare la consolazione dei parenti, I'onore della patria,
buoni cittadini in terra per essere poi un giorno fortunati abitatori del Cielo”.*"”
Innanzitutto egli li incoraggia ad “alzare lo sguardo”, a contemplare la bellezza del
creato e la dignita altissima dell’'uomo, la piu sublime delle creature, dotato di
un’anima spirituale fatta per amare il Signore, per crescere nella virtu e nella
santita, destinato al Paradiso, alla comunione eterna con Dio.*” La considerazione
dell’illimitato amore divino, rivelatoci nel sacrificio di Cristo per la salvezza
dell’'umanita, e della particolare predilezione di Dio verso i ragazzi e i giovani, deve
muoverli a corrispondere con generosita, a “indirizzare ogni azione” al
raggiungimento del fine per il quale sono stati creati, con fermo proposito di far
tutte quelle cose che possono piacere al Signore ed evitare “quelle che lo
potrebbero disgustare”.!** E poiché la salvezza di una persona “dipende
ordinariamente dal tempo della gioventu”, € indispensabile iniziare da subito a
servire il Signore: “Se noi cominciamo una buona vita ora che siamo giovani, buoni
saremo negli anni avanzati, buona la nostra morte e principio di una eterna felicita.
Al contrario se i vizi prenderanno possesso di noi in gioventu, per lo piu
continueranno in ogni eta nostra fino alla morte. Caparra troppo funesta di una
infelicissima eternita”.!**

Don Bosco dunque invita gli adolescenti a darsi “per tempo a Dio”, a
impegnarsi con gioia nel suo servizio, superando il pregiudizio che la vita cristiana
sia triste e malinconica: “Non e vero, sara malinconico colui che serve il demonio, il
quale comunque si sforzi per mostrarsi contento, tuttavia avra sempre il cuor che
piange, dicendogli: tu sei infelice perché nemico d’lIddio [...]. Coraggio adunque,
miei cari, datevi per tempo alla virtu, e vi assicuro, che avrete sempre un cuore
allegro e contento, e conoscerete quanto sia dolce servire al Signore”.!**

La vita cristiana consiste essenzialmente nel servire il Signore in “santa
allegria”; € questa una delle idee piu feconde e peculiari del patrimonio spirituale e
pedagogico di don Bosco: “Se farai cosi, quante consolazioni proverai in punto di
morte! Al contrario se non attendi a servire Dio, quanti rimorsi proverai alla fine de’
tuoi di”.*® Chi tramanda la conversione, chi consuma i propri giorni nell’ozio o in
dissipazioni inutili e dannose, nei peccati o nei vizi, rischia di non avere piu
I’'occasione, il tempo e |la grazia per tornare a Dio con pericolo di eterna
dannazione.”” La morte infatti pud sorprenderlo quando meno se I'aspetta: “Guai a
chi si trova in disgrazia di Dio in quel momento”."** Ma la misericordia divina offre al
peccatore pentito il sacramento della Penitenza, mezzo sicuro per riacquistare la
grazia e con essa la pace del cuore. Celebrato regolarmente e con le dovute
disposizioni, il sacramento non solo diventa strumento efficace di salvezza, ma



anche momento educativo privilegiato in cui il confessore, “fedele amico
dell’anima”, puo dirigere con sicurezza il giovane sulla via della salvezza e della
santita. La Confessione si prepara con un buon esame di coscienza, chiedendo luce
al Signore: “llluminatemi colla vostra grazia, affinché io conosca ora i miei peccati
come li farete a me noti quando presenterommi al vostro giudizio. Fate, o mio Dio,

che li detesti con vero dolore”.*” La regolare celebrazione del sacramento

garantisce la serenita necessaria per trascorrere una vita veramente felice: “A me
sembra che questo sia il mezzo piu sicuro per vivere giorni felici in mezzo alle
afflizioni della vita, in fine della quale vedremo anche noi con calma avvicinarsi il
momento della morte”.””

L’amicizia con Dio riacquistata con la Confessione trova il suo vertice nella
Comunione eucaristica, momento privilegiato nel quale il giovane offre tutto se
stesso perché Dio possa “prendere possesso” del suo cuore e diventarne il padrone
incontrastato. Nell’atto in cui si apre senza riserve all’azione santificatrice e
trasfigurante della grazia, egli sperimenta la gioia ineffabile che accompagna
un’esperienza spirituale genuina ed é portato a desiderare ardentemente la
comunione eterna con Dio: “Se voglio qualche cosa di grande, vo a ricevere |'ostia
santa in cui trovasi corpus quod pro nobis traditum est, cioé quello stesso corpo,
sangue, anima e divinita, che Gesu Cristo offerse al suo eterno Padre per noi sopra
la croce. Che cosa mi manca per essere felice? nulla in questo mondo: mi manca
solo di poter godere, svelato in cielo colui, che ora con occhio di fede miro e adoro
sull’altare”.”"

Nonostante il forte accento emotivo che connota il sentimento religioso
ottocentesco, la spiritualita proposta da don Bosco € assai concreta. Infatti egli
presenta la conversione come un processo di appropriazione delle promesse
battesimali, che inizia nel momento in cui il giovane, in “maniera franca e risoluta”,
decide di corrispondere alla divina chiamata,”” di staccare il cuore dall’affetto al
peccato per poter amare Dio sopra ogni cosa e lasciarsi docilmente plasmare dalla
grazia. La conversione si traduce quindi in un vissuto operoso e ardente, animato
dalla carita, in una positiva e gioiosa tensione alla perfezione, cominciando dalle
piccole cose quotidiane. Il fervore della carita ispira una mortificazione “positiva”
dei sensi, centrata sul superamento di sé, sulla riforma di vita, sul puntuale
compimento dei doveri, sulla cordialita e sul servizio verso il prossimo. Tale
mortificazione non ha nulla di afflittivo, perché € generosa aderenza al vissuto con i
suoi imprevisti e le sue difficolta, € capacita di sopportazione nelle contrarieta
guotidiane, e tenuta nelle fatiche, & sobrieta e temperanza, € fortezza d’animo.
Ogni occasione dungue puo diventare espressione dell’'amor di Dio, un amore che
spinge la persona a vivere e operare “alla sua presenza”, a far tutto e tutto




sopportare per amor suo.

La carita anima in modo particolare la preghiera, poiché, attraverso le
piccole pratiche, le giaculatorie, le visite e le devozioni, alimenta il desiderio di
comunione affettuosa, si traduce nell’offerta incondizionata di sé, in gioioso
adeguamento alla divina volonta, in desiderio dell’'unione mistica e in anelito
all’eterna comunione del Paradiso.

Don Bosco sintetizza la sua proposta in formule semplificatrici, ma non ne
abbassa il livello e ricorda costantemente ai giovani che & necessario decidersi
risolutamente: “Di quante cose adunque abbiamo bisogno per farci santi? Di una
cosa sola: Bisogna volerlo. Si; purché voi vogliate, potete essere santi: non vi manca
altro che il volere”. Lo dimostrano gli esempi di santi “che hanno vissuto in
condizione bassa, e tra i travagli d’una vita attiva”, ma si sono santificati,
semplicemente “facendo bene tutto cio, che dovevano fare. Essi adempievano tutti
i loro doveri verso Dio, tutto soffrendo pel suo amore, a lui offerendo le loro pene, i
loro travagli: questa & la grande scienza della salute eterna e della santita”.””!

L'esperienza di Michele Magone, allievo dell’Oratorio di Valdocco, &
illuminante. “Abbandonato a se stesso - scrive don Bosco - era in pericolo di
cominciar a battere il tristo sentiero del male”; il Signore lo invitd a sequirlo;
“ascolto egli I'amorosa chiamata e costantemente corrispondendo alla grazia divina
giunse a trarre in ammirazione quanti lo conobbero, palesandosi cosi quanto siano
maravigliosi gli effetti della grazia di Dio verso di coloro che si adoperano per
corrispondervi”.”* Decisivo & il momento nel quale il ragazzo, dopo aver preso
coscienza della propria situazione e superato, con l'aiuto dell’educatore, il profondo
senso di angoscia e di colpa che lo tormentava, sente che “& tempo di romperla col
demonio” e decide di “darsi a Dio” attraverso una buona confessione e un fermo
proposito.” Don Bosco racconta le emozioni e le riflessioni dell’adolescente nella
notte successiva alla confessione: riportato in grazia di Dio e rassicurato sulla sua
eterna salvezza,”® sperimenta una gioia incontenibile.

“E difficile, soleva dire, di esprimere gli affetti che occuparono il mio povero
cuore in quella notte memoranda. La passai quasi intieramente senza prendere
sonno. Rimaneva qualche momento assopito, e tosto I'immaginazione facevami
vedere |'inferno aperto pieno di demoni. Cacciava tosto questa tetra immagine
riflettendo che i miei peccati erano stati tutti perdonati, e in quel momento
sembravami di vedere una grande quantita di angeli che mi facessero vedere il
paradiso, e mi dicessero: - Vedi che grande felicita ti e riserbata, se sarai costante
nei tuoi proponimenti!

Giunto poi alla meta del tempo stabilito per il riposo, io era cosi pieno di



contentezza, di commozione e di affetti diversi, che per dare qualche sfogo
all’animo mio mi alzai, mi posi ginocchioni, e dissi piu volte queste parole: Oh
guanto mai sono disgraziati quelli che cadono in peccato! ma quanto piu sono
infelici coloro che vivono nel peccato. lo credo che se costoro gustassero anche un
solo momento la grande consolazione che provasi da chi si trova in grazia di Dio,
tutti andrebbero a confessarsi per placare l'ira di Dio, dare tregua ai rimorsi della
coscienza, e godere della pace del cuore. O peccato, peccato! che terribile flagello
sei tu a coloro che ti lasciano entrare nel loro cuore! Mio Dio, per |I'avvenire non
voglio mai piu offendervi; anzi vi voglio amare con tutte le forze dell’anima mia; che
se per mia disgrazia cadessi anche in un piccolo peccato andro tosto a

confessarmi”.’?”!

Troviamo qui le chiavi interpretative dell’orizzonte di senso in cui don Bosco
colloca la funzione pedagogica e spirituale dell’esercizio della buona morte.

(continua)

' Bosco, Il giovane provveduto, 140.

! Troviamo la stessa formula, con varianti minime, in un opuscoletto anonimo
intitolato Mezzi da praticarsi e risoluzioni da farsi dopo una buona confessione per
mantenersi nella grazia di Dio riacquistata, Vigevano, s.e., 1842, 33-36. Cf. anche Il
cristiano in chiesa, ovvero affettuose orazioni per la Messa, per la Confessione e
Comunione e per I’adorazione del Santissimo Sacramento. Operetta spirituale del P.
Fulgenzio M. Riccardi di Torino, Min. Oss., Torino, G.B. Paravia 1845, dove
I"attribuzione della sequenza €, nella dicitura, simile a quella i don Bosco: “Litanie
per ottenere una buona morte composte da una Damigella nata tra i Protestanti,
convertitasi alla Religione Cattolica all’eta di quindici anni, e morta di diciotto in
istima universale di santita” (ibid., 165).

! Pietro Stella, Don Bosco nella storia della religiosita cattolica. Vol. |l: Mentalita
religiosa e spiritualita, Roma, LAS, 1981, 340. Cf. anche Michel Bazart, Don Bosco et
I’exercice de la bonne mort, in «Chahiers Salésiens» N. 4, Avril 1981, 7-24.

! Ad esempio, la si trova, con qualche rielaborazione stilistica e piccole
amplificazioni, sotto il titolo di “Gemiti e suppliche per la buona morte”, in Giuseppe
Riva, Manuale di Filotea. Ventunesima edizione nuovamente riveduta ed


https://www.donbosco.press/don-bosco/lesercizio-della-buona-morte-nellesperienza-educativa-di-don-bosco-4-5

aumentata, Milano, Serafino Majocchi, 1874, 926-927.
P Bosco, Il giovane provveduto, 138-142.

' Sj veda per esempio la prima considerazione “Ritratto d’'un uomo da poco tempo
morto”, in Alfonso Maria de Liguori, Opere ascetiche, vol. 8, Apparecchio alla morte,
Torino, Giacinto Marietti, 1825, 10-19.

I Angelo Antonio Scotti, Osservazioni sulle false dottrine e sulle funeste
conseguenze dell’opera del Lauvergne intitolata “De I’agonie et de la mort dans
toutes les classes de la societé”. Dissertazione letta nell’Accademia di Religione
Cattolica in Roma il di 4 luglio 1844, Roma, Tipografia delle Belle Arti, 1844, 3.
Scotti polemizza con I'autore francese, medico e scienziato, che ritiene falsa
I’affermazione che solo i veri cattolici muoiono serenamente: anche gli atei o gli
adepti di altre religioni o addirittura gli individui immorali e pessimi possono morire
serenamente, mentre capita non di rado che uomini santi, persone di grande virtu e
asceti, specialmente tra i cattolici, subiscano agonie strazianti e disperate, poiché
tutto dipende dal tipo di malattia, dalla lucidita cerebrale, dallo stato di debilitazione
fisiologica o psichica e dalle angosce indotte dal fanatismo religioso, cf. Hubert
Lauvergne, De I’agonie et de la mort dans toutes les classes de la societé sour le
rapport humanitaire, physiologique et religieux, 2 vol., Paris, Librairie de J.-B.
Bailliere et C. Gosselin, 1842.

*®! Giovanni Bosco, Vita del giovanetto Savio Domenico allievo dell’Oratorio di S.
Francesco di Sales, Torino, Tip. G.B. Paravia e Comp., 1859, 116.

¥ Scotti, Osservazioni sulle false dottrine, 14-15.

" Stella, Don Bosco nella storia della religiosita cattolica, vol. Il, 341,
" Bosco, Il giovane provveduto, 7.

021 Cf. ibid., 10.

™3 Ibid., 10-11.

24 ybid., 6.

151 pid., 13.



¢ ypid., 32.

071 Cf. ibid., 32-34.

% Ipid., 38.

29 ypid., 93.

% Bosco, Vita del giovanetto Savio Domenico, 136.
&1 1bid., 69.

2l Giovanni Bosco, Cenno biografico sul giovanetto Magone Michele allievo
dell’Oratorio di S. Francesco di Sales, Torino, Tip. G.B. Paravia e Comp., 1861, 4-5.

31 Giovanni Bosco, Vita di santa Zita serva e di sant’lsidoro contadino. Torino, P. De-
Agostini, 1853, 6-7

41 Bosco, Cenno biografico sul giovanetto Magone Michele, 5.
1 1pid., 20-21.

%) “Terminata [la Confessione] prima di partire dal confessore gli disse: «Vi sembra
che i miei peccati mi siano tutti perdonati? se io morissi in questa notte sarei
salvo?». - Va’ pure tranquillo, gli fu risposto. Il Signore che nella sua grande
misericordia ti aspetto finora perché avessi tempo a fare una buona confessione, ti
ha certamente perdonati tutti i peccati; e se nei suoi adorabili decreti egli volesse
chiamarti in questa notte all’eternita tu sarai salvo” (ibid., 21).

27 1bid., 21-22.



