
⏱ ️Tempo per lettura: 10 min.

(continuazione dall’articolo precedente)

1. L’esercizio della buona morte nelle istituzioni salesiane e la secolare
tradizione delle “Praeparationes ad mortem”

            Fin dagli inizi dell’Oratorio stabilito in Valdocco (1846-47), don Bosco
propose ai giovani l’esercizio mensile della buona morte come mezzo ascetico
mirato a stimolare – attraverso una visione cristiana della morte – un costante
atteggiamento di conversione e di superamento dei limiti personali e assicurare,
con una confessione e una comunione ben fatte, le condizioni spirituali e
psicologiche favorevoli per un fecondo cammino di vita cristiana e di costruzione
delle virtù, in docile cooperazione con l’azione della grazia di Dio. La pratica in quel
tempo si faceva nella maggior parte delle parrocchie, delle istituzioni religiose ed
educative. Era per il popolo l’equivalente del ritiro mensile. Negli Oratori salesiani si
teneva l’ultima domenica di ogni mese, e consisteva, come leggiamo nel
Regolamento, “in un’accurata preparazione, per ben confessarsi e comunicarsi, e
raggiustare le cose spirituali e temporali, come se ci trovassimo al fine di vita”.[1]

            L’esercizio diverrà pratica comune in tutte le istituzioni educative salesiane.
Nei collegi e negli internati si eseguiva l’ultimo giorno del mese, in comune tra
educatori e ragazzi.[2] Le stesse Costituzioni salesiane, fin dalla prima stesura, ne
stabilivano la normatività: “L’ultimo di ciascun mese sarà giorno di ritiro spirituale,
in cui lasciando, per quanto sarà possibile, gli affari temporali, ognuno si raccoglierà
in se stesso, farà l’esercizio della buona morte, disponendo le cose spirituali e
temporali, come se dovesse abbandonare il mondo ed avviarsi all’eternità”.[3]

            Lo svolgimento era semplice. I ragazzi, raccolti in cappella, pronunciavano
comunitariamente le formule proposte nel Giovane provveduto, che fornivano il
significato spirituale e teologico essenziale della pratica. Innanzitutto si recitava la
preghiera di papa Benedetto XIII “per impetrare da Dio la grazia di non morire di
morte improvvisa” e ottenere, per i meriti della passione di Cristo, di non essere
tolti “tantosto da questo mondo”, in modo da avere ancora un congruo “spazio di
penitenza” e prepararsi a “un transito felice ed in grazia […], affinché io vi ami
[Signore Gesù] con tutto il cuore, vi loda, e benedica in eterno”. Poi si leggeva
l’orazione a san Giuseppe per implorare “un intero perdono” dei propri peccati, la
grazia di imitare le sue virtù, di camminare “sempre per la via che conduce al Cielo”
ed essere difeso “da’ nemici dell’anima in quell’ultimo punto di vita; di modo che
consolato dalla dolce speranza di volare […] a possedere l’eterna gloria in Paradiso

https://www.donbosco.press/don-bosco/lesercizio-della-buona-morte-nellesperienza-educativa-di-don-bosco-1-5


spiri pronunziando i SS. nomi di Gesù, di Giuseppe e di Maria”. Infine un lettore
enunciava le litanie della buona morte ad ognuna delle quali si rispondeva con la
giaculatoria “Misericordioso Gesù, abbiate pietà di me”.[4] All’esercizio devoto
seguiva la confessione personale e la comunione “generale”. Per l’occasione erano
invitati confessori “straordinari”, affinché tutti avessero opportunità e piena libertà
di sistemare le cose di coscienza.
            I religiosi salesiani, oltre alle orazioni recitate in comune cogli allievi,
facevano un esame di coscienza più articolato. Il 18 settembre 1876, don Bosco
spiegò ai discepoli il modo di renderlo fruttuoso:

             “Gioverà tanto fare un confronto tra mese e mese: ho fatto del profitto in
questo mese? oppure vi fu in me regresso? Poi venire ai particolari: in questa virtù,
in quest’altra, come mi sono diportato?
            E specialmente si dia una rivista a ciò che forma soggetto di voti ed alle
pratiche di pietà: riguardo all’obbedienza come mi sono diportato? ho progredito?
L’ho fatta proprio bene, per esempio, quell’assistenza che mi si diede da fare? come
l’ho fatta? In quella scuola come mi sono impegnato? Riguardo alla povertà, sia
negli abiti, nei cibi, nelle celle, ho niente che non sia da povero? ho desiderato
golosità? mi son lamentato quando mi mancava qualche cosa? Poi venire alla
castità: non ho dato in me luogo a pensieri cattivi? mi son distaccato sempre più
dall’amore dei parenti? mi son mortificato nella gola, negli sguardi, ecc.?
            E così far passare le pratiche di pietà e notare specialmente se vi fu
tiepidezza ordinaria, se si siano fatte le pratiche senza slancio.
            Questo esame, o più lungo o più corto, si faccia sempre. Siccome vi sono
vari che hanno occupazioni da cui non possono esimersi in nessun giorno del mese,
queste occupazioni sarà lecito tenerle, ma ciascuno in detto giorno faccia proprio [in
modo] di eseguire queste considerazioni e di fare buoni propositi speciali”.[5]

            L’obiettivo, dunque, era quello di stimolare un monitoraggio regolare della
propria vita in funzione perfettiva. Questo ruolo primario di stimolo e sostegno alla
crescita virtuosa spiega perché don Bosco, nell’introduzione alle Costituzioni, sia
giunto ad affermare che la pratica mensile della buona morte, insieme agli esercizi
spirituali annuali, costituisce “la parte fondamentale delle pratiche di pietà, quella
che in certo modo tutte le abbraccia”, e abbia concluso dicendo: “Credo che si
possa dire assicurata la salvezza di un religioso, se ogni mese si accosta ai SS.
Sacramenti, e aggiusta le partite di sua coscienza, come dovesse di fatto da questa
vita partire per l’eternità”.[6]

            Col tempo l’esercizio mensile venne ulteriormente perfezionato, come



leggiamo in una nota inserita nelle Costituzioni promulgate da don Michele Rua
dopo il X Capitolo Generale:

             “a. L’esercizio della buona morte si faccia in comune, ed oltre a quello che
prescrivono le nostre Costituzioni si tengano presenti queste regole: I) Oltre la
meditazione solita del mattino, si faccia ancora una mezz’ora di meditazione alla
sera, e questa versi su qualche novissimo; II) Si faccia come una rivista mensile
della coscienza, e la confessione di quel giorno sia più accurata del solito, come se
di fatto fosse l’ultima della vita, e si riceva la S. Comunione come per viatico; III)
Finita la messa e le preghiere solite, si recitino le preghiere indicate nel manuale di
pietà; IV) Si pensi almeno per mezz’ora al progresso od al regresso che si è fatto
nella virtù nel mese passato, specialmente per ciò che riguarda i proponimenti fatti
negli esercizi spirituali, l’osservanza delle Regole, e si prendano ferme risoluzioni di
vita migliore; V) Si rileggano in quel giorno tutte, o almeno in parte, le Costituzioni
della Pia Società; VI) Sarà anche bene di scegliere un santo protettore del mese che
si sta per cominciare.
            b. Se taluno per le sue occupazioni non può fare l’esercizio della buona
morte in comune, né attendere a tutte le accennate opere di pietà, col permesso
del Direttore compia quelle soltanto che sono compatibili col suo impiego,
rimandando le altre ad un giorno più comodo”.[7]

            Queste indicazioni rivelano la sostanziale continuità e sintonia con la
secolare tradizione della preparatio ad mortem ampiamente documentata dalla
produzione libraria fin dagli inizi del XVI secolo. Gli evangelici appelli all’attesa
vigilante e operativa (cf. Mt 24,44; Lc 12,40), al tenersi preparati in vista del
giudizio che fisserà la sorte eterna tra i “benedetti” o i “maledetti” (Mt 25,31-46),
uniti al monito quaresimale “Memento, homo, quia pulvis es, et in pulverem
reverteris”, nel corso dei secoli hanno costantemente alimentato le considerazioni
dei maestri di spirito e dei predicatori, hanno ispirato le rappresentazioni artistiche,
si sono tradotti in rituali, pratiche devote e penitenziali, hanno suggerito propositi e
amorosi aneliti alla comunione eterna con Dio. Hanno anche suscitato timori, ansie,
talvolta angosce, in base alle sensibilità spirituali e alle visioni teologiche delle varie
epoche.
            Le dotte riflessioni sapienziali del De praeparatione ad mortem di Erasmo e
di altri umanisti,[8] permeate di genuino spirito evangelico ma tanto erudite da
sembrare esercizi retorici, tra Seicento e primo Settecento avevano lasciato
progressivamente spazio alle esortazioni morali dei predicatori e alle considerazioni
meditative degli spirituali. Un opuscolo del cardinale Giovanni Bona affermava che
la migliore preparazione alla morte è quella remota, attuata attraverso una vita



virtuosa in cui quotidianamente ci si esercita a morire a se stessi e fuggire ogni
forma di peccato, a vivere secondo la legge di Dio in comunione orante con lui;[9]

esortava a pregare costantemente per ottenere la grazia di una morte felice;
suggeriva di dedicare un giorno al mese di preparazione prossima alla morte nel
silenzio e nella meditazione, purificando l’anima con una “diligentissima e dolorosa
confessione”, dopo un accurato esame del proprio stato, e accostandosi alla
comunione per modum Viatici, con intensa devozione;[10] invitava poi a concludere
la giornata immaginandosi sul letto di morte, nel momento estremo:

             “Rinnoverai più intensi atti di amore, di ringraziamento e di desiderio di
vedere Dio; chiederai perdono di tutto; dirai: «Signore Gesù Cristo, in quest’ora
della mia morte, poni la tua passione e la tua morte tra il tuo giudizio e l’anima mia.
Padre, nelle tue mani affido il mio spirito. Aiutatemi santi di Dio, accorrete o angeli
per sostenere la mia anima e offrirla al cospetto dell’Altissimo» […]. Poi
immaginerai che la tua anima sia condotta all’orrendo giudizio di Dio e che, per le
preghiere dei santi, ti sia prolungata la vita in modo da poter fare penitenza: quindi
proponendo con forza di vivere più santamente, in futuro ti considererai e ti
comporterai come morto al mondo e vivente solo per Dio e per la penitenza”.[11]

            Giovanni Bona chiudeva la sua Praeparatio ad mortem con un’aspirazione
devota incentrata sul desiderio del Paradiso permeata da intenso afflato mistico.[12]

Il cardinale cistercense era stato allievo dei gesuiti. Da essi aveva attinto l’idea della
giornata mensile di preparazione alla morte.
            La meditazione sulla morte faceva parte integrale degli esercizi spirituali e
delle missioni popolari: certa è la morte, incerto è il momento del suo arrivo,
bisogna tenersi pronti perché quando essa verrà Satana moltiplicherà i suoi assalti
per rovinarci eternamente: “Che conseguenza adunque ne viene? […] Fare adesso
in vita abiti buoni. Non contentarmi solamente di vivere in grazia di Dio, né di star
un sol momento in peccato; ma fare abitualmente, con l’esercizio continuo d’opere
buone, una tal vita, che nell’ultimo momento non abbi il Demonio con qualche
tentazione a farmi perdere per tutta l’Eternità”.[13]

            A partire dal Seicento e per tutto il Settecento i predicatori calcarono
l’importanza del tema, modulando le loro riflessioni secondo le sensibilità proprie
del gusto barocco, con forte accentuazione degli aspetti drammatici, senza però
sviare l’attenzione degli uditori dalla sostanza: l’accettazione serena della morte,
l’appello alla conversione del cuore, la costante vigilanza, il fervore nelle opere
virtuose, l’offerta di sé a Dio e l’anelito alla comunione eterna d’amore con lui.
Progressivamente l’esercizio della buona morte assunse un’importanza sempre più



ampia, fino a diventare una delle pratiche ascetiche principali del cattolicesimo. Il
modello di svolgimento è offerto, ad esempio, in un opuscolo seicentesco di un
anonimo gesuita:

             “Scegliete un giorno d’ogni mese de’ più liberi da ogni altro affare, nel qual
dovrete con particolar diligenza impiegarvi nell’Orazione, Confessione, Communione
e visita del Santissimo Sacramento.
            L’Orazione di questo giorno dovrà in due volte arrivare a due ore: e la
materia di essa potrà esser questa ch’accenneremo. Nella prim’ora concepite
quanto più vivamente potrete lo stato, nel quale vi troverete già moribondo […].
Considerate quello, che moribondo vorreste aver fatto, prima verso Dio, secondo
verso voi stesso, terzo verso il prossimo, mescolando in questa meditazione diversi
affetti ferventi, e di pentimento, e di propositi, e di domande al Signore, per
impetrar da lui virtù d’emendarvi. La seconda Orazione avrà per materia i motivi più
forti che si ritrovino, per accettar volentieri da Dio la morte […]. Gli affetti di questa
Meditazione saranno d’offerta della vita propria al Signore, di protesta, che se
potessimo allungarla, oltre il suo divinissimo beneplacito, non lo faremmo; di
domanda, per offerir questo sacrificio con quello spirito d’amore, che richiede il
rispetto dovuto alla sua amorevolissima Provvidenza, e disposizione.
            La Confessione dovrà esser fatta da voi con più particolare diligenza, e come
se fosse l’ultima volta, che vi andaste a mondar nel sangue preziosissimo di Gesù
Cristo […].
            Anche la Comunione dovrà farsi con più straordinaria preparazione, e come
se vi comunicaste per Viatico, adorando quel Signore, che sperate di dover adorare
per tutta l’Eternità; ringraziandolo della vita, che vi ha concessa, chiedendogli
perdono d’averla sì malamente impiegata; offerendovi pronto a terminarla, perché
egli così vuole, e domandandogli finalmente grazia, che v’assista in questo gran
passo, affinché l’anima vostra appoggiata al suo Diletto, da questo Deserto passi
sicura al Regno”.[14]

            L’impegno per la diffusione dell’esercizio della buona morte non limitava le
considerazioni dei predicatori e dei direttori di spirito al tema dei novissimi, quasi a
voler fondare l’edificio spirituale unicamente sul timore dell’eternità dannata. Questi
autori conoscevano i danni psicologici e spirituali che l’affanno e l’angoscia per la
propria salvezza producevano sugli animi più sensibili. Le raccolte di meditazioni
prodotte tra la fine del Seicento e metà Settecento, non solo insistevano sulla
misericordia di Dio e sull’abbandono in lui, per condurre il fedele allo stato
permanente di serenità spirituale che è proprio di chi ha integrato la coscienza della
propria finitudine temporale in una solida visione di fede, ma spaziavano su tutti i



temi della dottrina e della pratica cristiana, della morale privata e pubblica: verità
della fede e soggetti evangelici, vizi e virtù, sacramenti e preghiera, opere di carità
spirituale e materiale, ascetica e mistica. La considerazione del destino eterno
dell’uomo si allargava alla proposta di un vissuto cristiano esemplare e ardente, che
si traducesse in cammini spirituali orientati alla santificazione personale e
all’affinamento del vissuto quotidiano e sociale, sullo sfondo di una teologia
sostanziosa e di un’antropologia cristiana raffinata.
            Un esempio tra i più eloquenti è fornito dai tre volumi del gesuita Giuseppe
Antonio Bordoni, che raccolgono le meditazioni proposte ogni settimana per oltre
vent’anni ai confratelli della Compagnia della buona morte, da lui istituita nella
chiesa dei Santi Martiri di Torino (1719). L’opera fu molto apprezzata per la solidità
teologica, la forma priva di orpelli retorici, la ricchezza di esempi concreti ed ebbe
decine di ristampe fino alle soglie del Novecento.[15] All’ambiente religioso torinese
sono legati anche i Discorsi sacri e morali per l’esercizio della buona morte – più
segnati dal gusto del tempo ma altrettanto solidi – predicati, nella seconda metà del
Settecento, dal sacerdote Giorgio Maria Rulfo direttore spirituale della Compagnia
dell’Umiltà formata da signore della nobiltà sabauda.[16]

            La pratica proposta da san Giovanni Bosco agli allievi dell’Oratorio e delle
istituzioni educative salesiane aveva, dunque, una solida tradizione spirituale di
riferimento.

(continua)

[1] Giovanni Bosco, Regolamento dell’Oratorio di S. Francesco di Sales per gli esterni,
Torino, Tipografia Salesiana, 1877, 44.

[2] Cf. Giovanni Bosco, Regolamento per le case della Società di S. Francesco di
Sales, Torino, Tipografia Salesiana, 1877, 63 (parte II, capo II, art. 4): “[…] Una volta
al mese si farà da tutti l’esercizio della buona morte, preparandovisi con qualche
sermoncino od altro esercizio di pietà”.

[3] [Giovanni Bosco], Regole o Costituzioni della Società di S. Francesco di Sales
secondo il Decreto di approvazione del 3 aprile 1874, Torino, Tipografia Salesiana,
1877, 81 (cap. XIII, art. 6). Lo stesso stabilivano le Costituzioni delle Figlie di Maria
Ausiliatrice, con una dicitura molto simile: “La prima Domenica o il primo Giovedì
del mese sarà giorno di ritiro spirituale, in cui, lasciando per quanto   è possibile gli

https://www.donbosco.press/don-bosco/lesercizio-della-buona-morte-nellesperienza-educativa-di-don-bosco-3-5


affari temporali, ognuna si raccoglierà in se stessa, farà l’Esercizio della buona
morte, disponendo le cose sue spirituali e temporali, come se dovesse abbandonare
il mondo ed avviarsi all’Eternità. Si faccia qualche lettura acconcia al bisogno, e ove
si possa la Superiora procuri dal Direttore una predica od una conferenza
sull’argomento”, Regole o Costituzioni per le Figlie di Maria SS. Ausiliatrice
aggregate alla Società salesiana (ed. 1885), Titolo XVII, art. 5, in Giovanni Bosco,
Costituzioni per l’Istituto delle Figlie di Maria Ausiliatrice (1872-1885). Testi critici a
cura di Cecilia Romero, Roma, LAS, 1983, 325.

[4] Giovanni Bosco, Il giovane provveduto per la pratica de’ suoi doveri degli esercizi
di cristiana pietà per la recita dell’uffizio della Beata Vergine e de principali vespri
dell’anno coll’aggiunta di una scelta di laudi sacre ecc., Torino, Tipografia Paravia e
Comp. 1847, 138-142.

[5] Archivio Salesiano Centrale, A0000409 Prediche di don Bosco – Esercizi Lanzo
1876, quaderno XX, ms di Giulio Barberis, pp. 10-11.

[6] Giovanni Bosco, Ai Soci Salesiani, in Regole o Costituzioni della Società di S.
Francesco di Sales (ed. 1877), 38.

[7] Costituzioni della Società di san Francesco di Sales precedute dall’introduzione
scritta dal Fondatore sac. Giovanni Bosco, Torino, Tipografia Salesiana, 1907, 227-
231.

[8] Des. Erasmi Roterodami liber cum primis pius, de praeparatione ad mortem, nunc
primum et conscriptus et aeditus…, Basileae, in officina Frobeniana per
Hieronymum Frobenium & Nicolaum Episcopium 1533, 3-80 (Quomodo se quisque
debeat praeparare ad mortem). Cf. anche Pro salutari hominis ad felicem mortem
praeparatione, hinc inde ex Scriptura sacra, et sanctis, doctis, et christianissimis
doctoribus, ad cujusdam petitionem, et aliorum etiam utilitatem, a Sacrarum
literarum professore Ludovico Bero conscripta et nunc primum edita, Basileae, per
Joan. Oporinum, 1549.

[9] Giovanni Bona, De praeparatione ad mortem…, Roma, in Typographia S.
Michaelis ad Ripam per Hieronimum Maynardi, 1736, 11-13.

[10] Ibid., 67-73.

[11] Ibid., 74-75.



[12] Ibid., 126-132: “Affectus animae suspirantis ad Paradisum”.

[13] Carlo Ambrogio Cattaneo, Esercizi spirituali di sant’Ignazio, Trento, per
Gianbatista Monauni, 1744, 74.

[14] Esercizio di preparazione alla morte proposto da un religioso della Compagnia di
Gesù per indirizzo di chi desidera far bene un tal passo, Roma, per gl’Eredi del
Corbelletti [1650], ff. 3v-6v.

[15] Giuseppe Antonio Bordoni, Discorsi per l’esercizio della buona morte, Venezia,
nella stamperia di Andrea Poletti, 1749-1751, 3 vol.; l’ultima edizione è quella
torinese di Pietro Marietti in 6 volumi (1904-1905).

[16] Giorgio Maria Rulfo, Discorsi sacri, e morali per l’esercizio della buona morte,
Torino, presso i librai B.A. Re e G. Rameletti, 1783-1784, 5 vol.


