
⏱ ️Lesezeit: 7 min.

Auf dem Foto ist Herr Juwà Bosco zu sehen, der dem Volk der Shuar angehört und
durch die Fürsprache der seligen Maria Troncatti auf wundersame Weise geheilt
wurde.

Die zweite Don-Bosco-Schwester wird zur Ehre der Altäre erhoben!

Die Botschaft des 99. Weltmissionssonntags 2025 findet in der seligen Maria
Troncatti eine konkrete und leuchtende Verwirklichung. Schwester Maria war eine
Erweiterung und Fortsetzung Jesu, des barmherzigen Samariters und der Helferin
für die indigenen Shuar und die Siedler Ecuadors. Sie machte sich deren Freuden
und Hoffnungen, die Rechte der Schwächsten zu eigen und wurde Mutter und
Verteidigerin des menschlichen und geistlichen Lebens. Sie erzog die beiden Völker
zur Solidarität, betete und arbeitete daran, unter ihnen eine glückliche, solidarische
und versöhnte Menschheit zu schaffen. Die Hoffnung, die beiden „feindlichen“
Ethnien zu verbrüdern und eine dauerhafte Brüderlichkeit zwischen ihnen
aufzubauen, war so stark, dass sie den Herrn bat, ihr Opfer für ihre Versöhnung
anzunehmen. Nichts hätte sie ohne ein Leben des Gebets und der brüderlichen
Gemeinschaft erreichen können.

Für den Weltmissionssonntag im Jubiläumsjahr 2025 wurde eine Botschaft gewählt,
die sich auf die Hoffnung konzentriert (vgl. Bulle Spes non confundit, 1) und den
Titel „Missionare der Hoffnung unter den Völkern“ trägt. Papst Franziskus hatte sich
in Bezug auf die Verkündigungsbulle des Jubiläums auf einige wichtige Aspekte der
missionarischen Identität bezogen, die dazu einluden, den Spuren Christi zu folgen,
Träger und Erbauer der Hoffnung unter den Völkern zu sein und die Mission der
Hoffnung zu erneuern. Christus kam in seinem irdischen Dasein, um den Armen die
Befreiung zu verkünden (vgl. Lk 4,16-21), und durch seine Jünger „setzt er seinen
Dienst der Hoffnung für die Menschheit fort. Noch immer beugt er sich über jeden
armen, geplagten, verzweifelten und vom Bösen heimgesuchten Menschen, um ‚auf
seine Wunden das Öl des Trostes und den Wein der Hoffnung zu gießen‘ (Präfation
„Jesus, der barmherzige Samariter“)“.
Schwester Maria war eine Erweiterung und Fortsetzung Jesu, des barmherzigen
Samariters und der Helferin für die indigenen Shuar und die Siedler Ecuadors.
Geboren 1883 in Corteno Golgi, Lombardei, wurde sie 1908 Don-Bosco-Schwester.
Sie brach 1922 von Nizza nach Ecuador auf und war von 1925 bis 1969 (dem Jahr
ihrer Geburt in den Himmel) „Pionierin“ in der neuen Mission im Amazonasgebiet
des Ostens. Mit dem Balsam ihrer exquisiten Mütterlichkeit (sie wurde liebevoll



„Madrecita“ genannt!) ging sie mit Elan auf alle ihre Adressaten zu, um ihnen zu
helfen, sie zu heilen und zu retten: Kranke, durch das Gesetz der Rache verwundete
Männer, Opfer von Vergiftungen, Mädchen und Jugendliche, die vor einem
Handgemenge geflohen waren, wo Familien im Streit lagen, Frauen, die von
gewalttätigen und betrunkenen Ehemännern mit der Axt geschlagen wurden,
unerwünschte Kleinkinder, Waisensäuglinge aufgrund der Vergiftung ihrer Mütter,
und Letztere waren Gegenstand ihrer Vorliebe. Als junge Nonne in Varazze,
während des Ersten Weltkriegs, hatte sie einen Kurs als Rotkreuzschwester
absolviert und wusste genau, wie man Wunden verbindet und was man darauf
gießt, um sie heilen zu lassen. Es gab auch Wunden im Geist zu heilen. So wurde ihr
Botiquín nicht nur zur Ambulanz, sondern auch zu einer „Camera Caritatis“, einem
Zentrum für menschliche und geistliche Bildung, einem Ort mutiger
Gewissenserforschung, einer wahren Ambulanz der Seele. Während sie die
Wunden desinfizierte und versorgte, war ihr Blick auf die Seele gerichtet, die des
Balsams der Vergebung Gottes bedurfte.
Als sie gefragt wurde, mit welchen Medikamenten sie die verzweifeltsten Fälle
heilte, die sie mit dem Kanu, zu Pferd oder zu Fuß erreichte, antwortete sie: „Ich
weiß es nicht“. So unerklärlich es auch war, es gelang ihr, Menschen zu heilen. Vor
den Patienten zeigte sie ihre Hoffnung, die sie allein auf Gott und die Gottesmutter
setzte, mit einfachen, aber eindringlichen Sätzen, die die Zuhörer ermutigten, unter
den Mantel der Heiligen Jungfrau zu fliehen: „Ich gebe euch die Medikamente, aber
wer euch die Heilung verschafft, ist Maria die Helferin!“.
Auch die salesianischen Mitbrüder nannten sie liebevoll: „como una madre“, „una
verdadera madre“, „una mamá“. Schwester Maria lud sie in ihr Botiquín ein, hörte
sich ihre Schwierigkeiten und Freuden im Zusammenhang mit der Evangelisierung
an, bot ihnen ein kühles Getränk, ein Medikament oder ein Heilmittel für müde und
strapazierte Füße an und regenerierte sie physisch und spirituell.

Die selige Maria Troncatti hatte sich die konkreten Lebensbedingungen derer zu
eigen gemacht, zu denen sie gesandt worden war, um die frohe Botschaft des Heils
und der Hoffnung zu bringen. Tatsächlich erinnert Papst Franziskus in seiner
Botschaft, in Bezug auf das Zweite Vatikanische Konzil, die Gläubigen daran, dass
„Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der
Armen und Bedrängten aller Art, auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der
Jünger Christi sind. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren
Herzen seinen Widerhall fände“ (Gaudium et spes, 1).
Vereint mit Christus und angetrieben von der Liebe Christi, wusste Schwester Maria
nicht nur den Schrei der Armen zu hören, die sie um Leben und Gesundheit, Würde



und Rechte baten, sondern sie machte sich auch deren Hoffnungen und Schmerzen
zu eigen. Als fürsorgliche und verantwortungsbewusste Hüterin des Lebens aller,
und insbesondere der schwächsten Gruppen, verteidigte sie, während sie die Shuar
pflegte, deren Rechte, insbesondere die bezüglich Land, Löhnen, Käufen und
Verkäufen, und verfolgte jede Phase, obwohl sie wusste, dass einige Siedler mit
diesem Fortschritt nicht zufrieden waren. Die Siedler nutzten die Shuar als Diener
oder Arbeiter, um das Land zu ihrem Vorteil zu roden, im Austausch für lächerliche
Entschädigungen, die mit erniedrigendem Egoismus vereinbart wurden, zum
Beispiel: Spiegel, Kämme, Halsketten. Schwester Maria erkannte mütterlich alles
und riet zum Besten.
Die Hoffnung auf eine friedliche und versöhnliche Beziehung zwischen den beiden
Ethnien war immer der Traum von Schwester Maria, den FMA und den
salesianischen Mitbrüdern. Ihr Ziel war es, die neuen Generationen der
„gegnerischen Ethnien“ gemeinsam zu erziehen und ein friedliches
Zusammenleben zwischen ihnen in der Schule, im Internat und auf dem Hof zu
fördern. Sie wollten sie zur Begegnung, zur Anerkennung und zur Wertschätzung
der verschiedenen Kulturen erziehen. Auch das Krankenhaus Pius XII. wurde als ein
Haus für alle betrachtet, wo jeder ohne Unterschied aufgenommen und sowohl
körperlich als auch geistig behandelt wurde, mit großer Kompetenz und viel Herz
von Schwester Maria.
Die Zukunft dieses Stückchens Amazonasgebiet konnte nur auf Brüderlichkeit
aufgebaut werden, und dies fand großen Widerhall in ihrem Herzen, so dass sie den
Herrn bat, ihr Opfer für ihre Versöhnung anzunehmen, eine Versöhnung, die nach
ihrem Tod, der bei einem Flugzeugunfall am 25. August 1969 geschah, stabil
aufblühte. Schwester Maria hatte gesagt: „Ich wäre sehr glücklich, mein Leben
opfern zu können, damit der Frieden in diese Bevölkerung zurückkehrt“. An diesem
Tag sagten die Siedler und die Shuar, dass ihre „Mama“ gestorben sei; dass eine
Heilige gestorben sei! Getröstet vom Herzen Christi, wurde sie für alle ein Zeichen
des Trostes und der Hoffnung.
Mit ihrem Leben und Tod war sie eine wahre Handwerkerin der Versöhnung und des
Friedens und eine Wiederherstellerin „einer oft abgelenkten und unglücklichen
Menschheit“, wie Papst Franziskus forderte.
Sie erzog zu einer solidarischen und versöhnten Menschheit, indem sie die
Verantwortung unter den jungen Frauen förderte. Tatsächlich widmete sie sich in
jedem Dorf der Ausbildung junger Krankenschwestern, die Erste Hilfe leisten
konnten. Darüber hinaus organisierte sie Näh-, Koch-, Hygiene- und
Säuglingspflegekurse, um die Ausbildung der Internierten zu vervollständigen. Um
die verlassenen kleinen Shuar zu retten, lud sie christliche Shuar- oder



Siedlerfrauen ein, als Ammen zu fungieren und sie zu adoptieren, und viele
italienische Frauen engagierten sich, diese Kinder aus der Ferne zu unterstützen.
Schwester Maria schuf ein Netzwerk von Menschlichkeit, das auf andere achtete
und sich freute, Gutes zu tun, eine Menschlichkeit, die in der Botschaft des
Weltmissionstages den Namen „österliche Menschheit“ und „Frühlingsmenschen“
trägt, da es „das Osterfest des Herrn ist, das den ewigen Frühling der Geschichte
markiert“ und daher „der Tod und der Hass nicht die letzten Worte über das
menschliche Leben sind (vgl. „Katechese“, 23. August 2017)“.
Diese Hoffnung – so Franziskus – wurzelt im Gebet und in der brüderlichen
Gemeinschaft. Schwester Maria hatte zwischen einem Gespräch und einem kühlen
Getränk, oder zwischen einem zu verabreichenden Medikament, einem zu
ziehenden Zahn und einer mit einem einfachen Taschenmesser zu entfernenden
Kugel, einer zu reinigenden und zu verbindenden infizierten Wunde, immer das
Gebet des Ave-Maria auf den Lippen und wachte jeden Tag vor Sonnenaufgang auf,
um sehr früh in der Kapelle zu sein und im Schweigen den Kreuzweg zu gehen.
Auch bevor sie mit den Behandlungen begann, sagte Schwester Maria: „Einen
Moment“. Es war eine kurze Zeit der Unterscheidung, des Mutes, der Entscheidung
und der Kraft zum Handeln, und dann wiederholte sie: „Mein Jesus! Maria, Helferin,
bitte für uns“.
Am Ende seiner Botschaft bekräftigt Franziskus, dass „die Verkündigung des
Evangeliums immer ein gemeinschaftlicher Prozess ist, so wie auch die christliche
Hoffnung einen gemeinschaftlichen Charakter hat (vgl. Benedikt XVI., Enzyklika Spe
Salvi, 14)“. Die selige Maria Troncatti war immer die Seele des Zusammenhalts
zwischen ihr und den Schwestern der Gemeinschaft; zwischen den FMA und den
salesianischen Mitbrüdern; zwischen ihnen und den Völkern, die sich als „Brüder“
erkennen sollten.
Der Wunsch nach Gemeinschaft und mütterlicher Güte, bereit zu jedem Opfer für
den Nächsten, begleitete sie bis zum Ende. Im Alter stand sie immer vor der Tür des
Krankenhauses Pius XII., bereit zum Empfang. Sie sagte: „Ich kann nicht mehr
arbeiten, aber ich bin froh, bei meinen armen Wilden zu bleiben: Es kommen immer
Kranke ins Krankenhaus, sie kommen immer von weit her, um mich zu besuchen“.
Die Botschaft dieses Weltmissionstages findet in der Existenz der seligen Maria
Troncatti eine konkrete und leuchtende Verwirklichung. Papst Leo XIV. wird sie am
19. Oktober 2025 zusammen mit den Seligen Ignatius Choukrallah Maloyan, Peter
To Rot, Vincenza Maria Poloni, María Carmen Rendiles Martínez, José Gregorio
Hernández Cisneros und Bartolo Longo heiligsprechen.
Vierundsiebzig Jahre nach der Heiligsprechung der Mitbegründerin, der heiligen
Maria Domenica Mazzarello, die Papst Pius XII. am 24. Juni 1951 in der



Petersbasilika im Vatikan vornahm, wird eine weitere Don-Bosco-Schwester mit
einem zutiefst missionarischen Herzen heiliggesprochen, und zwar genau im
Jubiläumsjahr der Hoffnung: die selige Maria Troncatti, die eine wahre Missionarin
der Hoffnung unter den Völkern war!

Sr. Francesca Caggiano FMA
Selig- und Heiligsprechungsprozesse der FMA, Rom

Nach ihrer Profess im Institut im Jahr 1993 war sie Lehrerin und Leiterin der
diözesanen Jugendpastoral in Oria und San Severo. 2025 erwarb sie in Rom die
Lizenz in Christologie. Seit 2005 begleitet sie die Causa von Don Felice Canelli,
Diözesanpriester von San Severo und salesianischem Mitarbeiter. Seit 2008 ist sie
Vizepostulatorin. Don Canelli wurde 2021 für verehrungswürdig erklärt. 2017
besuchte sie den Kurs vom Studium des Dikasteriums für die Selig- und
Heiligsprechungsprozesse. Seit 2019 ist sie in Rom als Vizepostulatorin der Causa
der Dienerin Gottes Mutter Rosetta Marchese, der siebten Nachfolgerin der heiligen
Maria Domenica Mazzarello, und hat seit 2021 die diözesane und römische Phase
für das Wunder begleitet, das zur Heiligsprechung der seligen Maria Troncatti
führte. Seit 2022 ist sie Postulatorin der Causa der verehrungswürdigen Rachelina
Ambrosini aus der Diözese Benevent.


