
⏱ ️Lesezeit: 11 min.

Neben dem „Gefühl für das Kind“ entwickelte sich im 15. Jahrhundert auch ein
Gefühl für die Familie, das im Mittelalter, als die Beziehungen zur breiten Masse der
Bevölkerung Vorrang hatten und wenig Raum für Intimität und Privatleben ließen,
kaum ausgeprägt war. Andererseits kam es zu einer Neubewertung von Ehe und
Familie auf Kosten des kirchlichen und klösterlichen Zölibats. Für Humanisten und
Reformatoren förderten diese Realitäten das Leben der Gesellschaft und der Kirche
sehr. Luther und Calvin begnügten sich nicht damit, den Zölibat von Mönchen und
Priestern als Ursache von Unmoral und Heuchelei anzuprangern, sondern
ermutigten die Ehe für alle.
Der heilige Franz von Sales, der die Tradition des religiösen Zölibats und seine
evangelische Überlegenheit beibehielt, ging dennoch über die gesellschaftlichen
Konventionen seiner Zeit hinaus. Die meisten seiner Briefe zur geistlichen Führung
sind an verheiratete Männer und Frauen gerichtet. In seiner Anleitung zum frommen
Leben schrieb er zwei Kapitel von unbestreitbarer Originalität im Vergleich zur
gesamten spirituellen Literatur der Vergangenheit. Eines enthält „Ratschläge für
verheiratete Personen“, das andere behandelt die „Ehrbarkeit des Ehebettes“.

Die Ehe ist eine Berufung
            Die Ehe ist ein „menschliches Band, durch das Herz, Körper und Güter
einander mitgeteilt werden“. Nachdem der Autor der Philothea entschieden
festgestellt hat, dass die Ehe „für alle, in allen und für alle ehrenhaft ist, d.h. in all
ihren Teilen“, erklärt er: „Für alle, weil auch Jungfrauen sie demütig ehren müssen;
in allen, weil sie bei Armen und Reichen gleichermaßen heilig ist; in allen, weil ihr
Ursprung, ihr Zweck, ihre Verwendungen, ihre Form und ihre Materie heilig sind“.
Er betrachtete die Ehe nicht nur als ein großes Sakrament der Kirche und als
„Keimzelle des Christentums“, sondern erklärte auch, dass „die Bewahrung des
Gutes der Ehe für die Republik äußerst wichtig ist“. Von seinem Vater zur Ehe
bestimmt, hatte François de Sales sie laut Chaugys Mutter abgelehnt, „nicht aus
Verachtung der Ehe, die er als Sakrament vollkommen ehrte, sondern aus einer
gewissen inneren und geistigen Glut, die ihn drängte, sich ganz dem Dienst der
Kirche zu widmen und ganz Gott zu gehören, ohne ein geteiltes Herz zu haben“.
Verlangte die Würde der Ehe, dass der junge Mann und insbesondere die junge Frau
frei waren, ihren „Partner“ zu wählen? Damals war die Frage nicht so klar, und die
Praktiken variierten. Alte Traditionen hielten sich, besonders unter Adligen, wo
Töchter oft in jungen Jahren versprochen wurden und der viel ältere Ehemann eine
unbestreitbare Autorität über das Paar ausübte. Das bedeutet nicht, dass alles



schlecht lief, wie wir am Beispiel der Eltern von François de Sales sehen können.
Auch anderswo gab es eine gewisse Entwicklung der Moral: Junge Menschen
heirateten in jüngerem Alter und übten folglich größere Freiheit aus.
Einer der bedeutendsten Beiträge des Franz von Sales war es, Ehepaaren zu helfen,
zu erkennen, dass ihr Lebensstand eine Berufung ist. Er selbst schrieb an Philothea,
die verheiratet war, über die Ehe: „Wenn alle sie ehren sollen, so ehre du sie ganz
besonders, die du durch Berufung in ihr bist“. Da die Ehe eine Berufung ist, ist ihr
Ziel die Heiligkeit der Eheleute. „Du wirst in dieser Berufung wandeln“, schrieb er
an eine junge Frau, die gerade geheiratet hatte, „du wirst viel Trost darin finden
und am Ende sehr heilig werden“.
Die Ehe ist eine Berufung, weil sie zunächst eine Gabe und dann einen Ruf, eine
Verantwortung beinhaltet. Das ist es, was der Autor der Anleitung den Eheleuten
vermitteln will, wenn er ihnen sagt: „Es war Gott, meine Freunde, der mit seiner
unsichtbaren Hand das heilige Band eurer Ehe geknüpft und euch einander
geschenkt hat; warum liebt ihr euch nicht mit einer ganz heiligen, ganz göttlichen
Liebe?“ Er schrieb auch an eine junge Frau, die gerade geheiratet hatte: „Liebe
deinen Mann zärtlich, als ob er dir von der Hand unseres Herrn selbst gegeben
worden wäre.“

Liebe in der Ehe
            François de Sales war zu seiner Zeit ein Verfechter der Liebesheirat.
Rabelais und Montaigne, die väterliche Gefühle priesen, schenkten der Liebe
zwischen Ehepartnern wenig Beachtung. Die Ehe wurde oft als unvereinbar mit der
Liebe angesehen, verwechselt mit der Leidenschaftsliebe, und die logische
Schlussfolgerung war, dass es sich nur um eine für die Gesellschaft notwendige
Institution handelte. Für Franz von Sales sollte die gegenseitige Liebe das
Hauptmerkmal sein, mit ihren beiden Korollarien der „unauflöslichen Vereinigung“
der Herzen und der „unverletzlichen Treue zueinander“.
In der Anleitung ermahnt der Autor die Eheleute, ihre „gegenseitige Liebe“ immer
mehr zu steigern. Er definiert die Liebe der Eheleute sofort als eine gegenseitige
Freundschaft, in der „die Mitteilung des Lebens, der Güter, der Zuneigungen und
der unauflöslichen Treue“ praktiziert wird. Gesten der Zuneigung dürfen nicht
fehlen. Das Vorbild ist der große Heilige Ludwig, dem „fast vorgeworfen wurde, in
diesen Zärtlichkeiten überreich zu sein“.
Die Eigenschaften der Liebe sind jedoch für Männer und Frauen unterschiedlich.
Ehemänner sollen ihre Frauen „zärtlich, beständig und herzlich“ lieben, während
Ehefrauen ihre Männer „zärtlich, herzlich, aber mit einer respektvollen und
ehrfürchtigen Liebe“ lieben sollen. Franz von Sales bewunderte Ehepaare, die „so



sanft miteinander in gegenseitigem Respekt lebten, dass es ohne große
Nächstenliebe nicht sein kann“.
Was das Sakrament betrifft, so ist es eine mächtige Hilfe gegen die
Wankelmütigkeit unserer Entschlüsse. Wie viele Ehen würden wir sich auflösen
sehen, rief er aus, „wenn sie nicht durch das Sakrament gestärkt würden, das die
Veränderung dieser Lebensweise verhindert!“ Mit erstaunlichem Realismus sagte er
auch: „Ein Mann, der sein ganzes Leben lang in Frieden mit seiner Frau gelebt hat,
hätte sie, wenn er gekonnt hätte, ein Dutzend Mal gewechselt“. Tatsächlich ist
„diese Unbeständigkeit des menschlichen Geistes extravagant, aber sie muss durch
die Kraft unserer ersten Entschlüsse gestoppt werden“.
Obwohl er die Autorität der Männer innerhalb der Familie unterstützte, war sich der
Bischof von Genf sehr wohl bewusst, dass sie diese missbrauchen konnten. Mit
sanfter Ironie über männliche Ansprüche empfiehlt er der Frau Verständnis und
Nachsicht: „Mein Gott, was für einen guten Vater haben wir und was für einen
ausgezeichneten Ehemann habt ihr! Ach, sie sind ein wenig eifersüchtig auf ihr
Reich und ihre Herrschaft, die ihnen ein wenig verletzt erscheint, wenn etwas ohne
ihre Autorität und ihren Befehl geschieht. Was wollt ihr, sie müssen diese kleine
Menschlichkeit zulassen“.
Man muss sagen, dass diese „kleine Menschlichkeit“ in Familien weit verbreitet war,
daher diese etwas desillusionierte, aber gute Bemerkung, um eine Witwe zu trösten:
„Es ist zweifellos wahr, dass es eine große Hilfe ist, einen guten Ehemann zu haben,
aber es gibt wenige, und so gut du ihn auch hast, du erhältst mehr Unterwerfung als
Hilfe“.

Die Ehe ist eine Schule
            „Zwischen Dornen oder zwischen Blumen“, schrieb er an Jeanne de Chantal,
die eine glücklich verheiratete Frau war, bevor sie Tragödie und Einsamkeit erlitt,
„lässt Gott uns in seiner Schule gewinnen“. Alles beginnt mit einem
„Zustandswechsel“ und einem Neuanfang, der Dankbarkeit und Vertrauen
hervorrufen muss. Die Ehe ist ein Geschenk, aber ein Geschenk, das gepflegt
werden muss: „Wir müssen also dieses geliebte Herz sehr sorgfältig pflegen“,
schrieb er an eine junge Braut, „und nichts sparen, was zu ihrem Glück beitragen
kann“. Um „den Fortschritt ihrer Ehe“ zu schützen und zu fördern und „sie immer
mehr durch Freundschaft und gegenseitige Treue zu heiligen“, gab er den
Eheleuten Ratschläge, die ihrer Situation angemessen waren.
Zunächst lehrte Franz von Sales, dass Ehepaare ihren Lebensstand lieben müssen:
„Wir müssen lieben, was Gott liebt: Er liebt unsere Berufung; lasst uns sie auch gut
lieben und uns nicht damit amüsieren, über die der anderen nachzudenken“. Oft



stellen wir fest, dass jeder seinen Zustand ändern möchte: „Wer verheiratet ist,
möchte es nicht sein, und wer es nicht ist, möchte es sein“. Und der Bischof von
Genf fragte sich: „Woher kommt diese allgemeine Unruhe der Seelen, wenn nicht
aus einer gewissen Unzufriedenheit mit den Zwängen und einer Bosheit des
Geistes, die uns denken lässt, dass alle besser sind als wir?“ Wie immer fällt mir ein
Vergleich ein: „Wer Fieber hat, findet keinen guten Platz; er hat keine Viertelstunde
in einem Bett verbracht, wenn er in einem anderen sein möchte: Es ist nicht das
Bett, das es tun kann, es ist das Fieber, das ihn überall quält“. Die Schlussfolgerung
ist offensichtlich: „Wer nicht das Fieber seines eigenen Willens hat, ist mit allem
zufrieden; solange Gott gedient wird, ist es ihm egal, in welcher Kleidung Gott ihn
beschäftigt. Solange er Gottes Willen tut, ist es für ihn dasselbe“.
Wie wenige geistliche Schriftsteller vor ihm wagt es Franz von Sales, von „ehelicher
Gemeinschaft“, „fleischlichen Vergnügen“ und „Ehebett“ zu sprechen. Dazu
verwendet er einen traditionellen, zarten, aber transparenten Vergleich. Man setzt
sich an den Tisch, erklärt er, nicht nur „um die Person zu nähren und zu erhalten“,
sondern auch „aus Pflicht zur gegenseitigen Konversation und Nachsicht, die wir
einander schulden“. Die beiden Dinge, die vermieden werden müssen, sind der
Überfluss, der darin besteht, „zu viel zu essen“, und das Ungleichgewicht „in der Art
und Weise des Essens“.
Als das Paar in einer Krise steckte, appellierte er nicht nur an den Willen Gottes,
sondern auch an Pflicht und Vernunft. Einer Frau, die von den Handlungen eines
„verschwenderischen und sorglosen“ Ehemanns angewidert war, gab er Ratschläge
der Weisheit und Klugheit: „Ich sagte ihr, dass sie in den Fällen, in denen es
notwendig war, mit Kraft und Entschlossenheit sprechen konnte, um die Person, die
sie kannte, zur Pflicht zu rufen, aber dass die Kraft stärker war, wenn sie ruhig war
und aus der Vernunft entstand, ohne eine Mischung aus Leidenschaft“.
Er riet Ehemännern und Ehefrauen, sich gegenseitig im geistlichen Leben zu helfen,
sonst wird der Mann „ein strenges, raues und hartes Tier“, und die Frau ohne
Frömmigkeit „ist sehr zerbrechlich und neigt dazu, in der Tugend zu verfallen oder
zu verblassen“. Im Gegenteil, was für ein Segen ist es, wenn Mann und Frau „sich
gegenseitig in der wahren Gottesfurcht heiligen!“

Eltern sind Gottes „Mitarbeiter“
            Die Empfängnis und Geburt eines Kindes sind wunderbare Gaben, die
Ehepaare zu „Mitarbeitern an einer so würdigen Aufgabe“ machen. François de
Sales verfasste sogar ein spezielles Gebet – das er angeblich oft wiederholte – für
diejenigen, die nicht in der Lage waren, die Ehe zu „vollziehen“. Es handelte sich
tatsächlich um einen Exorzismus, da man annahm, dass Impotenz und



Unfruchtbarkeit durch den Teufel und böse Zauber verursacht wurden.
Die Liebe der Eltern sollte allen, die für andere verantwortlich sind, als Vorbild
dienen, denen wir „das Herz der Väter wünschen sollten, solide, fest und beständig,
ohne die Zärtlichkeit der Mütter zu vergessen, die den Kindern Süßigkeiten
wünschen, gemäß der göttlichen Ordnung, die alles mit einer ganz sanften Kraft
und einer ganz starken Süße regiert“.
Es gibt eine Art nachahmende Liebe zwischen Eltern und Kindern: „Väter lieben ihre
Kinder gut, aber besonders wenn diese ihnen oder einem ihrer Vorgänger ähneln;
sie sehen sie wie in einem Spiegel und freuen sich, ihre Manieren, ihre Gesichter
und ihre Züge in ihnen wiederzufinden“. Die Liebe der Mütter zu ihren Kindern ist
erstaunlich, besonders in Zeiten der Gefahr. Der Instinkt spielt sicherlich eine
wichtige Rolle. Die Henne ist ein Tier ohne Mut und Großzügigkeit, bis sie Mutter
wird, aber wenn sie es wird, „hat sie ein Löwenherz, immer den Kopf erhoben,
immer schläfrige Augen, immer den Blick überallhin schweifend, solange eine
Gefahr für ihre Kleinen besteht“.
Auch François de Sales spürte in sich „die Impulse der väterlichen Liebe“, als er sich
um seinen „Sohn“, den Herzog von Bellegarde, kümmerte. Um seine ständige Sorge
um seinen Sohn zu zeigen, schrieb er ihm einmal, dass „gute Söhne oft an ihre
Väter denken; aber es ist nicht oft, es ist immer, dass die Väter ihren Geist in den
Söhnen haben“. Wenn ein Vater sich gegenüber dem älteren Sohn, „einem
wohlgestalteten Mann, einem mutigen und großzügigen Soldaten“, und gegenüber
dem jüngeren, „einem kleinen Süßen, der noch ein Kind ist, mit Anmut“, anders
verhält, bedeutet das nicht, dass er den ersten weniger liebt als den zweiten. Seine
Liebe drückt sich auf eine Weise aus, die zu jeder Person passt.
Was die Verantwortung der Eltern in der Erziehung betrifft, so war für François de
Sales klar, dass ihr Fundament die Religion war, im biblischen Sinne die
Gottesfurcht. Daher diese dringende Empfehlung: „Wenn Kinder auf die Welt
kommen und anfangen, die Vernunft zu gebrauchen, müssen Väter und Mütter sehr
darauf achten, ihren Herzen die Gottesfurcht einzuflößen“.
Eltern tragen eine große Verantwortung in der Erziehung, so dass ihr Versagen ihr
eigenes Verderben sein kann. In einer strengen Predigt warnt er sie: „Sie sündigen,
wenn sie lachen, wenn sie sehen, wie ihre Kinder sich schlechter Sprache, den
schlimmsten Anfängen der Eitelkeit hingeben“. Es gibt Eltern, die aus
missverstandener Liebe zu ihren Kindern bereit sind, jede Art von Geld für sie
auszugeben, aber „nichts haben, um sie in den Wissenschaften und guten Sitten zu
erziehen“. Schließlich kann die Liebe der Eltern auch zu „ungeordneter Liebe“
werden, wenn sie ihre Kinder daran hindern, Priester zu werden oder in das
Ordensleben einzutreten.



Das Kind ist das „lebendige Abbild“ der Eltern
            Das Kind ist das „kostbare Pfand“ der Ehe und das „lebendige Abbild“ von
Vater und Mutter. Obwohl sie Erben der Eltern sind, sind sie nicht in erster Linie
Erben im materiellen Sinne. Als François de Sales mit der Witwe des verstorbenen
Herzogs von Mercœur sprach, sagte er über ihre Tochter, dass sie „die rechtmäßige
Erbin seiner Tugenden sei, die er Ihrer Obhut, Madame, anvertraut hat, damit Sie
sie durch die edle und christliche Erziehung, die Sie ihr zugedacht haben, pflegen“.
Die erste Tugend der Kinder ist der Gehorsam. Ihr Gehorsam ist eine Quelle der
Freude für die Eltern, denn „jeder kennt die Befriedigung, die Väter durch den
Gehorsam erhalten, den die Kinder ihnen zeigen, und je mehr die Kinder sich ihren
Wünschen unterwürfig und gehorsam zeigen, desto mehr Freude haben sie daran,
sie zu lieben“. Aber „ein wohlgeborenes Kind gehorcht dem Vater nicht wegen der
Macht, die er hat, seinen Ungehorsam zu bestrafen, noch weil er es enterben kann,
sondern einfach, weil er sein Vater ist“.
Das Gegenstück zum Gehorsam ist das kindliche Vertrauen, das Kinder ihren Eltern
entgegenbringen. Dies wird durch die Allegorie der Tochter des Chirurgen
veranschaulicht. Als sie krank war, dachte sie nicht an die schmerzhafte
Behandlung, die er ihr zukommen ließ, sondern vertraute sich ganz der Fürsorge
ihres Vaters an und sagte einfach: „Mein Vater liebt mich, und ich bin ganz sein“.
Als die Kinder zu Teenagern und jungen Erwachsenen heranwuchsen, wurden die
Empfehlungen des Bischofs von Genf eindringlicher und anspruchsvoller. Den
jungen Leuten sagte er in einer Predigt über das Kreuz, das jeder von uns tragen
muss: „Ich vertraue ihnen das Kreuz des Gehorsams, der Keuschheit und der
Mäßigung in ihrem Verhalten an, ein heilsames Kreuz, das die glühenden Impulse
eines jungen, beginnenden Blutes und eines Mutes, der noch keine Klugheit als
Führer hat, kreuzigt“. Zu diesen Tugenden muss die kindliche Frömmigkeit
hinzugefügt werden, deren Störche ein wunderbares Vorbild sind, denn „sie tragen
ihre alten Väter und Mütter im Gefolge, so wie ihre Väter und Mütter sie in
derselben Gelegenheit getragen hatten, als sie noch jung waren“.

Die Einheit der Familie
            In seinem Buch über Saint François de Sales et notre cœur de chair schrieb
Henry Bordeaux zu Recht: „Es ist schwer, sich einen heiligen Franz von Sales
vorzustellen, der nicht aus einer großen, geeinten Familie stammt, der nicht die
legitime Zärtlichkeit des Herzens erfahren hat. Er wäre ein anderer Heiliger, er wäre
nicht der intelligente Tröster, der sanft autoritäre Vater, der Wiederhersteller des
Familiensinns, der Arzt der verborgenen Wunden“.
Die familiäre Einheit wird durch natürliche Bluts- und Verwandtschaftsbande sehr



erleichtert, aber das allein genügt nicht. Tatsächlich „wenn die Einheit natürlich ist,
erzeugt sie Liebe, und die Liebe, die sie erzeugt, führt uns zu einer neuen
freiwilligen Einheit, die die natürliche vervollkommnet“.
Während eines seiner Aufenthalte in Sales war Franz so beeindruckt von der
Harmonie, die dort herrschte, dass er den Wunsch verspürte, seiner geistlichen
Tochter davon zu erzählen. In einem Brief an Jeanne de Chantal schrieb er: „Es
würde Ihnen gefallen, eine so enge Harmonie zwischen Dingen zu sehen, die
normalerweise so uneins sind: Schwiegermutter, Schwiegertochter, Schwägerin,
Brüder und Schwäger. Zwischen all diesen, meine wahre Tochter, kann ich Ihnen,
zur Ehre Gottes, versichern, dass hier nur ein Herz und eine Seele sind“.
Familienstreitigkeiten entstanden oft wegen Erbschaftsfragen. Als 1608 der Besitz
von Monsieur de Boisy unter seinen Söhnen aufgeteilt wurde, bestand die reale
Gefahr, dass der Vater dem jüngsten Bernard die erste Wahl überließ und die
älteren Söhne sich betrogen fühlten. François war sehr erleichtert zu sehen, dass
alles freundschaftlich und in Harmonie ablief.
Im Falle eines Konflikts zwischen Ehemann und Ehefrau „muss die gegenseitige
Unterstützung so groß sein, dass die beiden niemals gemeinsam verbittert werden“.
Mit Hartnäckigkeit lehrte Franz von Sales, Abneigungen zu überwinden, „im Boot zu
bleiben, in dem wir uns befinden“ und „sanft und willig“ darin zu sein. Seine
eindringlichsten Empfehlungen betreffen die gegenseitige Unterstützung, die treue
Freundschaft, die nicht durch „fremde Lieben“ unterbrochen wird, die Sorge um die
Erziehung der Kinder, ohne das gute Beispiel zu vergessen, das der ganzen Familie
gegeben werden muss.
Letztendlich ist es die Liebe, die alles, was Franz von Sales über Ehe und Familie
gesagt hat, am besten zusammenfasst, aber eine Liebe, die gleichzeitig realistisch
und ideal ist. Die Erziehung in diesem Bereich wird daher darin bestehen, jungen
Menschen zu helfen, alle Dimensionen dessen zu erfassen, was die Familie zum
Herzstück der menschlichen Existenz macht.


