
⏱ ️Lesezeit: 11 min.

Das Leben besteht nicht nur aus Arbeit und ernsten Beschäftigungen, es ist auch
geprägt von Momenten der Ruhe, der Entspannung und der „Erholung“. Für einen
Mann, der sich wie Franz von Sales für Bildung und Erziehung interessierte, konnte
diese Dimension des menschlichen Lebens seine Aufmerksamkeit nicht unberührt
lassen. Sicherlich ist sein Ansatz zu diesem Thema vor allem ethischer Natur: Er
interessiert sich nicht für Entspannung und Spiel an sich; man findet bei ihm keine
Reflexion über den erzieherischen Wert dieses oder jenes Spiels oder Vergnügens.
Er ist vielmehr darum bemüht, die Bedingungen zu definieren, die Vergnügungen je
nach Fall notwendig, nützlich, gut, gleichgültig oder schädlich machen. Dennoch
zeigt er auch in diesem Bereich seinen Humanismus, dank seiner Offenheit des
Geistes und des Herzens für alles Menschliche und insbesondere für das, was die
Jugend betrifft.

Notwendigkeit von Ruhe und Entspannung
            „Von Zeit zu Zeit ist es notwendig, Körper und Geist mit irgendeiner Form
der Erholung ruhen zu lassen“, sagt der Autor der Philothea. Auch in den Klöstern
der Visitandinnen ist die Erholung ein unverzichtbarer Moment:

Die Schwestern brauchen Entspannung – sagt er –, und vor allem müssen die
Novizinnen eine gute Erholung haben. Man darf den Geist nicht ständig anspannen,
sonst läuft man Gefahr, melancholisch zu werden. Ich möchte nicht, dass jemand
Gewissensbisse bekommt, wenn er eine ganze Erholungszeit damit verbracht hat,
über gleichgültige Dinge zu sprechen; bei anderer Gelegenheit wird er über gute
Dinge sprechen.

Das Kapitel der Philothea, das den „Zeitvertreiben und Erholungen“ gewidmet ist,
zählt eine Reihe von damals üblichen Aktivitäten auf, die als „erlaubt und
lobenswert“ galten:

Luft schnappen, spazieren gehen, sich mit jemandem in fröhlicher und
liebenswürdiger Unterhaltung aufhalten, Laute oder ein anderes Instrument spielen,
singen, jagen gehen sind alles so ehrliche Erholungen, dass ein wenig gesunder
Menschenverstand ausreicht, um sie gut zu nutzen, der allem den passenden Ort,
die passende Zeit, den passenden Ort und das passende Maß zuweist.

Die Liste beginnt mit zwei Arten der Entspannung, die eine Einheit bilden: Luft
schnappen und spazieren gehen, zwei Aspekte derselben entspannenden Aktivität.



„Luft schnappen“ ist wie der Vogel, der „Luft schnappt und flieht“, sich erhebt und
mit ausgebreiteten Flügeln davonfliegt, während der Wanderer seine Füße benutzt.
Dem Spazierengehen kann auf den ersten Blick das zugeschrieben werden, was der
Autor über die Notwendigkeit gut gemachter Erholungen sagt, da es den doppelten
Vorteil hat, den Geist und gleichzeitig den Körper zu entspannen.
Dem Spaziergang „den passenden Ort, die passende Zeit, den passenden Ort und
das passende Maß“ zu geben, bedeutet, dass diese Aktivität nach den ernsten
Beschäftigungen kommt, die zu den Pflichten eines jeden gehören. Die dafür
aufzuwendende Zeit hängt offensichtlich davon ab, was für jeden notwendig und
ratsam ist.
Der Spaziergang kann ein gutes Mittel bei Überarbeitung sein: „Wenn übermäßige
Arbeit ihm Beschwerden bereitete – erzählt sein Freund Mons. Camus –, riet ihm
sein Arzt, frische Luft zu schnappen, einige Zeit spazieren zu gehen, um mit diesen
Entspannungen die schlechten Launen zu beseitigen, die er angesammelt hatte und
die ihn schwerfällig machten“. Sehr gehorsam gegenüber dem Arzt ging der Bischof
„in einem großen Garten“ spazieren.

Geschicklichkeitsspiele
            Zur Zeit des Franz von Sales waren „Jeu de Paume, Ballspiel, Pall-Mall,
Ringstechen“ in Mode. Das Jeu de Paume (Paumespiel) ist der Vorläufer des Tennis:
Man spielte den Ball über ein Seil mit der Handfläche oder einem Schläger hin und
her. Die Leidenschaft für dieses Spiel muss groß gewesen sein, wenn sie diese
Warnung hervorrief: „Lange Ball zu spielen bedeutet nicht, den Körper auszuruhen,
sondern ihn zu erschöpfen.“
Das Ballspiel diente ihm eines Tages dazu, die Verachtung der Ehren zu
beschreiben: „Wer empfängt den Ball im Ballspiel am besten? Derjenige, der ihn am
weitesten wirft“. Das Pall-Mall, der Vorläufer von Cricket und Golf, bestand darin,
einen Ball aus hartem Holz mit einer Art Schläger, einem Stock mit einem
hammerförmigen Ende, zu werfen und zurückzuschlagen. Es ist bekannt, dass es in
Annecy am Seeufer ein Pall-Mall-Spiel gab. Das Ringstechen wiederum bestand
darin, zu reiten und dabei eine Reihe von Ringen auf einen Stock zu fädeln, den
man in der Hand hielt. Es erforderte eine große Konzentration, was ihn sagen ließ:
„Diejenigen, die am Ringstechen teilnehmen, denken überhaupt nicht an das
Publikum, das sie beobachtet, sondern daran, einen guten Lauf zu machen, um zu
gewinnen“.
Alle diese Spiele, die einen großen Energieaufwand erfordern, sind besonders für
junge Leute geeignet. Franz von Sales empfiehlt sie einem jungen Mann und fügt
das Reiten hinzu: „Übt euch in Zeitvertreiben, die Kraft erfordern, wie Reiten,



Springen und ähnliche Spiele“.
Wer spielt, tut dies offensichtlich aus Freude und um anderen zu gefallen. Aber man
muss darauf achten, dass das Spiel nicht zu einer Abhängigkeit wird, von der man
sich nicht mehr befreien kann. Unsere Zuneigungen sind so kostbar – sagte er –,
„dass sie es erfordern, sie nicht in nutzlosen Dingen verstricken zu lassen“.

Gesellschaftsspiele
            Schach und „Brettspiele“ gehören zu den „an sich guten und ehrlichen
Vergnügungen“ (I III 31). Brettspiele bezeichneten alle Spiele, für die ein Tisch
notwendig war, insbesondere Dame und Schach. Letzteres Spiel konnte sich mit der
Zeit zu einer schwer zu mäßigenden Leidenschaft entwickeln, so dass „nach fünf
oder sechs Stunden Schachspiel man todmüde und geistig leer ist“.
Glücksspiele mit Würfeln oder Karten, bei denen um Geld und manchmal um große
Summen gespielt wird, sind ausdrücklich nicht ratsam. Im Kapitel über „verbotene
Spiele“ hat sich der Autor der Philothea die Mühe gemacht, drei Gründe gegen
Glücksspiele darzulegen. Erstens, „bei diesen Spielen gewinnt man nicht mit
Vernunft, sondern aufgrund des Zufalls, der sehr oft denjenigen belohnt, der
aufgrund von Geschicklichkeit oder Fleiß überhaupt nichts verdient hätte“. Zweitens
sind es keine wirklichen Spiele, sondern eher „gewalttätige Beschäftigungen“: Man
hält „den Geist ganz konzentriert und angespannt in ständiger Aufmerksamkeit und
ganz aufgewühlt von ewigen Unruhen, Ängsten und Sorgen“. Schließlich ist die
Freude des Gewinners die Freude eines Einzelnen, „da sie nur auf Kosten und zum
Leidwesen des Gefährten erzielt wird“.
Die Leidenschaft für das Spiel kann den Spieler in den totalen Ruin treiben: „Wer
sich daran gewöhnt, Testoni zu spielen, wird später Scudi, dann Pistolen, dann
Pferde und nach den Pferden sein ganzes Vermögen spielen“. Aus all diesen
Gründen warnt Franz von Sales den jungen Mann, der „sich auf das weite Meer des
Hofes begeben“ will, vor den Risiken des Spiels. Aber wie immer bei Franz von Sales
gibt es eine Ausnahme: Man kann ein Glücksspiel spielen, um einem anderen zu
gefallen, aus „Nachsicht“: „Glücksspiele, die sonst verwerflich wären, sind es nicht
mehr, wenn wir sie dieses oder jenes Mal aus gerechter Nachsicht spielen“.

Kulturelle Unterhaltung
            Nach dem Tanzspiel zählt der Autor der Philothea als Quelle der Erholung
und Unterhaltung bestimmte künstlerische Aktivitäten auf, wie „Komödien“ – ein
Begriff, der damals jede Theateraufführung bezeichnete, sowie das „Spielen“ der
Laute oder eines anderen Instruments und das „Singen von Musik“. Musik ist dazu
da, das Gehör zu „erfreuen“. Es gibt einen großen Unterschied „zwischen



geschriebener Musik und gesungener Musik“. Musik ist eine Quelle des Vergnügens,
aber das Vergnügen ist mehr oder weniger groß, „je nachdem, wie empfindlich die
Ohren sind“:

Nicht jeder auf dieser Welt ist in der Lage, den Klang und die Harmonie einer Musik
auf die gleiche Weise zu verstehen: Wer ein etwas härteres Gehör hat, kann nicht
alle Nuancen erfassen, die eingesetzt werden, um die Melodie perfekt zu machen,
auch wenn er die Musik versteht und kennt, was jedoch für denjenigen möglich ist,
der ein feineres Gehör hat; und obwohl der erste sich an der Süße erfreut, die er
beim Hören dieser Musik empfindet, empfindet er doch nicht ein so großes
Vergnügen wie derjenige, der ein feineres Gehör hat, obwohl beide zufrieden sind.

Singen erfordert eine gewisse Anstrengung, aber der Gesang erhebt: „Der Pilger,
der fröhlich singend auf seiner Reise voranschreitet, fügt die Anstrengung des
Gesangs konkret der des Gehens hinzu, und dennoch gibt er sich mit dieser
erhöhten Anstrengung Mut und lindert die Anstrengung des Marsches“. Man sollte
jedoch nicht „wie die Sänger sein, die durch das Üben eines Mottos heiser werden“.
Es gibt noch andere Mittel zur Entspannung wie Lesen und auch Schreiben. Man
liest oder schreibt nicht nur, um sich selbst oder andere zu belehren, sondern auch,
um sich selbst und andere zu erholen. Man empfindet auch Freude am Schreiben,
und der Autor des Theotimus gestand dies seinem Leser gerne:

Wie die Perlenstecher, die spüren, dass ihre Augen müde sind, weil sie sie auf die
feinen Züge ihrer Arbeit gerichtet halten, gerne einen prächtigen Smaragd vor sich
haben, damit sie, indem sie von Zeit zu Zeit dessen Grün bewundern, sich erholen
und ihre müden Augen ausruhen können, so habe ich auch in diesen vielfältigen
Beschäftigungen, die mein Zustand mir unaufhörlich aufbürdet, immer kleine
Projekte zu religiösen Themen, die ich behandle, an die ich denke, wenn ich kann,
um meinen Geist zu erheben und auszuruhen.

Feste, Bankette und „Prachtentfaltungen“
            Während die Protestanten die meisten Feste abgeschafft hatten, feierten die
Katholiken weiterhin zahlreiche Feste, insbesondere die der Madonna und der
Heiligen. Für Franz von Sales sind die „Sonntage und heiligen Feste“ andere Tage
als die anderen, daher „kleidet man sich im Allgemeinen besser“.
Neben den religiösen Festen, die „von der Kirche geboten“ und „von ihr empfohlen“
werden, gibt es die „zivilen Feste“, wie das in Lyon anlässlich des Einzugs Ludwigs
XIII. in diese Stadt gefeierte. Auch der Bischof von Genf wurde bei seinen
Pastoralbesuchen gefeiert, wie bei seinem feierlichen Einzug in Bonneville:



Meine liebe Tochter, welch gutes Volk habe ich inmitten so hoher Berge gefunden!
Welch Ehre, welch Empfang, welch Verehrung für ihren Bischof! Vorgestern kam ich
mitten in der Nacht in diese kleine Stadt; aber die Bewohner hatten so viele Lichter
und so viel Fest vorbereitet, dass alles erleuchtet war.

Anlässlich der Feste werden Bankette veranstaltet und man kleidet sich „in voller
Pracht“. Nun gehören „die Bankette, die Prachtentfaltungen“ zu den Dingen, die
Franz von Sales zu denen zählte, die „im Wesentlichen überhaupt nicht schlecht,
sondern gleichgültig sind“. Alles hängt davon ab, wie man sie nutzt.
Ein gutes Essen zuzubereiten ist ein Zeichen der Freundschaft: Tatsächlich, „wie
kann man den Wunsch, dass ein Freund ein gutes Essen genießt, auf authentischere
Weise ausdrücken, als ihm ein schmackhaftes und exquisites Bankett
zuzubereiten?“.
Aber man darf nicht in Extreme verfallen: „Diejenigen, die sich bei einem Festmahl
befinden, jedes Gericht probieren und von allem ein bisschen essen, ruinieren sich
ernsthaft den Magen, dem sie eine so schwere Verdauungsstörung zufügen, dass
sie die ganze Nacht nicht schlafen können und nichts anderes tun können, als sich
zu übergeben“. Hochzeiten sind große Gelegenheiten zum Feiern und Jubeln, aber
es ist nicht selten der Fall, stellte der Bischof fest, dass „man sich in Zeitvertreiben,
Banketten und Geschwätz tausend Ausschweifungen hingibt“.

Die „fröhlichen und liebenswürdigen Gespräche“
            Zu den häufigsten und angenehmsten Zeitvertreiben der menschlichen
Gesellschaft gehören schließlich die familiären Gespräche, die „fröhlichen und
liebenswürdigen Gespräche“. Die Themen, die dabei behandelt werden, können
sehr unterschiedlich sein. Nach Camus verachtete der Bischof von Genf es nicht,
mit Freunden „über Bauwerke, Malerei, Musik, Jagd, Vögel, Pflanzen, Gärten,
Blumen“ zu sprechen. Er wusste auf seine Weise „aus all diesen Dingen ebenso
viele geistige Erhebungen“ zu ziehen.
In der Philothea widmet Franz von Sales fünf Kapitel dem Thema „Vom Sprechen“.
Zwischen den beiden Extremen, dem Geschwätz und dem Schweigsamsein, gibt es
einen Raum für das Gespräch, dessen Hauptmerkmale Liebenswürdigkeit und gute
Laune sein sollten. Drei Fehler zerstören sie: Schimpfwörter, Lügen und Spott.
Im Anschluss an Aristoteles und den heiligen Thomas lobt Franz von Sales die
„Eutrapelia“ – ein griechisches Wort, das die angenehme Unterhaltung bezeichnet,
und deshalb muss Philothea „dummes und unverschämtes Lachen und Freude“
vermeiden, wie „diesem ins Wort fallen, jenen verleumden, einen dritten sticheln,
einem Schwachen Schaden zufügen“.



Die Freude darf nicht auf ein reines Privatgefühl reduziert werden, sie ist in gewisser
Weise auch eine soziale Pflicht. Die Briefe des Franz von Sales an seine
Korrespondenten sind voll von Ratschlägen dieser Art: „Bewahrt die heilige und
herzliche Fröhlichkeit, die die Kräfte des Geistes nährt und den Nächsten erbaut“.
Um anderen „zu gefallen“, ist Freude unerlässlich: „Ich bin sehr getröstet durch die
Freude, die euer Leben durchdringt; denn Gott ist der Gott der Freude“.
Man kann also scherzen und Witze erzählen, sehr zum Leidwesen des Geistlichen
aus Avignon, der ihn „öffentlich verspottet“ hatte, weil er in der Philothea
geschrieben hatte, „dass man während der Erholung Witze erzählen kann“. Das
Beispiel kam von oben:

Der heilige Ludwig, wenn die Geistlichen nach dem Mittagessen mit ihm über
wichtige Angelegenheiten sprechen wollten: „Es ist nicht die Zeit, darüber zu
sprechen“, sagte er, „sondern sich mit etwas Fröhlichem und mit Scherzen zu
erholen: Jeder soll ehrlich sagen, was er will“.

Wenn die Worte „sauber, zivilisiert und ehrlich“ sind, was ist daran schlecht? Franz
von Sales empfahl oft die Freude, auch den Visitandinnen, die versucht sein
könnten, die Erholung zu vernachlässigen. Die Pflicht, die Verantwortlichkeiten, die
Beschäftigungen bringen Verpflichtungen mit sich, die leicht dazu führen können,
dass wir die „Pflicht zur Freude“ vergessen. Franz von Sales sprach aus Erfahrung,
als er schrieb:

Man muss nicht nur den Willen Gottes tun, sondern, um ein frommer Mensch zu
sein, muss man ihn auf fröhliche Weise tun. Wenn ich nicht Bischof wäre, würde ich
es vielleicht nicht sein wollen, wenn ich wüsste, was das bedeutet. Aber als Bischof
bin ich nicht nur verpflichtet, das zu tun, was diese schwere Berufung erfordert, ich
muss es auch mit Freude tun, ich muss mich daran erfreuen und es als angenehm
empfinden.

Man wird verstanden haben, dass die Freude nicht immer in allen „Ebenen“ der
menschlichen Seele wohnte, sondern manchmal nur an ihrem „Gipfel“.

Der salesianische Humor
            Als ihm die Nachrichten ausgingen, antwortete er einem neugierigen
Freund, der ihn danach fragte: „Alle unsere Nachrichten reduzieren sich darauf,
dass wir überhaupt keine haben“. Das Beobachten kleiner Eigenheiten der einen
und anderen eignet sich gut für einen witzigen Kommentar. Einer seiner geistlichen
Töchter, die ein wenig eingebildet und selbstgenügsam war, schleuderte er diesen



sanft spöttischen Pfeil entgegen: „Ich fühle mich wohl, weil meine Bücher in Ihrem
Geist, der so gut ist, dass er glaubt, sich selbst zu genügen, freien Lauf gefunden
haben“. Dürfen bestimmte Damen aus Chambéry das Kloster betreten, um die
entstehende Kongregation zu sehen? „Ich habe ihnen ja gesagt, vorausgesetzt, sie
tragen keine lange Schleppe […] Es sind sehr gute Damen, abgesehen von der
Eitelkeit“.
Die Ironie ist sehr fein in dieser Passage einer Predigt, in der er die falsche
Höflichkeit verspottet, die man beim Zuhören des Predigers zur Schau stellt: „Wenn
man zum Essen eingeladen ist, nimmt man für sich, hier hingegen ist man äußerst
höflich, weil man nie aufhört, anderen zu geben“. Die unzähligen Bilder und
Vergleiche, die insbesondere von Tieren stammen, bringen oft zum Schmunzeln,
weil der Bischof nicht nur „edle“ Tiere wie den Löwen oder anmutige wie die Tauben
erwähnt, sondern auch Affen, Hühner, Frösche, Chamäleons und Krokodile.
Eine große Frage, die unter den geistlichen Autoren diskutiert wurde, war die, ob es
erlaubt sei zu lachen. In Wirklichkeit gibt es zwei Arten des Lachens: „Der Spott
erregt Lachen mit Verachtung und Ekel vor dem Nächsten; der spielerische Spruch
hingegen provoziert Lachen in ruhiger Einfachheit, aus Vertrauen und inniger
Offenheit, verbunden mit der Freundlichkeit der Worte“. Wenn der Bischof von Genf
den Kindern den Katechismus erteilte, hatte er Freude daran, „die Anwesenden ein
wenig zum Lachen zu bringen“, indem er Masken und Tänze verspottete, bis sein
Publikum ihn „mit seinem Klatschen anspornte, weiterhin ein Kind unter Kindern zu
sein“.
Humor ist das Salz der Unterhaltung und eines der sichersten Mittel, um mit dem
Nächsten zu kommunizieren. Der Monsignore von Genf hatte eine gewisse Vorliebe
für „Wortspiele“. Wenn er über die Sanftmut zu sich selbst sprach, verspottete er
sanft diejenigen, die „wütend geworden, sich ärgern, weil sie wütend geworden
sind, sich aufregen, weil sie sich aufgeregt haben und fluchen, weil sie geflucht
haben“. Bezüglich einiger Illusionen, die sich manche über gut gehütete
Geheimnisse in Frauenklöstern machen, finden wir diese angenehme Bemerkung:
„Es gibt kein Geheimnis, das nicht heimlich von einer zur anderen weitergegeben
wird“.
Als er erfährt, dass sein Bruder Jean-François sein Koadjutor sein wird und ihn bald
von der Last der Diözese entlasten wird, ruft er aus: „Das ist mehr wert als ein
Kardinalshut“. Dieser Bruder mit seinem ungestümen und ungeduldigen Charakter
wird seine Geduld mehrmals auf die Probe stellen, bis zu dem Punkt, dass er eines
Tages schreibt: „Ich denke, mein Bruder, dass es eine sehr glückliche Frau gibt.
Rate mal, wer es ist. […] Diese sehr glückliche Frau ist die, die du nicht geheiratet
hast“. Ein anderes Mal verglich er die drei Sales-Brüder mit drei Zutaten für einen



guten Salat:

Jeder von uns dreien wird das Notwendige für einen guten Salat zubereiten: Jean-
François wird einen guten Essig zubereiten, weil er sehr stark ist; Louis wird das
Salz zubereiten, weil er weise ist; und der arme François ist ein guter Bursche, der
als Öl dienen wird, so groß ist seine Wertschätzung für die Sanftmut.

Selig, wer über sich selbst lachen kann!


