[] Lesezeit: 11 min.

Das Kind, das etwas alter geworden ist, ist dazu bestimmt, sich mehr oder weniger
schnell durch Studium oder Erlernen eines Handwerks in das soziale und
wirtschaftliche Gefuge einzufugen. Zu Zeiten des Franz von Sales begann fur die
uberwiegende Mehrheit der Jungen die Lehre ,,am Arbeitsplatz” sehr fruh, so dass
sie ohne Zwischenstation vom Kindesalter ins Erwachsenenalter Ubergingen. Selten
waren diejenigen, die, wie der zukunftige Bischof von Genf, einen langen
Studienweg im Hinblick auf die ihnen zugedachte Karriere einschlugen.

Vorbereitung auf das aktive Leben in der Gesellschaft

Studium und Arbeit dienten zunachst demjenigen, der sich ihnen widmete,
aber ihr Nutzen floss normalerweise der Familie und der Gesellschaft zu. Als Student
in Paris druckte der junge Franz sein Lebensideal in Begriffen des Dienstes aus.
Einem Freund seines Vaters, der ihn besuchte, schrieb er:

».Da ich mich in der besten Zeit meines Studiums befinde, werde ich mich umso
starker ermutigt fahlen, die begonnenen Studien fortzusetzen, die mich, wie ich zu
hoffen wage (ohne mich zu schmeicheln), zu dem guten Ziel fuhren werden, das ich
mit Gottes Hilfe wunsche, namlich Ihm zuerst gut dienen zu kébnnen und zweitens
Ihnen, denen ich so viele Dankesschulden habe, gute Dienste zu erweisen”.

Wie man sieht, strebte Franz von Sales nach dem Dienst an Gott danach, sich auf
den Dienst am Nachsten vorzubereiten.

Als Bischof, der tief in die Gesellschaft seiner Zeit eingebunden war, setzte er sich
nach seinen Moglichkeiten daftr ein, die Jugend bei ihrer Ausbildung zu
unterstiitzen. Sein Okonom, Georges Rolland, berichtet uns, dass Franz von Sales
etwa ein Jahr lang einen jungen Bekehrten ,in seinem Haus" unterhielt, ihn im
Jesuitenkolleg in Chambéry studieren lieR, ,ihm auch Nahrung und Kleidung gab*“;
einem anderen jungen Mann ,liel8 er auf eigene Kosten das Handwerk des
Scherenschleifers lernen“ und einem weiteren , das Handwerk des Steinmetzes”. Es
kam vor, dass er junge Leute fur hausliche Dienste einstellen musste.

In einem sozialen Kontext, in dem die Mehrheit der Menschen einen Lebensstand
und einen Beruf annahm, ohne wirklich wahlen zu kdonnen, lehrte Franz von Sales
sie, jede Art von ,Vakanz” zu einer Berufung und einem Dienst zu machen. Die
beiden fast gleichnamigen Worter ,,vacazione” (Vakanz) und ,,vocazione” (Berufung)
dienten ihm dazu, in jedem den eigenen Beruf, die Pflicht oder die Aufgabe
aufzuwerten, bis zu dem Punkt, dass er sie zu einem Kriterium auch fur die



Frommigkeit machte. Er behauptete, dass jeder lernen musse, ,vom Gebet zu allen
verschiedenen Arten von Aktivitaten Uberzugehen, die [seine] Verpflichtungen und
[sein] Beruf zu Recht und rechtmafRig von [ihm] verlangen”; , ein Anwalt muss
wissen, wie man vom Gebet zur Verteidigung Ubergeht; der Kaufmann zu seinen
Geschaften; die verheiratete Frau zu ihren familiaren Pflichten und dem hauslichen
Trubel”. Alles sollte der Art der Beschaftigung jeder Person entsprechen. Auch der
Zweck der Philothea war es, eine Frommigkeit zu lehren, die ,jeder Art von
Berufung und Beruf angemessen” war. Auch die Demut, die vom Autor so geschatzt
wurde, sollte ,der eigenen Vakanz entsprechen”.

Der Wert der Arbeit

Das Erlernen des , Adels” der Arbeit beginnt in der Familie. In einem
lateinischen Brief an die SOhne seines Freundes Antoine Favre lud Franz von Sales
sie ein, sich an ihrem Vater zu orientieren, indem er mit der Bedeutung des
lateinischen Wortes faber spielte:

Ihr tut sehr gut daran, die Beispiele eures illustren und vortrefflichen Vaters
nachzuahmen, indem ihr mir in einem so liebevollen Ton schreibt. Ahmt dieses euer
Vorbild mit grolStem Respekt nach; haltet, Tag und Nacht, euren Blick auf seine
hervorragenden Beispiele gerichtet, liebste Freunde. So werdet ihr, wahrend ihr
jetzt vortreffliche Lehrlinge [Favres] seid, aus seiner Werkstatt als edelste
Handwerker (,,fabri nobilissimi“) hervorgehen.

Das arbeitsreiche Leben des Bischofs von Genf konnte ebenfalls als Ansporn zur
Arbeit dienen. In seinen Briefen sagte er oft, er sei ,umgeben®, , abgelenkt und
behindert von einer Fulle von Arbeiten”, , hierhin und dorthin von Geschaften
gezerrt”, ,beschaftigt und Uberwaltigt von Angelegenheiten”, mit einem Geist, der
»,von so vielen Verpflichtungen geplagt” sei, eingetaucht in ,,eine Welt von
Aufgaben”, in ein ,,Meer gewohnlicher Beschaftigungen” oder in ein ,,grofes Gewirr
von Angelegenheiten®. Er wusste aus Erfahrung, dass ,die Vielfalt und Vielfaltigkeit
der Geschafte mehr wiegen als ihr eigenes Gewicht”.

Ebenso wandte er sich, als er die Philothea schrieb, mit gutem Grund an diejenigen,
die ,von weltlichen Geschaften bedrangt” sind, an Personen, die mit ,vielen
weltlichen Arbeiten” beauftragt sind, die in ,gemeinsamen Geschaften und
Beschaftigungen” engagiert sind, die von , vielfaltigen menschlichen Aufgaben*
eingenommen sind.

Aber in all dem ist nichts AuBergewohnliches. ,,Der Mensch ist zum Arbeiten
geboren und der Vogel zum Fliegen“, schrieb er in einem Predigtentwurf zum



Thema Schopfung. Die Tatigkeit, die die Person ausubt, spielt eine positive Rolle.
Nach einer moglichen Interpretation, die er gerne anfuhrte, ist es nicht der Mensch,
der den Garten der Genesis bewacht, sondern der Garten, der den Menschen durch
die Arbeit bewacht. David ,fiel der Versuchung zum Opfer, die er mit MUBiggang
und Nichtstun gesucht hatte”. Die Arbeit vertreibt die Versuchung. ,Da die
Untatigkeit die Mutter aller Laster ist, befreit eine notwendige und angemessene
Beschaftigung die Seele von tausend Phantasien®. In einer kraftvollen Rede betonte
er diese Wahrheit, indem er sich an die Faulenzer wandte:

Steh auf von deinem Bett, du Fauler, denn es ist Zeit, und erschrick nicht vor der
Arbeit des Tages, denn es ist normal, dass, da die Nacht zum Ausruhen gemacht ist,
der folgende Tag der Arbeit gewidmet ist. Komm heraus, bitte, aus deiner Feigheit,
und mache dir die Wahrheit klar, die nicht widerlegt werden kann: namlich, dass
alle versucht werden mussen, alle bereit sein mussen zu kampfen, um den Sieg zu
erringen. Da die Versuchung eine aulSergewdéhnliche Macht lGber uns hat, wenn sie
uns untatig findet, lasst uns also arbeiten und nicht mude werden.

Folglich: ,,Macht es nicht wie die Faulen, die sich beunruhigen, wenn sie nachts
aufwachen, mit der Sorge, dass es bald Tag sein und gearbeitet werden muss. Die
Faulen und Feiglinge haben vor allem Angst und finden alles muhsam und
schwierig”. Franz von Sales, ein standiger Prediger des Friedens, achtet darauf, gut
verstanden zu werden, und prazisiert daher, dass , der wahre Friede nicht darin
besteht, nicht zu kdampfen, sondern zu siegen®. Keine Ausflichte: ,Man darf keine
Zeit mit Reden verlieren, wenn man rennen muss, noch uber Schwierigkeiten
nachdenken, wenn man sie stattdessen I6sen muss”. Die Ruhe, die er so sehr
schatzte, ist keine Tragheit, denn , die Ruhe, die im Sturm nicht geubt wird, ist eine
faule und trugerische Ruhe” und ,der Friede ist nicht gerecht, wenn er die Arbeit
scheut, die zur Verherrlichung des Namens Gottes erforderlich ist“. ,Wir durfen
nicht beim Guten stehen bleiben, wenn wir das Bessere erreichen kdnnen”.

~Lasst uns weiterhin gut arbeiten”, schliel3t Franz von Sales optimistisch, ,,denn es
gibt keinen so undankbaren Boden, den die Liebe des Bauern nicht fruchtbar
machen kénnte“. Im Ubrigen macht laut dem heiligen Augustinus die Liebe Arbeit
und Leid leichter: , Die Muhe”, sagt er, , hat keinen Platz, wo Liebe ist, oder, wenn
sie vorhanden ist, wird sie geliebt”.

Geschafte mit Sorgfalt, aber ohne Hast oder Angst behandeln
Der Titel eines Kapitels der Philothea lautet: ,Wir missen uns um unsere
Angelegenheiten mit Sorgfalt kimmern, aber ohne Hast oder Angst”. Es war eine



der haufigsten Empfehlungen: ,Die Sorgfalt und Gewissenhaftigkeit, die wir in all
unsere Angelegenheiten legen mussen, sind ganz andere Dinge als Besorgnis,
Angst oder Hast”. Die Arbeit kann eine Quelle des ,,Gllucks* sein, aber unter der
Bedingung, dass sie mit ,,ruhiger und friedlicher Seele“ ausgefuhrt wird. Man muss
fleiBig, bestandig, aber ohne Ubereilung arbeiten, wie es die Dame von Chantal tut,
wenn sie die Spindel handhabt:

Machen Sie es immer so: Nehmen Sie immer ein wenig Arbeit in die Hand; spinnen
Sie jeden Tag ein wenig, sei es tagsuber [...], sei es nachts, bei Lampenlicht [...].
Lassen Sie Ihre Projekte Wirklichkeit werden, und Sie werden zweifellos Frichte
ernten. Achten Sie jedoch darauf, nicht ungeduldig zu sein; sonst wirden Sie einen
Faden voller Knoten erhalten und Ihre Spindel sehr schlecht bekleiden. Gehen wir
immer weiter, und so langsam wir auch gehen, wir werden immer einen weiten Weg
zurucklegen.

Die ,Hast", gleichbedeutend mit Aufregung, ist ein schlechtes Verhalten: , Stlirzen
Sie sich nicht auf Ihre Aufgaben: denn jede Art von Eile stért die Vernunft und die
Urteilsfahigkeit und verhindert sogar, die Dinge gut zu erledigen, fur die wir uns
abhetzen”. Die Weisheit wird gut durch das alte Sprichwort ausgedruckt: ,,Man
muss sich mit Ruhe beeilen” und die Dinge ,, der Reihe nach” erledigen. Ahmen wir
den fursorglichen, aber keineswegs aufgeregten Bauern nach: ,Wissen Sie nicht,
dass es gerade Ilhre Aufgabe ist, das Land zu bebauen, zu pflugen und zu saen, aber
dass nur Gott es regnen lasst auf die Saat und sie wachsen lasst, damit Sie eine
gute Ernte haben kénnen?“.

Aber woher kommt diese Aufregung, die uns manchmal Uberwaltigt? Ein Grolsteil
des Unbehagens und der Unzufriedenheit, die wir bei der Arbeit empfinden, rahrt
von Wunschen und Traumen her, die uns von den gegenwartigen Beschaftigungen
ablenken, die unserem Lebensstand und unseren Pflichten entsprechen, um uns in
eine unwirkliche Welt zu versetzen, die aulerhalb unserer Reichweite und unserer
Aufgabe liegt. Der Gedanke des Autors der Philothea ist diesbezuglich klar:

Ich kann es keineswegs billigen, dass eine Person mit einer Pflicht oder einer
Verpflichtung sich danach sehnt, eine andere Art von Leben zu flihren, als die, die
ihrer Pflicht entspricht, oder Aktivitaten, die mit ihrem aktuellen Zustand
unvereinbar sind; denn dies zerstreut die Konzentration des Herzens und macht es
in den notwendigen Beschaftigungen abgelenkt.

Wie konnen wir all unseren Handlungen Qualitat verleihen? Dies hangt nicht nur



davon ab, wie wir sie ausfuhren, sondern auch von der Absicht, die sie leitet. Wir
konnen unsere Aufgaben aus egoistischen Motiven oder im Geiste des Dienstes
erfullen. Wir kdnnen dafur sorgen, dass nicht nur ,wichtige und bedeutsame
Unternehmungen®, sondern auch ,kleine und bescheidene Dinge" Qualitat haben;
es ist moglich, ,groBe Werke, aber auch weniger wichtige und sogar die
niedrigsten” aufzuwerten.

Die ,kleinen und bescheidenen Tugenden”, wie , der Dienst an den Armen, die
Besuche bei Kranken, die Pflege der Familie mit den damit verbundenen Aktivitaten
und die fruchtbare Sorgfalt, die Sie nicht untatig lassen wird”, haben ihren
gerechten Wert, der es wirklich verdient, geschatzt zu werden. Zwischen Visionen
und Ekstasen vergals die heilige Katharina von Siena nicht, ,,demutig den Spiel$ in
der Kiche zu drehen, das Feuer zu schuren, das Essen zuzubereiten, Brot zu kneten
und alle bescheidensten Hausarbeiten zu verrichten”.

Hier ist ein sehr natzlicher Rat, um Aufregung zu vermeiden: Machen wir von Zeit zu
Zeit eine kleine Pause, nach dem Beispiel dessen, der eine lange Reise vor sich hat:
.Der Pilger, der ein wenig Wein trinkt, um das Herz zu erfreuen und den Mund zu
erfrischen, unterbricht seine Reise nicht, obwohl er einen Moment verweilt; im
Gegenteil, er gewinnt Kraft, um sie schneller und leichter zu vollenden, da er nur
anhalt, um schneller voranzukommen*“. Kurz gesagt, es geht darum, Eifer und Ruhe,
Leidenschaft und Frieden in Einklang zu bringen.

Den Armen helfen

Franz von Sales wollte , den Schrei der Armen und Bedurftigen“ héren, wohl
wissend, dass ,nicht nur die Pflicht besteht, seinen Nachsten zu helfen*, sondern
dass ,man sie erfullen muss”. Er entwickelte eine ,salesianische Theologie der
Armut”. In einer Predigt erinnerte er an die Naturkatastrophen, die die Bauern der
Produkte ihrer Felder berauben konnten, als nach einer verheerenden Durre der
Sturm drohte, alles zu zerstoéren, und schrieb:

Da kommt ein heiBer und heftiger Wind auf, [...] begleitet von drohenden
schwarzen Wolken; [...] mit Blitzen, Hagel und Sturm wird er die wenigen Produkte
zerstoéren, die die Durre auf den Feldern und Wiesen hinterlassen hat [...]. Dann
werden diese armen Bauern [...], die Hande zum dlsteren Himmel erhebend,
gesegnete Kerzen haltend, den Schopfer anflehen, seinen Zorn abzuwenden.

Und was ist mit den noch ,,armeren Hirten, die auf dem nackten Boden, unter
Briucken und in Waldern schlafen?“.
Die personliche Situation des Bischofs erlaubte es ihm nicht, alles zu tun, was er fur



die Bedurftigen gewollt hatte. Wie seine Vorganger war er nach der
protestantischen Revolte seiner Kathedrale, seines Palastes und der wichtigsten
Ressourcen und Einnahmen beraubt worden. Als er Bischof der Diozese Genf wurde,
~dieses elende Boot, ganz zerschlagen und innen offen”, erbte er kein Vermogen.
Dennoch hatte sich Franz von Sales von Beginn seines Episkopats an eine Regelung
auferlegt, in der die Grolszlugigkeit gegenuber denen, die sich in ihrer Not an ihn
wandten, einen wichtigen Platz einnahm:

Was das Almosen betrifft [...], so muss man daflir sorgen, dass es im Winter gréSer
ist als im Sommer, besonders nach dem Dreikénigsfest, denn dann haben die
Armen es am ndétigsten; deshalb werden Hilsenfruchte verteilt. Ich weils nicht, ob es
angemessen sein wird, dass der Bischof das Almosen mit eigenen Handen verteilt,
wenn er sieht, dass es bequem getan werden kann: wie am Mittwoch der Karwoche
oder am Donnerstag und Freitag der Passion. Am Grundonnerstag wird anlasslich
der FuBwaschung ein Mittagessen fur die Armen angeboten.

Fur einen Bischof wie den von Genf stellte das Problem der Armen eine
grundlegende und konstante Sorge dar, in einer Zeit, in der die Bedurftigen kein
~Recht” auf irgendeinen Schutz oder Sicherheit hatten. Daher war das
gewoOhnlichste Mittel, den Armen zu helfen, das Almosen. So schrieb er an die Frau
des Prasidenten des Parlaments von Burgund:

Was Ihre Almosen betrifft, meine liebe Tochter, so erweitern Sie sie immer ein
wenig mehr und in gutem Male, aber mit der Diskretion, die ich Ihnen friher
mundlich oder schriftlich gesagt habe; denn was Sie in den Schols der Erde werfen,
bringt geringe Fruchte aus ihrer Fruchtbarkeit hervor, wahrend Sie wohl wissen,
dass das, was Sie in den Schol8 Gottes werfen, Ihnen auf die eine oder andere Weise
unendlich fruchtbarer zuriickgegeben wird.

Wenn alle verpflichtet sind, dem bedurftigen Nachsten zu helfen, so muss doch den
Bedingungen und Moglichkeiten jedes Einzelnen Rechnung getragen werden. Ein
Familienoberhaupt, wie auch ein politischer Verantwortlicher, mussen an die
Zukunft der jeweiligen Institution denken.

Nicht nur erlaubt die Nachstenliebe den Familienvatern nicht, alles zu verkaufen,
um es den Armen zu geben, sondern sie befiehlt ihnen, ehrlich das Notwendige fur
die Erziehung und den Unterhalt der Frau, der Kinder und der Dienstboten
zusammenzulegen; wie sie den Kénigen und Fursten befiehlt, einen Schatz zu
haben, der, Frucht einer gerechten Sparsamkeit und nicht tyrannischer



Spekulationen, als angemessene Verteidigung gegen sichtbare Feinde dient.

Was ihn betrifft, so war der Bischof von Genf bereit, GUber bestimmte Konventionen
hinauszugehen. Im Jahr 1622, wahrend eines Aufenthalts in Turin, erfuhr er von der
Angst der Einwohner von Annecy, die durch die Besetzung franzdsischer Truppen
und die Getreideknappheit dieses Jahres niedergeschlagen waren. Er verliel8 den
Hof und sagte: ,Ich gehe von hier sehr zufrieden und fest entschlossen, wenn ich in
unserer Didzese ankomme, Mitra, Kreuz, Gewander, Geschirr und alles, was ich
besitze, zu verkaufen, um die Armen zu entlasten®”.

Den Armen dienen

Die Solidaritat mit den Armen aulSert sich auf vielfaltige Weise. Franz von
Sales wurde zum Sprachrohr derer, die nichts hatten. Nach dem Elend, das eine
Naturkatastrophe verursacht hatte, schrieb er an den Herzog, um die Aufhebung
der Steuer zu beantragen:

Nachdem ich in Sixt die schreckliche und irreparable Not gesehen habe, die vor
einigen Jahren infolge eines Bergrutsches eingetreten ist, konnte ich mein
aufrichtiges Zeugnis zugunsten der gerechten Forderung der Einwohner des Ortes
nicht verweigern, die sich an die Gnade Eurer Hoheit wenden, um in
angemessenem Verhaltnis von den Steuern befreit zu werden. Ich versichere Ihnen
daher, dass dieses Ungluck sie eines betrachtlichen Teils ihres Vermégens beraubt
hat, sodass sie von armselig zu bettelarm geworden sind, worauf Eure Hoheit, wie
sie hoffen, ihre AlImosen als ein der Aufmerksamkeit wirdiges Objekt ausgielSen
wird.

Der Autor der Philothea empfahl allen auch die ,,nutzlichen Arbeiten im Dienste
Gottes und des Nachsten”, die insbesondere darin bestanden, ,Kranke zu pflegen®,
~Armen zu helfen”, ,verlorene und irregeleitete Seelen zu sammeln“ und auch
»Frieden und Eintracht zwischen den Menschen zu fordern“. Er billigte, dass die
Baronin von Chantal mit ihren Handen Kleidung herstellte, die ,,entweder fur die
Altare oder fur die Armen” bestimmt war.

Aber es gibt verschiedene Grade in der Praxis des Almosens; denn ,den Armen
auBerhalb einer groflen Not zu leihen, ist der erste Grad des Rates des Almosens;
ein hoherer Grad ist, einfach zu geben, noch héher, alles zu geben und schlielilich,
noch hoher, sogar die eigene Person zu geben, indem man sie dem Dienst der
Armen weiht“. Wenn wir den Armen dienen, werden diese zu wichtigen Personen:

Wollen Sie noch mehr tun, meine Philothea? Dann begntgen Sie sich nicht damit,



arm zu sein wie die Armen, sondern seien Sie noch armer als die Armen. Wie
kénnen Sie das tun? Der Diener ist weniger als der Herr: Machen Sie sich also zur
Dienerin der Armen; gehen und pflegen Sie sie in ihren Betten, wenn sie krank sind,
und mit Ihren Handen; seien Sie ihre Kochin, und auf Ihre Kosten; seien Sie
Schneiderin und Wascherin.

Der heilige Vinzenz von Paul, sein Schuler, wird sich an diese Empfehlungen
erinnern, wenn er lehrt, dass , die Armen unsere Meister sind“. Franz von Sales
ermutigte die Dame von Chantal, in ihrem Dienst an den Armen zu verharren, trotz
des Abscheus, den sie empfand: ,Ich bin froh, meine Tochter”, schrieb er ihr, ,dass
Sie sich um die Betten der kranken Armen kimmern; und aullerdem bin ich sehr
froh, dass Sie dabei einen groBen Widerwillen empfinden, da dieser Widerwille ein
starkerer Grund fur die Erniedrigung ist als der Gestank und der Schmutz, die ihn
hervorrufen®.

In seinem Buch Utopia hatte Thomas Morus von einem Land getraumt, in dem man
ohne dein und mein leben wurde. Fur Franz von Sales sollte ein solches Ideal in den
Klostern der Visitantinnen (Salesianerinnen) in die Praxis umgesetzt werden: ,Wenn
jemand dein und mein haben wollte”, sagte er ihnen offen, ,musste man es ihm
auBerhalb des Hauses geben, denn drinnen ist davon keine Rede®”.

Das grolRe salesianische Prinzip, wonach ,die Liebe die Liebenden gleich macht”,
gilt in besonderer Weise fur den Fall der Armut und der Armen. Indem man die
Armen liebt, wird man ihnen ahnlich, was Franz von Sales erlaubt, Philothea diese
Empfehlung zu geben:

Lieben Sie die Armen und die Armut, denn durch diese Liebe werden Sie wirklich
arm werden, da, wie die Schrift sagt, wir so gemacht sind wie die Dinge, die wir
lieben. Die Liebe macht die Liebenden gleich: Wer ist krank, dass ich nicht auch mit
ihm krank bin? sagt der heilige Paulus. Er hatte auch sagen kénnen: Wer ist arm,
dass ich nicht auch mit ihm arm bin?

Tatsachlich, so schlieSt der Autor der Philothea optimistisch, ,machte ihn die Liebe
zu dem, was er liebte”.



