[] Lesezeit: 20 min.

Don Tito Zeman (1915-1969), ein slowakischer Salesianer, lebte seine priesterliche
Berufung bis zum Martyrium mit evangelischer Radikalitat. Als Kind erlebte er die
Prufung der Krankheit und reifte, geheilt durch die Fursprache Marias, zu dem
Entschluss, sich Gott unter den Salesianern zu weihen. Von Familie und Umstanden
behindert, trat er dennoch in die Kongregation ein und wurde 1940 zum Priester
geweiht. Wahrend der kommunistischen Verfolgung in der Tschechoslowakei
riskierte er sein Leben, um zahlreiche Kleriker und Priester heimlich Gber die Grenze
zu begleiten, damit sie ihre Ausbildung fortsetzen und die Weihe empfangen
konnten. 1951 verraten und verhaftet, erlitt er Folter und 13 Jahre harteste
Gefangenschaft, wobei er den Schmerz als Liebesopfer lebte. Sein Glaube liels viele
Zellengenossen und sogar einige Verfolger, die bereuten, um Vergebung bitten.
2017 seliggesprochen, hinterlasst Don Tito eine hochaktuelle Botschaft: Freiheit
bewahrt man in der Treue zum Gewissen, Wahrheit verteidigt man mit Liebe und
die Berufung verwirklicht man, indem man sein Leben flr andere hingibt.

Kurzes biographisches Profil von Don Titus Zeman

1.1. Die anvertraute Grenze: Titus von der Krankheit zur Genesung

Wer ist Don Titus Zeman?

Er wurde am 4. Januar 1915 in Vajnory, einem kleinen landwirtschaftlichen Vorort
am Rande von Bratislava, als erstes von zehn Geschwistern geboren. Nachdem er
oft krank war, wurde er im Fruhjahr 1925 durch die Fursprache der Heiligen
Jungfrau Maria plotzlich geheilt, nachdem er sich ihr anvertraut und Pilger gebeten
hatte, im Heiligtum der Schmerzensmutter in Sastin zu beten. Titus hatte Maria
versprochen, dass ,er fur immer ihr Sohn sein wurde”, wenn sie ihn heilte, und
diese einfache Formel enthielt die feste Absicht, ihn zu weihen. Die Kinder von Don
Bosco waren im Jahr zuvor nach Sastin gekommen, und der kleine Titus sagte: ,Ich
wurde von der in Sastin verehrten Muttergottes geheilt. Dort leben die Salesianer.
Das Haus Mariens ist also das Haus der Salesianer. Dann werde ich auch ein
Salesianer sein“.

Don Titus hatte die Grenze (der Gesundheit) erfahren und sie Uberschritten, indem
er sie (Maria) anvertraut hatte.

1.2. Die eilig uberschrittene Grenze: Titus und die Eroberung seiner
Berufung
Titus hatte eine mdgliche Berufung nie angedeutet.



Eltern und Pfarrer waren strikt dagegen und stellten ihn zwei Jahre lang auf die
Probe. Als ihn schlieBlich eine Tante nach Sastin begleitet, versucht sie sogar, sich
mit dem damaligen Leiter des Werks, Don Josef Bokor, zu arrangieren, um den
Jungen zum Einlenken zu bewegen. Die Zemans waren sehr arm und furchteten sich
vor dem groRen finanziellen Aufwand, den ein Priesterstudium mit sich bringt.

Don Bokor fordert Titus heraus. Er erinnert ihn daran, dass er der Jungste sein
wurde. Dass der Ort an einem Sumpf lag und man sich mit kaltem Wasser waschen
musste. Dass, wenn ihm zum Weinen zumute war, keine Mutter da war, die ihn
trosten konnte. Damals war der kleine Titus sehr dunn, noch ein bisschen mickrig.
Vielleicht sah er junger aus als seine 12 Jahre. Er stammte nicht aus den
Salesianischen Werken, er kannte Don Bosco nicht. Fur Don Bokor war er ein kleiner
Junge, der aus dem Nichts aufgetaucht war.

Titus jedoch war unnachgiebig. Dem verblufften Don Bokor antwortete er: ,Was
sagst du da? Es ist wahr, ich werde meine irdische Mutter nicht hier haben, aber es
gibt die Jungfrau Maria, die Mutter aller Mutter”: Sie ware seine Mutter gewesen.
SchlieBlich kommt er zu dem Schluss: ,Ihr konnt mit mir machen, was ihr wollt, aber
nehmt mich hierher!“. Zu seinen Eltern sagt er sogar: ,,Wenn ich gestorben ware,
hattet ihr sicher das Geld fur meine Beerdigung gefunden. Bitte verwendet dieses
Geld far mein Studium®. Titus kampfte, Uberraschte alle und gewann: Er wird
Salesianerpriester.

Die Etappen seiner Ausbildung fuhrten dazu, dass er am 7. Marz 1938 in Rom in der
Herz-Jesu-Basilika seine ewigen GelUbde ablegte und am 23. Juni 1940 in Turin in
der Basilika Maria, Hilfe der Christen, zum Priester geweiht wurde.

Kurz vor seiner ewigen Profess opferte Titus Gott einige Jahre seines Lebens fur
seine Mutter, die zu diesem Zeitpunkt sehr krank war und die nach der Opferung
seines Sohnes weiterleben wurde, und schenkte ihm auch seine letzte kleine
Schwester (Frantiska, geboren 1939).

Unmittelbar nach seiner Priesterweihe musste er jedoch Italien verlassen und
wegen der Dramatik des Krieges in seine Heimat zurtckkehren.

Am 2. August 1940, anlasslich der ersten Messe in seiner Heimat, wurden einige
Brotchen gefunden, die im Inneren verbrannt waren und eine blutrote Farbe
aufwiesen: Das Ereignis wurde als Vorzeichen des Martyriums gedeutet.

Don Titus, zunachst Student und dann Lehrer flUr wissenschaftliche Facher, mit
Abschluss in Chemie und Naturwissenschaften, unterrichtete. Im Jahr 1946 liel8 der
kommunistische Direktor des Instituts das Symbol des Kreuzes aus den
Klassenzimmern entfernen. Zusammen mit zwei anderen hangte Don Titus die
Kruzifixe wieder auf (und forderte notfalls die Salesianer auf, auf ihre eigenen zu
verzichten): Es war ein Akt der Liebe zum Herrn, aber auch der Gerechtigkeit



gegenuber den Glaubigen, denen die Konstitution damals formal noch volle
Religionsfreiheit gewahrte. Er wurde entlassen, aber in der ganzen Slowakei begann
man, ihn als den ,Priester, der fur das Kreuz Christi eintrat” zu bezeichnen.

Don Titus hatte die Grenzen der Opposition erfahren und sie Uberwunden, indem er
sich ihr entgegenstelite.

1.3. Die vorausgesehene und umgangene Grenze: Titus und die
Durchgange durch die March

Titus hatte die gleiche Bereitschaft, als 1950 nach der Nacht der Barbaren (13./14.
April) alle Ordensleute der damaligen Tschechoslowakei in Konzentrationslagern
interniert wurden; die Oberen wurden von ihren Gemeinschaften getrennt; die
Jungsten wurden nach Hause geschickt oder in die technischen Hilfsbataillone
eingezogen; diejenigen, die dem Priesteramt nahe standen, wurden daran
gehindert, ihr Theologiestudium zu beenden, um geweiht zu werden. Zusammen
mit Don Ernest Macdk und Don FrantiSek Reves bereitete Titus ein mutiges
Unterfangen vor, um Berufungen zu retten. Don Titus begleitete die Salesianer-
Kleriker und einige Di6zesanpriester in den nicht-sowjetischen Teil Osterreichs und
ging dann mit den Theologiestudenten bis nach Turin.

AnschlieBend Uberquerte er die March, die die Grenze zwischen der Slowakei und
Osterreich markiert:

- zwischen August und September 1950 (Durchgang der ersten Gruppe);

- im Herbst 1950 (als er allein in seine Heimat zurtckkehrt);

- ebenfalls im Herbst 1950 (als er die zweite Gruppe begleitet);

- im Marz/April 1951 (als er unter grofsen Gefahren und Entbehrungen allein in sein
Heimatland zurtckkehrt); - im April 1951 (als er an der Grenze gefangen
genommen wird).

Im September 1950 trifft Titus in Turin den damaligen Generaloberen Don Pietro
Ricaldone: Er rat zur Vorsicht, segnet aber das Vorhaben, das Titus bis dahin -
unfahig, seine in Konzentrationslagern eingesperrten slowakischen Vorgesetzten
um Erlaubnis zu bitten - als vorauseilenden Gehorsam verstanden hatte.

Im Januar 1951 erlebte er einen intensiven Moment der Krise und Bekehrung, der
sich als entscheidend erweisen sollte.

Im April 1951 wurde er gefangen genommen - obwohl er sich bis dahin hatte retten
kdnnen -, weil er beschlossen hatte, langsamer zu machen, um einigen muden
Priestern zu helfen, und bei den Seinen geblieben war, um sie bis zum Ende zu
lieben, wie der gute Hirte, der nicht flieht, wenn der Wolf kommt, sondern sein
Leben gibt.

Don Titus hatte die Grenze gespurt und sie umschifft, indem er sie vorwegnahm und



umging.

1.4. Die Grenze, die zum Licht und zum Weg wird: die ,,Berufung in der
Berufung*

Von besonderer Bedeutung ist daher der Durchgang vom Januar 1951, nicht
,auBerlich“, sondern ,innerlich“. Zu dieser Zeit saR Titus in Osterreich fest und
wusste, dass das Regime ihm auf den Fersen war. Er, ein Mann der Tat und des
Unternehmungsgeistes, sah sich nun Situationen ausgeliefert, die sich seiner
Kontrolle entzogen: ein zu strenger Winter, um die Uberquerung der March zu
wagen; eine weltweite Alarmbereitschaft; ein vertrauter Fuhrer, der zu Unrecht des
Diebstahls beschuldigt wurde und noch immer im Gefangnis sal3; standige und
argerliche Verzdégerungen.

Dann schreibt er einen intensiven und dramatischen Brief an seinen Freund Michael
Lo$onsky-Zeliar. Es ist der 21. Januar, und in dem Brief driickt Titus Folgendes aus:
Orientierungslosigkeit, Angst, Zweifel, Mudigkeit, das Gewicht der Versuchung. Er
schreibt sogar: ,,Und wenn du in ihre Hande geratst [fragt sich Titus], kdnntest du
dann um Gottes Hilfe bitten, weil der Plan dreimal geandert wurde? War dir die
dreimalige Warnung nicht genug, und wolltest du wirklich einen Helden aus dir
machen, wie es dir von anderen gesagt wurde, und dachtest du, Gott hatte seine
eigenen Plane [...]?“. Titus hat hier sogar die Kraft und die Gnade des Gehorsams
gegenuber dem Generaloberen vergessen; kein Licht leuchtet in ihm....

Ein paar Tage spater schreibt Titus jedoch einen zweiten Brief an Michal. Er ist vollig
anders. Er zitiert und kommentiert einige Passagen aus dem Wortgottesdienst des
Tages, den er wahrend der heiligen Messe verkindet hatte und der zu einem
intensiven Bekehrungserlebnis geworden war: vor allem die Satze aus dem
Evangelium (,,Darum flrchtet euch nicht; ihr seid besser als viele Sperlinge”) und
aus dem ersten Johannesbrief Uber die Verpflichtung, sein Leben fur seine Bruder
einzusetzen.

In diesem besonders schmerzhaften Abschnitt stellt sich Titus seiner eigenen
Begrenztheit (Furcht, Angst, Zweifel): Er Uberwindet sie in dem Malie, wie er sie
einem anderen anvertraut und sein Leben von seinem Wort lesen und umwandeln
lasst. Die Lesungen dieses Tages werden zur Antwort auf alle Fragen des Titus, zur
Auflosung seiner Zweifel, zur , vorherrschenden Stimme*, die sich gegen so viele
andere Stimmen (auch von Brudern) durchsetzt, denen zufolge Titus einen Fehler
machte. Wahrend der Novene zu Don Bosco im Jahr 1951 fuhlte sich Tito, der immer
stark war, zum ersten Mal selbst schwach: Er hatte verstanden, dass , Grenzen*“ und
~.Begrenzungen” in der Einsamkeit nie uberschritten werden. Was ihn bald darauf
erwartete: dreizehn Jahre in den harten Gefangnissen; die konkrete Moglichkeit des



Todesurteils und dann die Definition als m.u.k.l. oder ,,Mann zur Beseitigung
bestimmt”; fast funf letzte Jahre auf Bewahrung, immer stark kontrolliert,
schikaniert und schlielSlich als Versuchskaninchen fur Experimente behandelt.
Don Titus hatte die Grenze Uberschritten, indem er sie gekostet hatte.

1.5. Die von innen besiegte Grenze: 18 Jahre Folter und Schikanen

In der Mitte seines Erwachsenenlebens (d.h. vom 36. bis zum 54. Lebensjahr) wird
Don Titus seiner Bewegungsfreiheit und Initiative beraubt. Er wird auf der Burg
Bratislava, in Leopoldov, Jachymov, Mirov, Valdice... inhaftiert.

Im schrecklichen ,, Turm des Todes” in Jachymov mahlt er manuell Uranit, das
hochradioaktiv ist und dessen Staub ihn vollig impragniert. Er erlebt die
schreckliche Realitat der Isolationshaft. Er wird gedemdtigt und geschlagen, nur
weil er ,Zeman ist”“. Auch die Unterernahrung und die Folter waren grausam, und
fur ihn kamen sie wieder, als er im Prozess gegen ,Don Bokor und seine
Kameraden” aussagen sollte: Don Bokor selbst, der Leiter, der ihn schlieSlich
akzeptieren musste, als Titus ihm im Alter von 12 Jahren in Sastin zu verstehen gab,
dass er eine wahre Berufung hatte...

Im Gefangnis fertigte Titus einen sehr personlichen Rosenkranz an, bei dem ein
einfacher Faden kleine Perlen aus Brotkrimeln verband. Fur jede Folterperiode
fertigte er eine Perle an: aus ihnen wurden 58... Im Gefangnis erlebte er eine tiefe
Identifikation mit dem Ecce homo: ohne ihn, so gibt Titus zu, ware nichts fur ihn
ertraglich gewesen. In der Zwischenzeit erleidet er schwere kardiale, neurologische
und pulmonale Beeintrachtigungen, die direkt mit der Verklrzung seines Lebens
zusammenhangen.

Es sind 18 Jahre, in denen Titus, vereint mit seinem Herrn, lernt, die Begrenzung
von innen heraus zu besiegen: Er gewinnt, weil ein Anderer in ihm, mit ihm und far
ihn gewinnt. Augustinus sagt von den Martyrern: ,Der, der in ihnen lebte, siegte in
ihnen”.

Titus begreift in diesen Jahren, dass das Bose das Korperliche angreifen kann, aber
nicht die Seele, die Bindung an Christus, die Hingabe an die Kirche. Und so erfahrt
er, wenn sein moralischer und geistiger Widerstand (den die Verfolger vergeblich zu
besiegen versuchen, sogar durch einige besonders erniedrigende Folterungen) das
Regime noch mehr in Rage bringt, dass man frei bleiben kann, auch wenn alles
einen versklaven will; dass nichts verloren ist, wenn man im gegenwartigen
Augenblick liebt. So tragt er den Tod in sich, aber er schafft es, anderen Freude zu
schenken.

Er erlebt mit einigen (Orthodoxen und Protestanten) eine intensive Erfahrung der
,Blut“-Okumene: ,Nicht einmal ein Konzil“, sagen diese Leute, ,hatte uns jemals so



zusammenbringen kénnen“. Das Ubel des ziigellosen Kommunismus stellt so - in
ihren versohnten Herzen - eine Einheit wieder her, die in den vorangegangenen
Jahrhunderten durch andere Ubel zerrissen wurde. Die Treue dieser Freundschaften
wird Titus immer begleiten: Er wird in den Armen eines Kapuzinerpaters sterben,
der wie er im Gefangnis gekampft hatte; der evangelische Pfarrer Dr. Jozef Juras
wird bei seiner Beerdigung anwesend sein.

Don Tito hatte die Grenze Uberschritten, indem er sie bewohnte.

1.6. Die entleerte und versohnte Grenze: nach dem Tod von Don Titus

Am 8. Januar 1969, dem Tag, an dem Don Titus in den Himmel geboren wurde,
musste noch eine letzte Grenze Uberwunden werden: das Eingestandnis des
Verfolgers, dass er einen Fehler begangen hatte. Titus hatte seinen Verfolgern
langst verziehen und selbst wahrend seiner Bewahrungszeit ein heldenhaftes
Schweigen bewahrt. Aber sie? Nach dem Ende des , Prager Frahlings” und der
RUckkehr der sowjetischen Truppen im Jahr zuvor schien es, dass Don Titus (und die
anderen) dem Vergessen anheimgefallen waren: Das letzte Wort Uber sein Leben
hatte der Verfolger selbst geschrieben.

Der Verlauf der Ereignisse wird an diesem Punkt jedoch Uberraschend.

Noch mitten im Kommunismus, im selben Jahr 1969, wird in einem Prozess ein
erster Teil der Fehler anerkannt, die das Gericht bei der Verurteilung von Titus als
~Geheimagent / Spion des Vatikans” und ,Verrater” begangen hatte: Betrug,
Verzerrungen, Instrumentalisierung werden zugegeben. Das odium fidei wird
offensichtlich. 1991, nach dem Sturz des Regimes, wurde der weitere Vorwurf des
Jillegalen Grenzubertritts” schlieBlich fallen gelassen. Don Titus war also
unschuldig. Es war dasselbe Regime, das ihn verurteilt hatte, sich selbst - nur
wenige Monate nach Titos Tod - zu verurteilen.

Dennoch blieb eine Wunde zwischen Titus und seinen Verfolgern offen.

Die Gerichtsdokumente bestatigten nun die Unschuld von ,Don Titus und seinen
Kameraden”. Der Widerstand und der Hass einiger gegen ihn und die Realitat (d.h.
die Kirche und insbesondere das Priesteramt), fUr die er sein Leben gegeben hatte,
blieben jedoch bestehen.

Dann geschahen zwei sehr merkwurdige Dinge.

Der Schuldirektor, der 1946 die Entlassung von Don Titus veranlasst hatte, bekehrt
sich vor seinem Tod und stirbt, unterstutzt durch den Trost der Sakramente.

Der Richter, der Titus zu ,25 Jahren schweren Kerkers ohne Bewahrung mit Verlust
der burgerlichen Rechte” verurteilt hatte (der Staatsanwalt hatte jedoch die
Todesstrafe fur ihn gefordert, die spater ausgeschlossen wurde, ,,um keinen
Martyrer zu schaffen*), bekehrt sich ebenfalls und bittet spater auf den Knien in



Bratislava offentlich um Vergebung daflr, dass er die Unschuldigen verurteilt hat:
die etwa zwanzig Salesianerpriester, die Titus unter Einsatz ihres Lebens gefuhrt
hatte.

Selbst die hartnackigste zu uberwindende Grenze, die der Herzensharte, wird so -
durch die Kraft Gottes und das Opfer von Titus - ,,von innen heraus geleert”: Sie
offnet sich fur Vergebung, Versohnung und Frieden. Don Titus hat die Begrenzung
Uberwunden, indem er sie besiegt hat.

2. Die Aktualitat der Botschaft von Don Titus Zeman, im Dialog mit Don
Ignac Stuchly.

Don Titus opferte sein Leben fur die Verteidigung des Priestertums. Er wollte
namlich, wie es in den Quellen heifRt, die nachste apostolische Generation der
Kirche sichern, auch in Zeiten der Verfolgung.

Mit seinem verfolgten und verspotteten Leben scheint Don Titus Zeman weit
entfernt von der frohlichen und Uberschwanglichen Verkérperung des
salesianischen Charismas zu sein, wie es normalerweise dargestellt wird. Das
verbindet Titus mit Don Ignac Stuchly, der oft unter schwierigen Bedingungen
gelebt hat und in seinen FUhrungspositionen immer die Mudigkeit des Dienens
erfahren hat, indem er buchstablich das Brot aus dem Mund nahm, um seine Kinder
zu ernahren.

Beide lebten die Dynamik des caetera tolle, eine opfernde und selbstlose
Dimension, die sie in der praktischen Dimension des Tuns und Handelns
kennzeichnete, die ihnen so angemessen war: Don Stuchly sah sich immer wieder
des Werkes beraubt, fur dessen Aufbau er sein Leben gegeben hatte; Don Titus
hingegen sah sich schmerzlich der Kongregation beraubt, die er liebte, und erlebte
viele Jahre lang (im Wesentlichen von seiner Verhaftung 1951 bis zu seiner
Entlassung auf Bewahrung 1964) das qualende Schuldgefuhl, sich fuUr andere
Salesianer verantwortlich zu fuhlen, die mit ihm im Rahmen des , dritten
Durchgangs” durch die March gefangen genommen wurden.

Diese Merkmale ihres Lebens - die Geheimnisse des Schmerzes, zu denen sie beide
mit ihrem eigenen Fleisch gebetet haben - scheinen sie auch ziemlich weit von dem
gegenwartigen Kontext zu entfernen, der dazu neigt, die Erfahrungen des
Schmerzes und des Todes zu verdrangen, und der sich vormacht, die
Anforderungen an ein ,wurdiges” Leben umschreiben zu kénnen, wenn es wirksam
und gesund ist; der unter neuen Formen der Ideologie leidet; der - nicht durch
Beschlagnahmung, sondern durch Niedergang - die Schrumpfung oder SchlieBung
so vieler Werke auch im kirchlichen Bereich erlebt.

Was kann also - im Dialog mit Don Stuchly - die Botschaft des seligen Don Titus



Zeman fur heute sein?

2.1. Die Fruchtbarkeit eines Werkes wird nicht an der Effizienz, sondern an
der Wirksamkeit gemessen

Sowohl Don Stuchly als auch Don Titus lebten unter strafbaren historischen
Umstanden. Der Gehorsam rief sie beide dazu auf, grof3e Dinge zu vollbringen,
obwohl nach menschlicher Logik nichts hatte unternommen werden durfen.

Titus Zeman versuchte sogar, den Plan des kommunistischen Regimes, die Kirche
zu stdrzen, von innen heraus zu durchkreuzen.

Ignac Stuchly lebt und arbeitet in chronisch prekaren Verhaltnissen, in denen sich
das rasche AufblUhen der salesianischen Werke (das zum grofSen Teil auf seine
bedingungslose Hingabe zuruckzuflhren ist) mit dem drohenden Zusammenbruch
dieser Werke unter dem Druck der aulSeren Ereignisse abwechselt. Aulerdem
wusste er, wie aus den Prozessakten hervorgeht, aufgrund ,jenes Lichts”, wie es ein
Zeuge ausdruckt, ,das manchmal in den Seelen der Heiligen entzindet wird“ und
das eine reine Gabe des Geistes ist, dass das tschechische salesianische Werk
zerstreut werden und er in Einsamkeit sterben wurde. Deshalb arbeitete er nicht nur
unter extremen Bedingungen, sondern auch mit unverminderter Hingabe und
Freude, obwohl er wusste, dass ein dramatisches Ende bevorstand.

Titus und Ignac lehren, dass die hoheren Anforderungen des Gehorsams gegentber
Gott und der Kirche zum Handeln drangen, auch wenn man weils, dass die aulleren
Frichte dieser Arbeit nur von kurzer Dauer sein werden oder begrenzt und unsicher
erscheinen mégen.

Titus verpflichtete sich zu den Durchgangen, wohl wissend, dass es ihm unmaglich
sein wurde, alle oder viele Salesianer-Kleriker zu retten, sondern nur einige wenige
(die er aufgrund ihrer kérperlichen Ausdauer [notwendig fur eine Reise zu Ful3,
schwimmend uber die March und in den Osterreichischen und Sudtiroler Alpen bei
eisigen Temperaturen] und ihrer Studierfahigkeit auswahlte).

Don Stuchly sah voraus, dass es einigen jungen Mannern an Durchhaltevermogen
mangeln wurde; und er stellte fest, dass die Zahl der entstehenden
Salesianerkongregation in der Tschechischen Republik zwar in einigen Jahren
vielversprechend war, aber im Vergleich zu den vielen Bedurfnissen der ortlichen
Kirche dennoch gering blieb.

Weder Titus noch Don Stuchly haben sich jedoch entmutigen lassen.

Far sie ist die Gute eines Vorhabens nicht mit seiner qualifizierten AuBenwirkung
gleichzusetzen. So wie Abraham sein Land vertrauensvoll verlasst oder die Junger
Jesus folgen, ohne ihn noch gut zu kennen, und erst im Nachhinein und im Ruckblick
den Grund fur diese scheinbar unvernunftigen Gesten verstehen, so handeln Titus



und Stuchly in einer Zeit der ErmUdung, der Unklarheit, der nicht vollstandigen
Klarheit: Es stimmt nicht, dass die Wahrheit einer Suche nur in Zeiten des
Mittagslichtes und der inneren Erleuchtung erscheint. Sogar Titus erhalt, wie wir
gelesen haben, das entscheidende Licht im Januar 1952 (aber er widmete sich seit
dem Sommer 1951 den Durchgangen).

Titus und Stuchly, wie die Braut im Hohelied (die die Kirche darstellt), ,,stehen auf”
und ,,gehen hinaus”, um ,den Geliebten ihres Herzens"” zu suchen, wenn es noch
dunkel ist, ohne auf das volle Licht zu warten, denn dann ware es zu spat. Und ist
dies nicht eine ,praventive” Methode im Sinne Don Boscos? Eine praventive
~Methode"”, die einen prophetischen Beigeschmack hat, als eine tiefe Fahigkeit, die
Zeichen der Zeit zu erfassen?

Heute wissen wir, dass viele der jungen Manner, die Titus begleitete, tapfere
Salesianerpriester geworden sind: aber damals waren sie Jungen, sogar ein wenig
undiszipliniert, mit denen er manchmal schimpfen musste.

Heute wissen wir, dass sich unter den jungen Mannern, die Ignac in Perosa
Argentina begleitete, ein zukunftiger Kardinal (Trochta) und andere fur die Kirche
wichtige Personlichkeiten befanden, aber damals waren es junge Manner, die in
einer Gruppe zusammengedrangt waren, die sich nicht durch Vorbildlichkeit
auszeichnete, von denen einige ohne Vorwarnung aus dem Salesianerhaus
wegliefen und von denen einige sogar in der Kirche Opfergaben stahlen.

Die Wirksamkeit eines Werkes korreliert also nicht unbedingt mit seiner Effizienz
oder seiner unmittelbaren , Nachhaltigkeit®”.

Titus spricht einen Satz aus, der auf den ersten Blick schon, in Wirklichkeit aber
schockierend und schrecklich ist: ,Mein Leben wird nicht vergeudet sein, wenn nur
einer (wenn auch nur einer) der Jungen, die ich begleite, Priester wird“. Nur einer:
das heilst, ein einziges Leben, ein einziger Priester, ist 18 Jahre schrecklicher
physischer, psychischer, moralischer und geistiger Folter wert. Und er ist sie
reichlich wert.

Sind wir - Geweihte oder Laien, die auf verschiedene Weise mit der Salesianischen
Familie verbunden sind - dazu fahig, trotz der unvermeidlichen aulSeren
Bedingungen, Erwartungen und Ermudung?

2.2. Die jungen Menschen begleiten, ohne sie in der Mudigkeit der Wahl zu
ersetzen

Don Titus hat den groBten Teil seines Erwachsenenlebens fern von den Jugendlichen
verbracht: In den Gefangnissen hat er mit Gleichaltrigen gekampft und gelitten.
Doch die wenigen Jahre, in denen er junge Menschen begleitet hat, liefern wertvolle
Erkenntnisse darUber, wie man sie begleiten kann. Ich mochte kurz einige von ihnen



in Erinnerung rufen.

- Die ,jungen Menschen”, denen Titus begegnet ist.
Don Titus ist seit einigen Jahren mit jungen Menschen zusammen, allerdings in
unterschiedlichen Kontexten:

- als Assistent;

- als Lehrer fur wissenschaftliche Facher;

- als guter Sportler, der sie in Spiele einbezog (insbesondere Volleyball und
Tischtennis, wo er sehr gut war);

- als Stltze, als die jungen Salesianer an der Talsperre Plichov-Nosice zu harter
Arbeit gezwungen wurden;

- bei der Uberquerung der March, um ihr Priestertum zu retten;

- als Bruder, auch wenn er auf der anderen Seite der Geschichte stand: Er, ein
Salesianerpriester, wurde im Gefangnis gefoltert, hauptsachlich von jungen oder
sehr jungen Agenten;

- als leidender Glaubenszeuge in seinen spateren Jahren, als er in Vajnory im Haus
seines Bruders lebte und gezwungen war, in der Fabrik zu arbeiten, wobei er fur
seine Enkelkinder ein ,,zweiter Vater” wurde.

Er begegnete auch Menschen, die anagraphisch nicht mehr so jung waren, aber
~wieder jung wurden®, weil man ihnen half, wieder zu leben. Zum Beispiel:

- die Gefangenen, oft Schwerverbrecher oder sogar Morder, denen er im Gefangnis
begegnet: Ihnen bringt er die erste Verkundigung des christlichen Glaubens. Sie
sind junge Glaubige, denn niemand hatte ihnen je von Jesus erzahlt, aber Titus und
andere Priester haben den Mut, dies zu tun und den Repressalien der
Gefangniswarter zu trotzen;

- seine eigenen Verfolger, von denen einige eine intensive Bekehrung erleben und
somit nach dem Wort des Evangeliums ,von oben wiedergeboren” werden;

- schlieBSlich all jene Gefangenen, denen er hilft, sich den Sakramenten zu nahern
(in den Gefangnissen wurde zum Beispiel die Kommunion heimlich ausgeteilt,
wahrend man auf die arztliche Untersuchung wartete, und um die Beichte
abzusprechen, griff man zu Tricks wie der Verlegung der Position der Mutze oder
der Unterbrechung beim Binden der Schuhe); und all jene anderen Gefangenen,
denen er die Prozentsatze der Gewinnspannen seiner Arbeit gibt, damit sie die fur
das Uberleben so wertvollen Nahrungspramien erhalten und so den Verfall ihrer
Krafte aufhalten kénnen.



Far jede dieser Personengruppen leistet Titus eine intensive salesianische
Seelsorge, sowohl als Lehrer und Priester als auch im Gefangnis, wo er sich als
Letzter unter den Letzten wiederfindet, wie Don Bosco unter den Gefangenen von
Turin. Titus ist also ein Vater, der beschutzt, bewacht und pflegt.

- Erist ,mit” den Jugendlichen, nie , anstelle” der Jugendlichen.

In der grofSen Vielfalt der jugendlichen Gesprachspartner zeichnet sich Titus’
Haltung durch eine immer wiederkehrende Tatsache aus: Er hat sein Leben
hingegeben, um an ihrer Seite zu bleiben.

Doch nie, auch nicht in den dramatischsten Situationen, hat Titus ihren Platz
eingenommen. Seine Unterstutzung als Erzieher hat ihr Gewissen geweckt und ihre
Freiheit geschult. Niemals aber verflhrte Titus die jungen Menschen zu einem
erleichternden Verhalten, noch tauschte er sie mit einer guten Einstellung. Titus
wusste, dass ein Mensch vor allem dadurch erzogen wird, dass man ihn mit den -
manchmal dramatischen - Folgen seines Handelns konfrontiert.

Als Lehrer fur wissenschaftliche Facher leitet er die Jugendlichen zum Nachdenken
an, uberlasst ihnen aber die Losung selbst.

Als Sportler lasst er sie nicht ,,einfach gewinnen*, sondern fordert sie durch die
ernste Dynamik des Spiels auf, zu lernen, ein Mann zu sein, ihren Charakter zu
entwickeln.

Als er sich ihnen als Stltze an der Talsperre PlUchov-Nosice anschlielt, taucht Titus
in Zivil auf und entzieht sich der Wachsamkeit der Wachen, als sie die
Kontrollpunkte passieren. Jedoch hat er nie sein eigenes Geschick eingesetzt, um
ihnen die Flucht zu ermdoglichen.

Als Verantwortlicher fur die geheimen Durchgange durch die March nahm Titus
nicht jeden jungen Mann auf, sondern nur diejenigen, die er fur geeignet hielt:
Selbst wenn die Ablehnung einer Person bedeutete, sie dem hartesten Leben des
Regimes auszusetzen. Daruber hinaus informierte Titus die Geistlichen Uber die
Risiken, die sie eingingen - bis hin zur sofortigen Erschiefung -, und verpflichtete
sie, vor der Bestatigung ihrer Teilnahme an der Expedition eine halbe Stunde fur
das Gebet zu reservieren (wie schon ware es, wenn - wie man sich beim Beten des
Rosenkranzes an diese ,58 Perlen’ erinnern wirde - wahrend der halbstindigen
Meditation am Morgen jeder daran denken wurde, dass in dieser Zeit einige junge
Manner beschlossen hatten, ihr Leben aus Liebe zum Priestertum und zur Kirche
aufs Spiel zu setzen!).

Im Gefangnis ist Titus der erste, der bereit ist zu helfen. Er verzichtet jedoch auf die
Unterstutzung, wenn dies bedeutet, sich mit dem Regime zu arrangieren. Ein
Beispiel: Er wird bestraft, weil er einem Gefangenen zu einem Bleistift verhilft



(Schreiben im Gefangnis war verboten); aber er bekraftigt mutig seine Wurde als
Priester, auch wenn dies zu seiner Versetzung oder zu Repressalien fuhrt, was seine
Loslosung von den Menschen zur Folge hat, fur die er ein Bezugspunkt geworden
war.

Don Titus macht sich das Bewusstsein zu eigen, das Edith Stein, selbst Martyrerin
eines totalitaren Regimes, hatte, und erinnert daran, dass , keine Wahrheit
akzeptiert werden darf, die ohne Liebe ist, und keine Liebe, die ohne Wahrheit ist“.
Daher verteidigte er die Wahrheit, auch wenn dies bedeutete, einige Menschen
nicht mehr empfindlich zu lieben, weil er durch die Strafe von ihnen getrennt war.
Inzwischen auf Bewahrung, weigerte er sich, Leuten, die mit dem Regime
kollaborierten, die Hand zu geben: Er verurteilte sie nicht, sondern verhinderte,
dass Gesten scheinbarer Freundschaft seine Ablehnung gegenuber der riskanten
Zweideutigkeit, in der sie lebten, deutlich machten. Lieben heildt nicht, um jeden
Preis suf3 oder herablassend zu sein!

Titus blieb also, soweit er konnte, immer bei den Jungen und unter den Jungen. Er
hatte jedoch nie die Absicht, sie zu ersetzen oder sie in irgendeiner Weise zu
tauschen. Sein Leben fur die Jugend zu geben, bedeutete fur ihn in erster Linie,
ihnen zu helfen, verantwortungsvolle Protagonisten ihres Lebens zu werden. Dass
Titus sie selbst zur Normalitat der Verfolgung in der Geschichte der Kirche erzogen
hat, zeigt, wie sehr er sie liebte, ohne jegliches Risiko und jede Harte zu
verschleiern.

Heute glauben viele Eltern, Professoren und Erzieher, dass sie die jungen Menschen
verargern, wenn sie sie zu sehr bloSstellen, wenn sie ihr Gewissen mit radikalen
Fragen in Frage stellen. Don Titus hat es mit seiner Radikalitat immer verstanden,
die Jugendlichen herauszufordern, aber er hat ihnen auch beigestanden, damit sie
sich nicht entmutigen lassen. Und die Jugendlichen haben - im Gegensatz zu dem,
was viele Padagogen heute glauben - Titus verstanden und waren ihm dankbar.
Erinnern Sie sich an die halbstindige Meditation, in der sich jeder vor der Abreise
Richtung March in aller Freiheit entscheiden musste? Nun, niemand hat jemals
aufgegeben. Alle haben sich immer dafur entschieden, bei Titus zu bleiben...

2.3. Den Mut haben, nein zu sagen. Eine befahigende Berufungspastoral
Sowohl Don Titus, Martyrer flr das Heil der Berufungen, als auch Don Stuchly,
Ausbilder der ersten Generation tschechischer und teilweise slowakischer
Salesianer, haben sich mit den Herausforderungen, der Schonheit und den
Dringlichkeiten der Berufungspastoral beschaftigt.

Es gibt eine Gemeinsamkeit zwischen ihnen. Sie haben immer die Unterscheidung
umgesetzt und bei der Unterscheidung begleitet, indem sie:



- Taten Uber Worte,
- Handlungen Uber Absichten,
- Wirkungen Uber Ursachen gestellt haben

obwohl sie auch wussten, wie man:

- das innere Gefuhl des jungen Menschen schatzt,

- fur ihn, den Ungeduldigen, Geduld hat,

- ihn mit offenen Armen wieder aufnimmt, wenn er einen Fehler gemacht hat und
diesen einsieht.

Titus war Don Bokor begegnet, einem Meister, der ihm half, die Muhen,
Schwierigkeiten und Risiken des ,Ja“ sofort zu erkennen. Ignac war von Pater Angel
Lubojacky gepruft worden.

Auch die bereits kommentierten Briefe von Don Ignac Stuchly an die jungen
Manner, die den Dokumentarischen Quellen entnommen sind, zeigen die grolse
Entschlossenheit des Dieners Gottes in dieser Hinsicht: Selbst ein Detail, das vielen
heute unwichtig erscheinen mag - die mangelnden Fortschritte eines intellektuell
begabten Jungen im Lateinunterricht - konnte wichtig werden. Gute
zwischenmenschliche Fahigkeiten, der Wunsch, sich die Dynamik des Oratoriums zu
eigen zu machen, und die ,Liebe” zu Don Bosco wurden zu leeren Worten, wenn
man in der Zwischenzeit eine kleine Pflicht vernachlassigte und aufhorte, seinen
Gefahrten ein Vorbild zu sein.

Im Gegenteil, diejenigen, die sich abmuhten und mehr Zeit brauchten, wurden stets
mit besonderem Wohlwollen und Liebe begleitet. In den Zeugnissen wird der
bewegende Fall von Josef Vandik, einem spateren Salesianerpriester, geschildert,
der damals so schlecht in Latein war, dass er an seiner Zukunft verzweifelte. Don
Stuchly nahm ihn sich zu Herzen und gab ihm in seinem Zimmer Privatunterricht,
bis er zu einem der Besten seiner Klasse wurde. Wir finden geschrieben:

Ich erinnere mich, dass ich grofe Schwierigkeiten hatte, das Passiv des lateinischen
Verbs zu verstehen. Als er meine Verzweiflung sah, nahm er mich mit in sein kleines
Zimmer; er erklarte mir alles und ermutigte mich, den Glauben nicht zu verlieren,
sondern stattdessen den Heiligen Geist anzurufen. Und ich, getrostet, war meinen
Klassenkameraden nach einem Monat immer noch ein paar Lektionen voraus.

Stuchly interessierte sich nicht fir die ,, absolute” Leistung (eine Bewertung auf
reiner Leistungsbasis war ihm in der Tat vollig fremd!), sondern fur die
Rechtschaffenheit des Geistes, die Aufrichtigkeit des Herzens und die Bestandigkeit



des Engagements.

So begleiteten sowohl Titus als auch Ignac paradoxerweise qualifizierte Berufungen,
weil sie es verstanden, zu vielen ,nein“ zu sagen: Titus lehnte sie fur Durchgange
ab, Ignac schickte zum Beispiel in den heiklen Jahren 1925-1927 in Perosa
Argentina viele wieder nach Hause.

Dies ist auch etwas, wortber man im Lichte der Synode uber Jugend, Glauben und
Berufungsentscheidung nachdenken sollte. Den jungen Menschen zuzuhdren ist von
grundlegender Bedeutung: Dieses Zuhoren darf jedoch nicht in Passivitat ausarten.
Der junge Mensch selbst verlangt, dass er gefuhrt wird, wenn notig mit festen
Worten und starken Entscheidungen. Erst dann versteht er, dass die Erwachsenen
es ernst meinen, dass das, woran sie glauben und woflr sie ihr Leben einsetzen,
des Glaubens wurdig ist...: Es ist kein Zufall, dass einige junge Manner, die sich von
den Salesianern abgewandt hatten, von Don Stuchly bereitwillig wieder
aufgenommen wurden, weil sie die Fehler der Vergangenheit verstanden hatten.
Aber es war notwendig, ihnen diese Fehler mit einer gewissen Harte aufzuzeigen.

2.4. Eine ,extreme” Anwendung des Praventivsystems

Sowohl Titus als auch Ignac wandten das Praventivsystem Don Boscos sozusagen
.extrem” an. Dieses System besteht darin, , den jungen Menschen - wenn es
moglich ware - in die absolute Unmadglichkeit zu sindigen zu versetzen“. Als auf
dem Hohepunkt des 20. Jahrhunderts die Ideologien selbst eine Struktur der Sunde
waren, opferte Stuchly sein Leben, um die jungen Menschen physisch von dem
aufkommenden Bdsen zu befreien. Don Stuchly ermutigte zur Treue zum Charisma,
auch wenn es verspottet und bekampft wurde.

Beide verstanden, dass junge Menschen, die nach Antworten dursten, nicht ohne
gute Vorbilder leben kénnen. ,,Sie vom Bdsen zu distanzieren“ bedeutete also,
~ihnen ein Gut, ja jedes Gut, das hochste Gut, vorzuschlagen“ (um es mit den
Worten des heiligen Franziskus zu sagen): Dafur gaben beide ihr Leben. Titus starb
schneller, mit nur 54 Jahren. Don Stuchly, indem er sich den Strapazen eines langen
und arbeitsreichen Lebens aussetzte, in dem er um der Jugend willen den Rhythmus
eines jungen Mannes beibehalten sollte, als er schon ein alter Mann war.

Die Worte, mit denen man sich an beide zum Zeitpunkt ihres Todes erinnert, sollten
daher nicht allzu sehr Uberraschen.

Don Ignéac Stuchly wird mit einem anderen heiligen Johannes Maria Vianney und
dem Propheten Elias verglichen, dessen Geist nun auf die Salesianer herabgerufen
wird. Bei der Beerdigung von Don Titus sagt Don Andrej Dermek:

Man kann sagen, dass alles zwischen seiner ersten Messe und seiner Beerdigung



voll von priesterlichem, religibsem und salesianischem Leben war! [...] Ich glaube,
ich kann in deinem Namen verktnden, lieber Titus, dass du dein Schicksal nicht
abgelehnt hast, du hattest keine Angst davor, du warst nicht unzufrieden damit! Du
hast es mit Hingabe, in Frieden und Freude angenommen. Wer weils, was du uns
mit deinem vorzeitigen Tod erlésen wirst! Eines muss ich an diesem Ort und zu
dieser Zeit noch sagen: Was du unternommen hast, war kein Abenteuer, es war
kein Leichtsinn und es war auch keine Lust auf Rummel. Es war allein die Liebe zu
den Seelen. Du hast dein Volk nie verraten, auch nicht, als du gerichtet und
verurteilt wurdest. Hab keine Angst, lieber Titus. Dein Priestertum endet nicht
heute, sondern geht weiter im Priestertum derer, denen du es ermdglicht hast,
Priester zu werden. Ein paar Dutzend Salesianerpriester danken dir fur ihr
Priestertum. Sie sind uber die ganze Welt verstreut. Und der Baum muss absterben,
damit die Triebe blihen kénnen [...] und dieser Baum warst du, Titus.



