[] Lesezeit: 4 min.
Der Reichtum, der uns blind und taub zu machen droht

Das Gleichnis vom reichen Mann und vom armen Lazarus, das wir im
Lukasevangelium, Kapitel 16,19-31 finden, ist nicht einfach eine Geschichte uber
die gerechte Verteilung materieller Reichtumer. Es ist eine Erzahlung, die in das
Herz der menschlichen Verfassung eindringt und uns vor eine beunruhigende Frage
stellt: Wer besitzt wirklich wen? Besals der reiche Mann seinen Reichtum, oder
besall der Reichtum ihn und machte ihn zu seinem Sklaven?

Diese Umkehrung der Perspektive erdffnet einen Raum fur tiefgehende Reflexion.
Der Mann im Gleichnis wurde nicht verurteilt, weil er gestohlen oder ausgebeutet
hatte, sondern weil er blind und taub geworden war. Seine Tragodie lag nicht im
Besitz, sondern im Nicht-Sehen und Nicht-Horen. Er lebte in einer Welt, die auf die
einzigen Dimensionen seines Hauses, seiner Guter, seines unmittelbaren
Wohlbefindens reduziert war. Vor seiner Haustur lag Lazarus, bedeckt mit Wunden,
die die Hunde leckten, aber dieser Arme war unsichtbar geworden, sein stummer
Schrei unhorbar.

Der existenzielle Reichtum

Wenn wir von Reichtum sprechen, denken wir sofort an Geld, materielle Guter,
wirtschaftlichen Erfolg. Aber es gibt einen subtileren und durchdringenderen
Reichtum: den existenziellen. Es ist der Reichtum derer, denen es gut geht, die
ihren Komfortbereich gefunden haben, die umgeben sind von positiven
Beziehungen, erflllenden Erfahrungen, beruhigenden Gewissheiten. Es ist der
Reichtum einer funktionierenden Gemeinschaft, einer Gruppe, in der man sich
willkommen fuhlt, einer Umgebung, in der alles angenehm verlauft.

Dieser existenzielle Reichtum ist zweifellos ein Geschenk. Es ist richtig, ihn zu
geniellen, zu feiern, sich der Schdonheit dessen bewusst zu werden, was man erlebt.
Aber genau hier verbirgt sich die heimtuckischste Gefahr: sich in dieser Fulle zu
verschlieBen, den Raum des Wohlbefindens in ein goldenes Ghetto zu verwandeln,
getrennt von der umgebenden Realitat.

Der reiche Mann im Gleichnis lebte so. Es fehlte ihm an nichts, und doch fehlte ihm
alles: Es fehlte ihm die Fahigkeit, Uber sich selbst hinaus zu sehen, den anderen
wahrzunehmen, sich von der Realitat berihren zu lassen, die an seine Tur drangte.
Sein Reichtum war zu einem unsichtbaren Gefangnis geworden, mit Gittern aus
Gewohnheit, Gleichgultigkeit und Selbstbezogenheit.

Die Blindheit und Taubheit des Komforts



Die Komfortzone ist eines der gefahrlichsten Konzepte der Moderne. Sie gaukelt uns
vor, dass Wohlbefinden ein Recht ist, das es zu schutzen gilt, und nicht ein
Geschenk, das es zu teilen gilt. Sie uberzeugt uns, dass die Bewahrung unseres
Gleichgewichts wichtiger ist, als uns dem Schrei der anderen zu 6ffnen. Sie flustert
uns zu, dass wir schon genug getan haben, dass wir uns endlich entspannen
kdonnen, dass die Probleme der anderen uns nicht direkt betreffen.

Die Blindheit des reichen Mannes war nicht physisch, sondern spirituell. Er sah
seinen Palast, seine Kleider, seinen gedeckten Tisch. Aber er sah Lazarus nicht.
Nicht weil Lazarus versteckt war, sondern weil der reiche Mann jene besondere
Form der Blindheit entwickelt hatte, die die Realitat filtert und nur das durchlasst,
was seine eigene Weltsicht bestatigt.

Und da war auch die Taubheit. Der Text offenbart uns diesen zweiten Mangel, als
der Mann aus dem Jenseits Abraham anfleht, jemanden von den Toten zu senden,
damit seine Briuder horen. Aber er war es, der nicht gehért hatte! Er war taub far
den stummen Schrei der Armut, fur jenes Leid, das nicht schreit, sondern besteht,
das nicht stort, sondern existiert, das nicht fordert, sondern wartet.

Das innere Horen als unerlassliche Bedingung des auReren Horens

Wie Uberwindet man diese doppelte Lahmung von Blindheit und Taubheit? Die
Antwort liegt nicht in einer einfachen Willensanstrengung oder einem Programm
sozialer Aktivitaten. Die Antwort liegt in einer tieferen Bekehrung: Wir konnen
Christus im Armen nicht sehen, wenn wir Christus nicht in uns selbst betrachten.
Wir kdnnen den Schrei der Verletzlichen nicht héren, wenn wir nicht auf die Stimme
Gottes in unserem Herzen eingestimmt sind.

Die groRen Zeugen der Nachstenliebe - von Don Bosco bis Mutter Teresa von
Kalkutta - gingen nicht von einer soziologischen Analyse der Armut aus, sondern
von einer mystischen Erfahrung der Liebe Gottes. Ihre Fahigkeit, nach aulSen zu
sehen, zu horen und zu antworten, entsprang einem intensiven inneren Leben,
einer Kontemplation, die keine Flucht vor der Welt war, sondern eine Vorbereitung
auf die Begegnung mit der Welt.

Das ist das Paradoxon: Je tiefer man in sein eigenes Herz hinabsteigt, um dort die
Liebe Gottes zu erkennen, desto mehr erwirbt man die Fahigkeit, aus sich
herauszugehen, um dem anderen zu begegnen. Das spirituelle Leben ist kein
narzisstischer Ruckzug, sondern das notwendige Training, um jene Sensibilitat zu
entwickeln, die es uns ermdoglicht, Christus Uberall dort wahrzunehmen, wo er sich
offenbart.

Die Mission als Teilen des Reichtums



Jeder Mensch ist eine Mission. Diese Aussage bedeutet nicht, dass wir alle zu
hektischen Aktivisten werden oder uns in groBBartigen Projekten engagieren mussen.
Sie bedeutet vielmehr, dass der Reichtum, den wir erhalten haben - materiell,
kulturell, spirituell, existenziell - nicht unser ausschlielSliches Eigentum ist, sondern
eine Gabe, die dazu bestimmt ist, weitergegeben zu werden.

Wer liebt, kommt in Bewegung, geht aus sich heraus, lasst sich anziehen und zieht
seinerseits an. Die Liebe ist von Natur aus dynamisch: Sie kann nicht angesammelt,
bewahrt, in einer Komfortzone abgeschirmt werden. Entweder wir teilen sie, oder
wir verlieren sie. Entweder wir geben sie weiter, oder sie verdirbt.

Die Herausforderung besteht also nicht darin, auf den existenziellen Reichtum zu
verzichten, sondern ihn anders zu besitzen: nicht als eiferstchtige Eigentimer,
sondern als grof3zugige Verwalter, nicht als Endempfanger, sondern als
Ubertragungskanale, nicht als Endpunkt, sondern als Ausgangspunkt fiir neue Wege
des Teilens.

Kreative Minderheit und Zeichen der Hoffnung

In einer Welt, die von wachsenden Ungleichheiten und strukturellen
Gleichgultigkeiten gepragt ist, wird jeder, der sich entscheidet, nicht blind und taub
zu werden, notwendigerweise zu einer Minderheit. Aber dies ist eine kreative
Minderheit, die in der Lage ist, Lichter der Hoffnung zu entzinden, die vielleicht
klein, aber sicherlich ansteckend sind.

Hoffnung ist weder naiver Optimismus noch passive Resignation. Hoffnung ist eine
Person: Christus, der uns weiterhin durch jeden Lazarus anspricht, der an der Tur
unserer Existenz liegt. Ihn dort zu erkennen, im entstellten Gesicht des Armen, im
stummen Schrei des Ausgeschlossenen, im ignorierten Leid des Verletzlichen, ist
der einzige Weg, nicht Sklaven unseres Reichtums zu werden, nicht von unserem
eigenen Wohlbefinden verzehrt zu werden.

Das Gleichnis hinterlasst uns mit einer Dringlichkeit: Heute, jetzt, bevor es zu spat
ist, die Augen und Ohren fur die Realitat um uns herum zu 6ffnen. Denn morgen,
auf der anderen Seite, wird es nutzlos sein, zu bereuen, nicht gesehen und gehort
zu haben.



