
⏱ ️Lesezeit: 4 min.

Der Reichtum, der uns blind und taub zu machen droht

Das Gleichnis vom reichen Mann und vom armen Lazarus, das wir im
Lukasevangelium, Kapitel 16,19-31 finden, ist nicht einfach eine Geschichte über
die gerechte Verteilung materieller Reichtümer. Es ist eine Erzählung, die in das
Herz der menschlichen Verfassung eindringt und uns vor eine beunruhigende Frage
stellt: Wer besitzt wirklich wen? Besaß der reiche Mann seinen Reichtum, oder
besaß der Reichtum ihn und machte ihn zu seinem Sklaven?
Diese Umkehrung der Perspektive eröffnet einen Raum für tiefgehende Reflexion.
Der Mann im Gleichnis wurde nicht verurteilt, weil er gestohlen oder ausgebeutet
hatte, sondern weil er blind und taub geworden war. Seine Tragödie lag nicht im
Besitz, sondern im Nicht-Sehen und Nicht-Hören. Er lebte in einer Welt, die auf die
einzigen Dimensionen seines Hauses, seiner Güter, seines unmittelbaren
Wohlbefindens reduziert war. Vor seiner Haustür lag Lazarus, bedeckt mit Wunden,
die die Hunde leckten, aber dieser Arme war unsichtbar geworden, sein stummer
Schrei unhörbar.

Der existenzielle Reichtum
Wenn wir von Reichtum sprechen, denken wir sofort an Geld, materielle Güter,
wirtschaftlichen Erfolg. Aber es gibt einen subtileren und durchdringenderen
Reichtum: den existenziellen. Es ist der Reichtum derer, denen es gut geht, die
ihren Komfortbereich gefunden haben, die umgeben sind von positiven
Beziehungen, erfüllenden Erfahrungen, beruhigenden Gewissheiten. Es ist der
Reichtum einer funktionierenden Gemeinschaft, einer Gruppe, in der man sich
willkommen fühlt, einer Umgebung, in der alles angenehm verläuft.
Dieser existenzielle Reichtum ist zweifellos ein Geschenk. Es ist richtig, ihn zu
genießen, zu feiern, sich der Schönheit dessen bewusst zu werden, was man erlebt.
Aber genau hier verbirgt sich die heimtückischste Gefahr: sich in dieser Fülle zu
verschließen, den Raum des Wohlbefindens in ein goldenes Ghetto zu verwandeln,
getrennt von der umgebenden Realität.
Der reiche Mann im Gleichnis lebte so. Es fehlte ihm an nichts, und doch fehlte ihm
alles: Es fehlte ihm die Fähigkeit, über sich selbst hinaus zu sehen, den anderen
wahrzunehmen, sich von der Realität berühren zu lassen, die an seine Tür drängte.
Sein Reichtum war zu einem unsichtbaren Gefängnis geworden, mit Gittern aus
Gewohnheit, Gleichgültigkeit und Selbstbezogenheit.

Die Blindheit und Taubheit des Komforts



Die Komfortzone ist eines der gefährlichsten Konzepte der Moderne. Sie gaukelt uns
vor, dass Wohlbefinden ein Recht ist, das es zu schützen gilt, und nicht ein
Geschenk, das es zu teilen gilt. Sie überzeugt uns, dass die Bewahrung unseres
Gleichgewichts wichtiger ist, als uns dem Schrei der anderen zu öffnen. Sie flüstert
uns zu, dass wir schon genug getan haben, dass wir uns endlich entspannen
können, dass die Probleme der anderen uns nicht direkt betreffen.
Die Blindheit des reichen Mannes war nicht physisch, sondern spirituell. Er sah
seinen Palast, seine Kleider, seinen gedeckten Tisch. Aber er sah Lazarus nicht.
Nicht weil Lazarus versteckt war, sondern weil der reiche Mann jene besondere
Form der Blindheit entwickelt hatte, die die Realität filtert und nur das durchlässt,
was seine eigene Weltsicht bestätigt.
Und da war auch die Taubheit. Der Text offenbart uns diesen zweiten Mangel, als
der Mann aus dem Jenseits Abraham anfleht, jemanden von den Toten zu senden,
damit seine Brüder hören. Aber er war es, der nicht gehört hatte! Er war taub für
den stummen Schrei der Armut, für jenes Leid, das nicht schreit, sondern besteht,
das nicht stört, sondern existiert, das nicht fordert, sondern wartet.

Das innere Hören als unerlässliche Bedingung des äußeren Hörens
Wie überwindet man diese doppelte Lähmung von Blindheit und Taubheit? Die
Antwort liegt nicht in einer einfachen Willensanstrengung oder einem Programm
sozialer Aktivitäten. Die Antwort liegt in einer tieferen Bekehrung: Wir können
Christus im Armen nicht sehen, wenn wir Christus nicht in uns selbst betrachten.
Wir können den Schrei der Verletzlichen nicht hören, wenn wir nicht auf die Stimme
Gottes in unserem Herzen eingestimmt sind.
Die großen Zeugen der Nächstenliebe – von Don Bosco bis Mutter Teresa von
Kalkutta – gingen nicht von einer soziologischen Analyse der Armut aus, sondern
von einer mystischen Erfahrung der Liebe Gottes. Ihre Fähigkeit, nach außen zu
sehen, zu hören und zu antworten, entsprang einem intensiven inneren Leben,
einer Kontemplation, die keine Flucht vor der Welt war, sondern eine Vorbereitung
auf die Begegnung mit der Welt.
Das ist das Paradoxon: Je tiefer man in sein eigenes Herz hinabsteigt, um dort die
Liebe Gottes zu erkennen, desto mehr erwirbt man die Fähigkeit, aus sich
herauszugehen, um dem anderen zu begegnen. Das spirituelle Leben ist kein
narzisstischer Rückzug, sondern das notwendige Training, um jene Sensibilität zu
entwickeln, die es uns ermöglicht, Christus überall dort wahrzunehmen, wo er sich
offenbart.

Die Mission als Teilen des Reichtums



Jeder Mensch ist eine Mission. Diese Aussage bedeutet nicht, dass wir alle zu
hektischen Aktivisten werden oder uns in großartigen Projekten engagieren müssen.
Sie bedeutet vielmehr, dass der Reichtum, den wir erhalten haben – materiell,
kulturell, spirituell, existenziell – nicht unser ausschließliches Eigentum ist, sondern
eine Gabe, die dazu bestimmt ist, weitergegeben zu werden.
Wer liebt, kommt in Bewegung, geht aus sich heraus, lässt sich anziehen und zieht
seinerseits an. Die Liebe ist von Natur aus dynamisch: Sie kann nicht angesammelt,
bewahrt, in einer Komfortzone abgeschirmt werden. Entweder wir teilen sie, oder
wir verlieren sie. Entweder wir geben sie weiter, oder sie verdirbt.
Die Herausforderung besteht also nicht darin, auf den existenziellen Reichtum zu
verzichten, sondern ihn anders zu besitzen: nicht als eifersüchtige Eigentümer,
sondern als großzügige Verwalter, nicht als Endempfänger, sondern als
Übertragungskanäle, nicht als Endpunkt, sondern als Ausgangspunkt für neue Wege
des Teilens.

Kreative Minderheit und Zeichen der Hoffnung
In einer Welt, die von wachsenden Ungleichheiten und strukturellen
Gleichgültigkeiten geprägt ist, wird jeder, der sich entscheidet, nicht blind und taub
zu werden, notwendigerweise zu einer Minderheit. Aber dies ist eine kreative
Minderheit, die in der Lage ist, Lichter der Hoffnung zu entzünden, die vielleicht
klein, aber sicherlich ansteckend sind.
Hoffnung ist weder naiver Optimismus noch passive Resignation. Hoffnung ist eine
Person: Christus, der uns weiterhin durch jeden Lazarus anspricht, der an der Tür
unserer Existenz liegt. Ihn dort zu erkennen, im entstellten Gesicht des Armen, im
stummen Schrei des Ausgeschlossenen, im ignorierten Leid des Verletzlichen, ist
der einzige Weg, nicht Sklaven unseres Reichtums zu werden, nicht von unserem
eigenen Wohlbefinden verzehrt zu werden.
Das Gleichnis hinterlässt uns mit einer Dringlichkeit: Heute, jetzt, bevor es zu spät
ist, die Augen und Ohren für die Realität um uns herum zu öffnen. Denn morgen,
auf der anderen Seite, wird es nutzlos sein, zu bereuen, nicht gesehen und gehört
zu haben.


