[] Lesezeit: 4 min.

Das Geheimnis von Weihnachten beginnt mit einem Liebesskandal: Der Grolse wird
klein. Das ist kein poetisches Bild, sondern die erschitterndste Realitat der
Menschheitsgeschichte.

Gott, der Unendliche, entscheidet sich, endlich zu werden; der Allmachtige wahlt die
Zerbrechlichkeit eines Neugeborenen, das noch nicht sprechen, gehen, sich
verteidigen kann. Es ist die reine Unentgeltlichkeit, die sich zeigt, ein Geschenk, das
nichts im Gegenzug verlangt, das keine Zugangsbedingungen stellt.

1. Die Unentgeltlichkeit erkennen: Gott kommt bedingungslos

Die Grotte von Bethlehem ist der bescheidenste menschliche Treffpunkt, den man
sich vorstellen kann. Kein Palast, kein majestatischer Tempel, nicht einmal ein
wurdiges Haus. Eine Grotte, ein Unterschlupf fur Tiere, wo die Kalte eindringt und
der Geruch nach Erde und Stroh ist. Hier gibt es keine Eintrittsbarrieren, keine
Einladung notig, keine besondere Kleidung erforderlich. Die Tur steht allen offen:
den Hirten mit ihren abgetragenen Manteln, den Armen, den Ausgeschlossenen,
denen, die nichts zu bieten haben aulSer ihrer verwundeten Menschlichkeit.

Der heilige Paulus erinnert uns mit Worten, die die Jahrhunderte Uberdauern: Indem
er die Gestalt eines Dieners annahm (Phil 2,7). Der Schépfer des Universums
entledigt sich seiner Herrlichkeit, verzichtet auf seine gottlichen Vorrechte, um die
Kleider eines Dieners anzuziehen. Er kommt nicht als Eroberer, nicht als strenger
Richter, der Rechenschaft fordert. Er kommt als jemand, der dient, als jemand, der
sich an den letzten Platz stellt, als jemand, der die FulBe wascht, noch bevor er lehrt,
wie man geht.

Diese Unentgeltlichkeit fordert uns zutiefst heraus. In einer Welt, in der alles einen
Preis hat, in der jede Beziehung auf einem Austausch zu basieren scheint, in der die
Liebe selbst oft bedingt wird, erinnert uns Weihnachten daran, dass es ein vollig
kostenloses Geschenk gibt. Diese Unentgeltlichkeit anzuerkennen bedeutet,
anzunehmen, geliebt zu werden ohne Verdienst, gesucht zu werden, wenn wir noch
fern sind, begehrt zu werden, wenn wir uns unwurdig fuhlen.

2. Die Nahe interpretieren: Gott tritt in unsere Geschichte ein

Die zweite Bewegung von Weihnachten ist die der radikalen Nahe. Gott beobachtet
die menschliche Geschichte nicht aus der Ferne, wie ein distanzierter Zuschauer. Er
tritt in die Geschichte ein, mit ihren Protagonisten, so wie sie sind: unvollkommen,
widersprichlich, zerbrechlich. Josef mit seinen Zweifeln, Maria mit ihren Angsten,
die Hirten mit ihrer sozialen Ausgrenzung, die Magier mit ihrer unruhigen Suche.



Unsere personliche Geschichte, mit all ihren dunklen Falten und Schattenbereichen,
ist Teil Seiner Geschichte. Wir sind keine Fremden, keine unerwlnschten Gaste. Wir
sind S6hne und Tochter, Teil einer Familie, die Gott niemals verleugnet.
Weihnachten sagt uns, dass Gott seine Schopfung nicht verachtet, seine Geschopfe
nicht mit Abscheu oder Enttauschung betrachtet. Im Gegenteil, er umarmt sie
gerade in ihrer Konkretheit, in ihrer authentischen Menschlichkeit.

Jeder von uns hat eine einzigartige Personlichkeit, eine unwiederholbare
Geschichte. Es gibt diejenigen, die Uberschwanglich sind und diejenigen, die
zuruckhaltend sind, diejenigen, die stark sind und diejenigen, die zerbrechlich sind,
diejenigen, die offene Wunden haben und diejenigen, die versteckte Narben haben.
Gott begegnet uns genau dort, wo wir sind, nicht dort, wo wir sein méchten oder wo
wir denken, dass wir sein sollten. Er begegnet dem Alkoholiker in seiner Bar, dem
Gefangenen in seiner Zelle, der erschopften Mutter in ihrer Kiche, dem Studenten
in seiner Einsamkeit, dem alten Menschen in seiner Stille.

Aber diese Nahe ist nicht statisch, sie ist keine Resignation. Gott begegnet uns dort,
wo wir sind, um uns dorthin zu fUhren, wo wir sein sollen. Wir verdienen es nicht
durch unsere Anstrengungen oder unsere Tugenden, sondern wir verdienen es als
geliebte Kinder. Wir verdienen die Fulle des Lebens, die tiefe Freude, die
wiederhergestellte Wurde, die geheilten Beziehungen. Die Nahe Gottes ist
dynamisch: Sie ist eine ausgestreckte Hand, die uns einladt, wieder aufzustehen,
sie ist eine Stimme, die flustert ,,komm weiter”, sie ist eine Prasenz, die neben uns
zu helleren Horizonten geht.

3. Sich fur die Aufnahme entscheiden: Die Wahrheit klopft an die Tur der
Freiheit

Und hier ist die dritte Bewegung, vielleicht die heikelste: die Aufnahme. In der
Grotte wird das Spiel unseres Lebens gespielt. Das ist keine rhetorische
Ubertreibung, sondern die tiefste Wahrheit unseres Seins. Diese Grotte ist das Bild
jeder unserer inneren Grotten, jener verborgenen Raume des Herzens, wo
entschieden wird, wer wir sein wollen.

Die Wahrheit - die keine abstrakte Idee, sondern eine Person ist, ist dieses Kind in
der Krippe - klopft an die Tur unserer Freiheit. Es ist ein diskretes, sanftes, niemals
gewalttatiges Klopfen. Gott konnte die Tur aufbrechen, er konnte sich mit der Kraft
seiner Allmacht aufdrangen. Aber er entscheidet sich zu betteln. Das Goéttliche wird
zum Bettler der Menschheit. Was flr ein erstaunliches Paradox! Derjenige, der alles
geschaffen hat, bittet uns, seine Geschopfe, ihm Platz zu machen.

Die Wahrheit ruft und wartet darauf, dass die Freiheit antwortet. Es gibt keinen
Zwang, keine Manipulation. Es gibt nur eine Einladung, die jeden Tag, jeden



Augenblick erneuert wird: ,,Willst du mich aufnehmen?“. Es ist die menschliche
Freiheit, zerbrechlich und machtig zugleich, die entscheiden muss. Wir kdnnen die
Tur schlieBen, wir kdnnen so tun, als ob wir nichts horen, wir kbnnen es auf morgen
verschieben. Oder wir konnen offnen.

Sich fur die Aufnahme zu entscheiden bedeutet, unsere Bedurftigkeit
anzuerkennen. So wie diese Grotte ein leerer Raum war, der bereit war, gefullt zu
werden, so mussen auch wir uns von unseren Anmafungen, unserer
Selbstgenltgsamkeit, unseren Goétzen leeren. Die Aufnahme erfordert inneren Raum.
Wir kdnnen Gott nicht aufnehmen, wenn wir schon voller uns selbst sind.

Aber wenn wir uns entscheiden, diese Tur zu 6ffnen, wenn wir unser Ja sagen,
geschieht das Wunder. Die arme Grotte wird zur Kathedrale des Lichts. Unser
gewohnliches Leben wird zum Ort der Gegenwart. Unsere Schwachen werden zu
Raumen, in denen die Gnade wirken kann. Die Aufnahme verwandelt: Wir sind nicht
mehr dieselben, nachdem wir dieses Leben aufgenommen haben, das uns besucht.

Weihnachten ist also diese dreifache Bewegung, die uns ganz einbezieht: die
skandaldose Unentgeltlichkeit eines Gottes zu erkennen, der klein wird; die Nahe
dessen zu interpretieren, der in unsere konkrete Geschichte eintritt; sich fur die
Aufnahme zu entscheiden, indem wir die Tur des Herzens der Wahrheit 6ffnen, die
anklopft. In der Grotte von Bethlehem, wie in der Grotte unseres Herzens,
entscheidet sich alles. Jedes Weihnachten ist die Gelegenheit, diese alte und immer
neue Frage erneut zu beantworten: , Ist Platz far Ihn?“



