
⏱ ️Lesezeit: 5 min.

„Das Mahl im Haus des Pharisäers“ (The Meal in the House of the Pharisee), James
Jacques Joseph Tissot (geb. Nantes, Frankreich, 1836–1902), 1886–1894, Aquarell,
Brooklyn Museum in New York

 

Dieser Abschnitt aus dem Lukasevangelium, Kapitel 11,37-41, erzählt uns, wie Jesus
auf seinem Weg nach Jerusalem die Einladung eines Pharisäers zum Essen
annimmt. Wir erleben einen Dialog, der einen Moment des Austauschs zwischen
zwei Auffassungen von Religiosität darstellt: der formellen, die sich auf rituelle
Vorschriften konzentriert, und der des Herzens, die von Jesus vorgeschlagen wird.

Auf die Frage an Jesus, warum er die rituellen Gesten der Tradition nicht befolge,
wird der Pharisäer aufgefordert, über die äußeren Handlungen hinauszugehen und
zu prüfen, ob das Äußere wirklich dem entspricht, was er im Herzen trägt.

Jesus nimmt die Einladung bedingungslos an
            Wie der Pharisäer können auch wir Jesus an unseren Tisch einladen. Seine
Antwort ist erstaunlich: Jesus nimmt immer an, ohne Bedingungen zu stellen. Er
verlangt nicht, dass unser Haus in Ordnung ist, er fordert keine Garantien für unsere
Aufrichtigkeit. „Er ging hinein und legte sich zu Tisch“ – mit dieser entwaffnenden
Einfachheit tritt Jesus in das Leben des Pharisäers ein, obwohl er bereits weiß, was
er vorfinden wird, und die Widersprüche, die Schatten, die Doppelzüngigkeit kennt.
Das ist die erste befreiende Botschaft: Jesus wartet nicht darauf, dass wir in
Ordnung sind, um zu uns zu kommen; er kommt, um uns zu helfen, uns in Ordnung
zu bringen. Wir müssen nicht verbergen, wer wir wirklich sind, um seiner Gegenwart
würdig zu sein. Im Gegenteil, gerade unsere Unvollkommenheit macht uns seiner
Begegnung bedürftig.

Eine Gegenwart, die Klarheit schafft
            Aber Vorsicht: Auch wenn Jesus bedingungslos annimmt, ist seine
Gegenwart niemals neutral oder harmlos. Jesus tritt ein und bringt Licht. Der
Pharisäer erwartete vielleicht einen gefälligen Gast, jemanden, den man vorzeigen,
den man seinen Bekannten vorstellen kann: „Seht, sogar Jesus kommt zu mir nach
Hause“. Stattdessen findet er sich entblößt wieder, ohne gedemütigt oder in
Verlegenheit gebracht zu werden. Die Gegenwart Jesu beleuchtet die Widersprüche,
sie bringt das zum Vorschein, was wir lieber verborgen halten würden.



Es ist kein Angriff, es ist eher so, als würden wir das Licht in einem Raum
einschalten: Das Licht erzeugt nicht den Staub, der da ist, aber es macht ihn
sichtbar. So auch Jesus: Er erfindet unsere Fehler nicht, sondern hilft uns sanft und
allmählich, sie als das zu sehen, was sie sind. Kurz gesagt, seine Gegenwart ist eine
Einladung, Klarheit in unserem Leben zu schaffen: ehrlich hinzuschauen, wo wir
authentisch sind und wo wir stattdessen hinter Masken leben, wo es Stimmigkeit
und eine Spaltung zwischen dem, was wir scheinen, und dem, was wir sind, gibt.

Jenseits des Scheins: der Ruf zur persönlichen Aufrichtigkeit
            „Ihr Pharisäer! Ihr haltet Becher und Schüssel außen sauber, euer Inneres
aber ist voll Raubgier und Bosheit.“ Jesus verurteilt nicht die äußeren Praktiken an
sich – die Waschungen, die öffentlichen Gebete, die Einhaltung der Gebote –,
sondern er wirft Licht auf jene subtile und schreckliche Spaltung zwischen Außen
und Innen, die Doppelzüngigkeit derer, die auf ihr Image achten, während sie das
Herz vernachlässigen.
Es ist eine Versuchung, die alle Zeiten durchzieht. Wie viel Energie wenden wir auf,
um ein akzeptables Bild aufzubauen! In den sozialen Medien, im Berufsleben, sogar
in den intimsten Beziehungen: Wir filtern, wir wählen aus, wir zeigen nur, was uns
aufwertet. Jesus hingegen ruft zu einer Aufrichtigkeit auf einer sehr persönlichen
Ebene auf, noch vor der öffentlichen. Es geht nicht darum, was andere sehen,
sondern darum, wer wir wirklich sind, wenn uns niemand zusieht. Dort, in der
Intimität des Herzens, entscheidet sich unsere Authentizität.

Eine Sicht ohne Schattenzonen
            „Ihr Toren! Hat nicht der, der das Äußere schuf, auch das Innere
geschaffen?“ Hier liegt eine tiefe menschliche und spirituelle Einsicht: Der Mensch
ist eine Einheit. Wir sind nicht in abgeschottete Bereiche unterteilt – die öffentliche
und die private Dimension, Körper und Geist, Äußeres und Inneres. Wir können
keine Schattenzonen haben, keine Lebensbereiche, die dem Licht entzogen sind, in
dem Glauben, dass sie den Rest nicht verunreinigen.
Die Einladung Jesu ist die zu einer Sicht ohne Schattenzonen: ein Leben, in dem es
keine versteckten Winkel gibt, in denen wir Laster, Egoismus, Doppelzüngigkeit
pflegen. Eine innere Transparenz, in der alles ans Licht des Gewissens und der
Gnade gebracht wird. Das bedeutet nicht sofortige Vollkommenheit, sondern
radikale Ehrlichkeit: unsere Schwächen anzuerkennen, sie beim Namen zu nennen,
sie weder zu rechtfertigen noch zu verbergen. Das ist der erste Schritt zur Heilung.

Das Almosen als Selbsthingabe
            „Gebt lieber das, was in den Schüsseln ist, den Armen, dann ist für euch



alles rein.“ Hier liegt der Höhepunkt der Botschaft Jesu. Die wahre Reinigung kommt
nicht von äußeren Ritualen, sondern von der Gabe dessen, was im Inneren ist. Die
Aufrichtigkeit hat die Fähigkeit, Gutes hervorzubringen. Das griechische Wort für
„Almosen“ hat seine Wurzeln im Wort „Barmherzigkeit“, Mitgefühl. Es geht nicht nur
darum, Geld zu geben, sondern uns selbst zu schenken: unsere Zeit, unsere
Aufmerksamkeit, unsere Gegenwart, unsere Verletzlichkeit.
Wenn wir diese innere Einheit leben, wenn es keine Spaltung mehr gibt zwischen
dem, was wir sind, und dem, was wir scheinen, dann entspringt aus dieser Einheit
das wahre Almosen, die authentische Barmherzigkeit: eine echte Gabe, nicht
berechnend, nicht instrumentell. Wir geben nicht, um großzügig zu erscheinen,
sondern weil Großzügigkeit zu dem geworden ist, was wir sind.

Der Durst der Jugend nach authentischen und aufrichtigen Erwachsenen
            Diese Botschaft hat heute eine besondere Resonanz, insbesondere für die
neuen Generationen. Junge Menschen leben in einer Kultur, in der alles einen Preis
hat, alles nach Leistung und Nutzen berechnet wird; Identitäten sind zwischen
tausend Profilen, Masken und sozialen Rollen zersplittert; Beziehungen sind
vermittelt, gefiltert, oft anonym oder oberflächlich.
In diesem Zusammenhang haben junge Menschen einen verzweifelten Durst nach
authentischen Erwachsenen: Menschen, die leben, was sie sagen, die nicht ein
Gesicht für die Öffentlichkeit und ein anderes für das Privatleben haben, die nicht
aus Bequemlichkeit lügen.
Man darf nie vergessen, dass junge Menschen keine perfekten Erwachsenen suchen
– diese lehnen sie als falsch ab. Sie suchen echte Erwachsene: fähig, ihre eigenen
Schwächen anzuerkennen, in den kleinen alltäglichen Dingen aufrichtig zu sein, ihr
Wort zu halten, ein Innenleben zu haben, das man sieht. Der größte Dienst, den wir
den neuen Generationen erweisen können, ist nicht, ihnen moralische Ratschläge
oder Verhaltensregeln zu geben, sondern ein authentisches Leben zu bezeugen.

Die ständige Einladung
            Der Pharisäer hat Jesus einmal eingeladen. Aber der Text offenbart uns, dass
Jesus immer bereit ist, eingeladen zu werden, heute wie vor zweitausend Jahren.
Die Frage für jeden von uns lautet: Sind wir bereit, ihn aufzunehmen, wissend, dass
seine Gegenwart uns mit der Wahrheit über uns selbst konfrontieren wird? Sind wir
bereit, ihn Licht in unsere Schattenzonen bringen zu lassen? Und dann: Nachdem
wir dieses Licht empfangen haben, sind wir bereit, in Authentizität zu leben, auf die
Masken zu verzichten und anderen nicht das zu geben, was wir übrig haben,
sondern „das, was im Inneren ist“?



In einer Welt, die nach Wahrheit dürstet, ist es kein spiritueller Luxus, authentische
Menschen zu sein: Es ist der erste Akt der Nächstenliebe, den wir vollbringen
können. Besonders gegenüber denen, die wie die jungen Menschen das Recht
haben zu sehen, dass es möglich ist, ohne Doppelzüngigkeit zu leben, dass
Integrität keine Utopie ist, dass die Stimmigkeit zwischen Innen und Außen der Weg
zur wahren Freiheit ist.


