
⏱ ️Lesezeit: 148 min.

Der Höhepunkt des Jubiläumsjahres für jeden Gläubigen ist der Durchgang durch die
Heilige Pforte, ein hochsymbolischer Akt, der mit tiefer Meditation erlebt werden
sollte. Es handelt sich nicht um einen einfachen Besuch, um die architektonische,
skulpturale oder malerische Schönheit einer Basilika zu bewundern: Die ersten
Christen gingen aus diesem Grund nicht zu den Kultstätten, auch weil es damals
nicht viel zu bewundern gab. Sie kamen vielmehr, um vor den Reliquien der heiligen
Apostel und Märtyrer zu beten und um die Ablass zu erlangen, dank ihrer mächtigen
Fürsprache.
Die Gräber der Apostel Petrus und Paulus zu besuchen, ohne ihr Leben zu kennen,
ist kein Zeichen der Wertschätzung. Deshalb möchten wir in diesem Jubiläumsjahr
die Glaubenswege dieser beiden glorreichen Apostel vorstellen, so wie sie von Don
Bosco erzählt wurden.

Das Leben des heiligen Petrus, des Apostelfürsten, vom Priester Johannes
Bosco dem Volk erzählt

Kleingläubiger! warum hast du gezweifelt? (Matt. XIV, 31).

VORWORT
KAPITEL I. Heimat und Bekenntnis des heiligen Petrus. — Sein Bruder Andreas führt
ihn zu Jesus Christus. Jahr 29 nach Jesus Christus
KAPITEL II. Petrus nimmt den Heiland mit dem Schiff mit — Der wundersame
Fischzug. — Er empfängt Jesus in seinem Haus. — Wundertaten. Jahr 30 nach Jesus
Christus.
KAPITEL III. Der heilige Petrus, das Haupt der Apostel, wird ausgesandt, um zu
predigen. — Er wandelt auf den Wellen. — Schöne Antwort an den Heiland. Jahr 31
nach Jesus Christus.
KAPITEL IV. Petrus bekennt sich zum zweiten Mal zu Jesus Christus als dem Sohn
Gottes. — Er wird zum Haupt der Kirche ernannt und ihm werden die Schlüssel des
Himmelreichs verheißen. Jahr 32 nach Jesus Christus.
KAPITEL V. Der heilige Petrus hält den göttlichen Meister von seiner Passion ab. —
Er geht mit ihm auf den Berg Tabor. Jahr 32 nach Jesus Christus.
KAPITEL VI. Jesus erweckt im Beisein des Petrus die Tochter des Jairus. — Er
entrichtet den Tribut für Petrus. — Er lehrt seine Jünger in Demut. Jahr 32 nach
Jesus Christus.



KAPITEL VII. Petrus spricht mit Jesus über die Vergebung von Beleidigungen und die
Loslösung von irdischen Dingen. — Er weigert sich, sich die Füße waschen zu
lassen. — Seine Freundschaft mit dem heiligen Johannes. Jahr 33 nach Jesus
Christus.
KAPITEL VIII. Jesus sagt die Verleugnung des Petrus voraus und versichert ihm, dass
sein Glaube nicht erlöschen wird. — Petrus folgt ihm in den Garten von
Gethsemane. — Er schneidet dem Malchus ein Ohr ab. — Sein Sturz, seine Reue.
Jahr 33 nach Jesus Christus.
KAPITEL IX. Petrus am Grab des Heilands. – Jesus erscheint ihm. – Am See von
Tiberias gibt er drei verschiedene Zeichen seiner Liebe zu Jesus, der ihn tatsächlich
zum obersten Haupt und Hirten der Kirche ernennt.
CAPO X. Die Unfehlbarkeit des heiligen Petrus und seiner Nachfolger
KAPITEL XI. Jesus sagt dem heiligen Petrus den Tod am Kreuz voraus. – Er verspricht
der Kirche Beistand bis zum Ende der Welt. – Rückkehr der Apostel in den
Abendmahlssaal. Jahr 33 nach Jesus Christus.
KAPITEL XII. Der heilige Petrus tritt an die Stelle des Judas. — Das Kommen des
Heiligen Geistes. — Das Wunder der Zungenrede. Jahr 33 nach Jesus Christus.
KAPITEL XIII. Die erste Predigt des Petrus. Jahr 33 nach Jesus Christus.
KAPITEL XIV. Der heilige Petrus heilt einen Krüppen. — Seine zweite Predigt. Jahr 33
nach Jesus Christus.
KAPITEL XV. Petrus wird mit Johannes ins Gefängnis geworfen und befreit.
KAPITEL XVI. Das Leben der ersten Christen. — Die Geschichte von Ananias und
Saphira. — Die Wunder des heiligen Petrus. Jahr 34 nach Jesus Christus.
KAPITEL XVII. Der heilige Petrus wird erneut ins Gefängnis geworfen. — Er wird von
einem Engel befreit. Jahr 34 nach Jesus Christus.
KAPITEL XVIII. Die Wahl der sieben Diakone. — Der heilige Petrus widersteht der
Verfolgung in Jerusalem. — Er geht nach Samaria. — Seine erste
Auseinandersetzung mit Simon Magus. Jahr 35 nach Jesus Christus.
KAPITEL XIX. Der heilige Petrus gründet den Stuhl in Antiochia; er kehrt nach
Jerusalem zurück. — Er wird von heiligen Paulus besucht. Jahr 36 nach Jesus
Christus.
KAPITEL XX. Der heilige Petrus besucht mehrere Kirchen. — Er heilt den gelähmten
Aeneas. — Er erweckt die verstorbene Tabita auf. Jahr 38 nach Jesus Christus.
KAPITEL XXI. Gott offenbart dem heiligen Petrus die Berufung der Heiden. — Er geht
nach Cäsarea und tauft die Familie des Hauptmanns Kornelius. Jahr 39 nach Jesus
Christus.
KAPITEL XXII. Herodes lässt den heiligen Jakobus den Älteren enthaupten und den
heiligen Petrus ins Gefängnis werfen. — Aber er wird von einem Engel befreit. —



Tod des Herodes. Jahr 41 nach Jesus Christus.
KAPITEL XXIII. Petrus in Rom. — Er verlegt den apostolischen Stuhl dorthin. — Sein
erster Brief. — Fortschritt des Evangeliums. Jahr 42 nach Jesus Christus.
KAPITEL XXIV. Der heilige Petrus legt auf dem Konzil von Jerusalem eine Sache fest.
— Der heilige Jakobus bestätigt sein Urteil. Jahr 50 nach Jesus Christus.
KAPITEL XXV. Der heilige Petrus überträgt dem heiligen Paulus und dem heiligen
Barnabas die Fülle des Apostolats. — Er wird vom heiligen Paulus unterrichtet. — Er
kehrt nach Rom zurück. Jahr 54 nach Jesus Christus.
KAPITEL XXVI. Der heilige Petrus erweckt einen Toten zum Leben. Jahr 66 nach Jesus
Christus.
KAPITEL XXVII. Der Flug. — Der Fall. — Verzweifelter Tod des Simon Magus. Jahr 67
nach Christus.
KAPITEL XXVIII. Petrus wird zu Tode gesucht. — Jesus erscheint ihm und kündigt ihm
das bevorstehende Martyrium an. — Das Testament des heiligen Apostels.
KAPITEL XXIX. Der heilige Petrus im Gefängnis bekehrt Processus und Martinianus.
— Sein Märtyrertod. Jahr 67 nach der Zeitrechnung.
KAPITEL XXX. Das Grab des heiligen Petrus. — Attentat gegen seinen Körper.
KAPITEL XXXI. Das Grab des heiligen Petrus und der Petersdom im Vatikan.
ANHANG ÜBER DAS KOMMEN DES HEILIGEN PETRUS NACH ROM

VORWORT
            Wer in einen verschlossenen Palast eintreten und ihn in Besitz nehmen will,
muss sich denjenigen, der die Schlüssel hat, günstig machen.
            Unglücklich ist derjenige, der sich auf einem kleinen Schiff auf hoher See
befindet und nicht in der Gunst des Lotsen steht. Das verlorene Schaf, das von
seinem Hirten entfernt ist, kennt seine Stimme nicht oder hört sie nicht.
            Lieber Leser; dein Aufenthaltsort ist der Himmel, und du musst danach
streben, ihn zu erreichen. Solange du hier unten lebst, segelst du auf dem
stürmischen Meer der Welt, in der Gefahr, an den Felsen zu zerschellen, Schiffbruch
zu erleiden und in den Abgrund des Irrtums zu fallen.
            Wie ein Schaf bist du jeden Tag im Begriff, auf schädliche Weiden geführt zu
werden, dich in Klippen und Abgründe zu verirren und sogar in die Reißzähne
räuberischer Wölfe zu fallen, das heißt in die Fallen der Feinde deiner Seele. Ach! Ja,
du musst dich demjenigen günstig machen, dem die Schlüssel des Himmels
anvertraut wurden; es ist notwendig, dass du dein Leben dem großen Lotsen des
Schiffes Christi, dem Noah des Neuen Testaments, anvertraust; du musst dich an
den obersten Hirten der Kirche klammern, der allein dich auf gesunde Weiden



führen und zum Leben leiten kann.
            Nun, der Torwächter des Himmelreichs, der große Steuermann und Hirte der
Menschen ist der heilige Petrus, der Apostelfürst, der seine Macht in der Person des
Papstes, seines Nachfolgers, ausübt. Er öffnet und erschließt immer noch, regiert
die Kirche und führt die Seelen zum Heil.
            Es sei dir daher, frommer Leser, nicht unangenehm, das kurze Leben zu
lesen, das ich dir hier vorstelle; lerne zu erkennen, wer er ist, respektiere seine
höchste Autorität in Ehre und Jurisdiktion; lerne die liebevolle Stimme des Hirten zu
erkennen und sie zu hören. Denn wer bei Petrus ist, ist bei Gott, wandelt im Licht
und eilt dem Leben entgegen; wer nicht bei Petrus ist, ist gegen Gott, taumelt in der
Dunkelheit und stürzt ins Verderben. Wo Petrus ist, da ist das Leben; wo Petrus
nicht ist, da ist der Tod.

KAPITEL I. Heimat und Bekenntnis des heiligen Petrus[1]. — Sein Bruder Andreas
führt ihn zu Jesus Christus. Jahr 29 nach Jesus Christus
            Petrus war von Geburt Jude und Sohn eines armen Fischers namens Jona
oder Johannes, der in einer Stadt Galiläas namens Bethsaida lebte. Diese Stadt liegt
am Westufer des Sees Genezareth, der gemeinhin als Meer von Galiläa oder
Tiberias bezeichnet wird, der in Wirklichkeit ein großer See von zwölf Meilen Länge
und sechs Meilen Breite ist.
            Bevor der Heiland ihm den Namen änderte, hieß Petrus Simon. Er übte den
Beruf des Fischers aus, wie sein Vater; er hatte ein robustes Temperament, einen
lebhaften und witzigen Verstand; er war schnell im Antworten, aber von gutem
Herzen und voller Dankbarkeit gegenüber denen, die ihm Gutes taten.
            Diese lebhafte Natur führte ihn oft zu den heißesten Gefühlen der
Zuneigung zum Heiland, von dem er ebenfalls nicht zweifelhafte Zeichen der
Vorliebe erhielt. Zu jener Zeit, als der Wert der Jungfräulichkeit noch nicht sehr
bekannt war, nahm Petrus in der Stadt Kafarnaum, der Hauptstadt Galiläas, am
Westufer des Jordan, der ein großer Fluss ist, der Palästina von Nord nach Süd teilt,
eine Frau.
            Da Tiberias dort lag, wo der Jordan ins Meer von Galiläa mündet, und daher
sehr geeignet für die Fischerei war, ließ sich Petrus in dieser Stadt nieder und übte
dort sein übliches Gewerbe aus. Die Güte seines der Wahrheit zugeneigten Herzens,
seine unschuldige Beschäftigung als Fischer und sein Fleiß bei der Arbeit trugen viel
dazu bei, dass er im heiligen Furcht Gottes blieb.
            Zu jener Zeit war der Gedanke in den Köpfen aller verbreitet, dass die
Ankunft des Messias bevorstehe; ja, einige sagten, er sei bereits unter den Juden
geboren. Dies war der Grund, warum Petrus größte Sorgfalt darauf verwendete,



darüber Kenntnis zu erlangen. Er hatte einen älteren Bruder namens Andreas, der,
von den Wundern, die über Johannes den Täufer, den Vorläufer des Heilandes,
erzählt wurden, ergriffen, sein Jünger werden wollte und die meiste Zeit mit ihm in
einer rauen Wüste lebte.
            Die Nachricht, die sich jeden Tag mehr bestätigte, dass der Messias bereits
geboren sei, veranlasste viele, sich Johannes zuzuwenden und ihn für den Erlöser zu
halten. Unter ihnen war auch der heilige Andreas, der Bruder von Simon Petrus.
Aber es dauerte nicht lange, bis er, von Johannes unterrichtet, Jesus Christus
kennen lernte, und als er ihn zum ersten Mal reden hörte, war er so ergriffen, dass
er sofort zu seinem Bruder lief, um ihm davon zu berichten.
            Sobald er ihn sah, sagte er: „Simon, ich habe den Messias gefunden; komm
mit mir, um ihn zu sehen.“
            Simon, der bereits von anderen etwas gehört hatte, aber nur vage, machte
sich sofort mit seinem Bruder auf den Weg und ging dorthin, wo Andreas Jesus
Christus zurückgelassen hatte. Petrus, als er einen Blick auf den Heiland warf, war
wie von Liebe ergriffen. Der göttliche Meister, der hohe Pläne über ihn gefasst
hatte, sah ihn mit freundlichem Blick an und zeigte ihm, bevor er sprach, dass er
vollständig über seinen Namen, seine Geburt und seine Heimat informiert war,
indem er sagte: „Du bist Simon, Sohn des Johannes, aber von nun an sollst du
Kephas heißen.“ Dieses Wort bedeutet Stein, wovon der Name Petrus abgeleitet
wurde. Jesus teilte Simon mit, dass er Petrus genannt werden soll, weil er der Stein
sein sollte, auf den Jesus Christus seine Kirche gründen würde, wie wir im Laufe
dieses Lebens sehen werden.
            Bei diesem ersten Gespräch erkannte Petrus sofort, dass das, was ihm sein
Bruder erzählt hatte, bei weitem der Realität unterlegen war, und von diesem
Moment an wurde er Jesus Christus sehr zugetan, und er wusste nicht mehr, wie er
ohne ihn leben sollte. Der göttliche Heiland erlaubte diesem neuen Jünger jedoch,
zu seinem vorherigen Beruf zurückzukehren, weil er ihn allmählich auf die völlige
Abkehr von den irdischen Dingen vorbereiten, ihn zu den höchsten Graden der
Tugend führen und ihn so in die Lage versetzen wollte, die anderen Geheimnisse zu
verstehen, die er ihm offenbaren würde, und er wollte ihn der großen Macht würdig
machen, mit der er ihn ausstatten wollte.

KAPITEL II. Petrus nimmt den Heiland mit dem Schiff mit — Der wundersame
Fischzug. — Er empfängt Jesus in seinem Haus. — Wundertaten. Jahr 30 nach Jesus
Christus.
            Petrus setzte also seinen ersten Beruf fort; aber jedes Mal, wenn es die Zeit
und die Beschäftigungen erlaubten, ging er mit Freude zu dem göttlichen Heiland,



um ihn über die Wahrheiten des Glaubens und das Himmelreich reden zu hören.
            Eines Tages, als Jesus am Ufer des Meeres von Tiberias entlangging, sah er
die beiden Brüder Petrus und Andreas, die gerade dabei waren, ihre Netze ins
Wasser zu werfen. Er rief sie zu sich und sagte zu ihnen: „Kommt mit mir, und ich
will euch nicht mehr zu Fischfischern machen, sondern zu Menschenfischern.“ Sie
gehorchten sofort den Zeichen des Erlösers und, ihre Netze verlassend, wurden sie
treue und beständige Nachfolger von ihm. Nicht weit entfernt war ein anderes
Fischerboot, in dem sich ein gewisser Zebedäus mit zwei Söhnen, Jakobus und
Johannes, befand, die ihre Netze reparierten. Jesus rief auch diese beiden Brüder zu
sich. Petrus, Jakobus und Johannes sind die drei Jünger, die besondere Zeichen der
Zuneigung vom Heiland erhielten und die ihrerseits ihm bei jeder Begegnung treu
und loyal waren.
            Inzwischen hatte das Volk, als es erfuhr, dass der Heiland dort war, sich um
ihn versammelt, um sein göttliches Wort zu hören. Um den Wunsch der Menge zu
erfüllen und gleichzeitig allen die Möglichkeit zu geben, ihn zu hören, wollte er nicht
vom Ufer aus predigen, sondern von einem der beiden Schiffe, die in der Nähe des
Ufers waren; und um Petrus ein neues Zeichen der Liebe zu geben, wählte er sein
Boot. Nachdem er an Bord gegangen war und auch Petrus an Bord genommen
hatte, befahl er ihm, sich ein wenig vom Ufer zu entfernen, und setzte sich, um
diese fromme Versammlung zu unterrichten. Nachdem die Predigt beendet war,
befahl er Petrus, das Schiff auf hohe See zu führen und das Netz auszuwerfen, um
Fische zu fangen.
            Petrus hatte die ganze vorhergehende Nacht an diesem selben Ort gefischt
und nichts gefangen; deshalb wandte er sich an Jesus: „Meister,“ sagte er zu ihm,
„wir haben die ganze Nacht gefischt und keinen einzigen Fisch gefangen; dennoch
werde ich auf dein Wort hin das Netz ins Meer werfen.“ So tat er aus Gehorsam, und
entgegen aller Erwartungen war der Fang so reichlich und das Netz so voll großer
Fische, dass es, als sie versuchten, es aus dem Wasser zu ziehen, zu zerreißen
drohte. Petrus, der das große Gewicht des Netzes nicht allein halten konnte, bat
Jakobus und Johannes, die im anderen Schiff waren, um Hilfe, und diese kamen, um
ihm zu helfen. Gemeinsam und mit Mühe zogen sie das Netz heraus, luden die
Fische in die Schiffe, die beide so voll waren, dass sie drohten zu sinken.
            Petrus, der anfing, etwas Übernatürliches in der Person des Heilandes zu
erkennen, erkannte sofort, dass dies ein Wunder war, und, voller Staunen, hielt er
sich für unwürdig, mit ihm im selben Boot zu sein, und, gedemütigt und verwirrt, fiel
er zu seinen Füßen und sagte: „Herr, ich bin ein elender Sünder, deshalb bitte ich
dich, dich von mir zu entfernen.“ Als wollte er sagen: „Oh! Herr, ich bin nicht
würdig, in deiner Gegenwart zu sein.“ Ambrosius sagt, dass er die Gaben Gottes



bewunderte, und je mehr er verdiente, desto weniger maßte er sich an[2].
            Jesus gefiel die Einfachheit des Petrus und die Demut seines Herzens und,
da er wollte, dass er sein Herz auf bessere Hoffnungen öffnete, sagte er ihm zur
Ermutigung: „Lege jede Furcht ab; von nun an wirst du nicht mehr Fischfischer sein,
sondern du wirst Menschenfischer sein.“ Auf diese Worte hin fasste Petrus Mut und,
fast verwandelt in einen anderen Menschen, führte er das Schiff zum Ufer, ließ alles
zurück und wurde ein untrennbarer Gefährte des Erlösers.
            Als Jesus Christus sprach und den Weg zur Stadt Kafarnaum wies, ging
Petrus mit ihm. Dort traten sie beide in die Synagoge ein, und der Apostel hörte die
Predigt, die der Herr dort hielt, und war Zeuge der wunderbaren Heilung eines
Besessenen.
            Von der Synagoge ging Jesus in das Haus des Petrus, wo seine
Schwiegermutter von einem sehr schweren Fieber geplagt war. Zusammen mit
Andreas, Jakobus und Johannes bat er Jesus, sich zu erbarmen und diese Frau von
dem Übel zu befreien, das sie bedrängte. Der göttliche Heiland erhörte ihre Gebete
und, als er sich dem Bett der Kranken näherte, nahm er sie bei der Hand, erhob sie,
und in diesem Augenblick verschwand das Fieber. Die Frau war so vollkommen
geheilt, dass sie sich sofort erheben und das Mittagessen für Jesus und seine ganze
Gefolgschaft zubereiten konnte. Der Ruhm solcher Wunder zog viele Kranke in das
Haus des Petrus, zusammen mit einer unzähligen Menge, sodass die ganze Stadt
dort versammelt zu sein schien. Jesus stellte die Gesundheit all derer wieder her,
die zu ihm gebracht wurden; und alle, voller Freude, gingen lobend und segnend
vom Herrn.
            Die heiligen Väter erkennen im Schiff des Petrus die Kirche, deren Haupt
Jesus Christus ist, in dessen Stelle Petrus der erste sein sollte, der sie vertritt, und
nach ihm alle seine Nachfolger, die Päpste. Die Worte, die zu Petrus gesagt wurden:
„Führe das Schiff auf hohe See,“ und die anderen, die zu ihm und seinen Aposteln
gesagt wurden: „Breitet eure Netze aus, um Fische zu fangen,“ enthalten auch eine
edle Bedeutung. Allen Aposteln, sagt der heilige Ambrosius, befiehlt er, die Netze in
die Wellen zu werfen; denn alle Apostel und alle Hirten sind verpflichtet, das
göttliche Wort zu predigen und in dem Schiff, das heißt in der Kirche, die Seelen zu
bewahren, die in ihrer Predigt gewonnen werden sollen. Nur Petrus wird dann
beauftragt, das Schiff auf hohe See zu führen, weil er, im Gegensatz zu allen, an
den Tiefen der göttlichen Geheimnisse teilhat und allein von Christus die Vollmacht
erhält, die Schwierigkeiten zu lösen, die in Glaubens- und Moralfragen auftreten
können. So wird im Kommen der anderen Apostel zu seinem Boot die Mitwirkung
der anderen Hirten erkannt, die, sich Petrus anschließend, ihm helfen müssen, den
Glauben in der Welt zu verbreiten und Seelen zu Christus zu gewinnen[3].



KAPITEL III. Der heilige Petrus, das Haupt der Apostel, wird ausgesandt, um zu
predigen. — Er wandelt auf den Wellen. — Schöne Antwort an den Heiland. Jahr 31
nach Jesus Christus.
            Jesus verließ das Haus des Petrus und machte sich auf den Weg in die
Einsamkeit, auf einen Berg, um zu beten. Petrus und die anderen Jünger, die zu
diesem Zeitpunkt in guter Zahl gewachsen waren, folgten ihm; aber als sie an den
festgelegten Ort kamen, befahl Jesus ihnen, stehen zu bleiben, und zog sich ganz
allein an einen abgelegenen Ort zurück. Als der Tag anbrach, kehrte er zu den
Jüngern zurück. Bei dieser Gelegenheit wählte der göttliche Meister zwölf Jünger
aus, denen er den Namen Apostel gab, was Gesandte bedeutet, da die Apostel
tatsächlich gesandt waren, um das Evangelium zu predigen, zunächst nur in den
Ländern Judäas; dann in der ganzen Welt. Unter diesen zwölf bestimmte er den
heiligen Petrus, den ersten Platz einzunehmen und das Haupt zu sein, damit, wie
der heilige Hieronymus sagt, ein Vorgesetzter unter ihnen eingesetzt wurde, um
jede Gelegenheit zu Zwietracht und Spaltung zu beseitigen. Ut capite constituto
schismatis tolleretur occasio[4].
            Die neuen Prediger zogen mit Eifer los, um das Evangelium zu verkünden,
predigten überall die Ankunft des Messias und bestätigten ihre Worte mit
leuchtenden Wundern. Dann kehrten sie zum göttlichen Meister zurück, als wollten
sie Bericht erstatten über das, was sie getan hatten. Er empfing sie mit Güte und
begab sich dann selbst an den Ort, wo die Apostel gepredigt hatten. Eines Tages
wollten die Menschenmengen, überwältigt von Bewunderung und Begeisterung, ihn
zum König machen; aber er befahl den Aposteln, sich an das gegenüberliegende
Ufer des Sees zu begeben, entfernte sich von diesem guten Volk und versteckte
sich in der Wüste. Die Apostel bestiegen auf Anweisung des Meisters ein Boot, um
den See zu überqueren. Die Nacht brach bereits herein und sie hatten das Ufer fast
erreicht, als ein so schrecklicher Sturm aufkam, dass das Schiff, von den Wellen und
dem Wind geschüttelt, im Begriff war zu sinken.
            Inmitten dieses Sturms konnten sie sich sicherlich nicht vorstellen, Jesus
Christus zu sehen, den sie am gegenüberliegenden Ufer des Sees zurückgelassen
hatten. Aber wie groß war ihre Überraschung, als sie ihn in geringer Entfernung
über die Wasser gehen sahen, mit freiem und schnellem Schritt, und er kam auf sie
zu! Als sie ihn zum ersten Mal sahen, erschraken sie alle und fürchteten, dass er ein
Gespenst oder ein Geist sei, und begannen zu schreien. Jesus ließ dann seine
Stimme hören und ermutigte sie, indem er sagte: „Ich bin es; habt Vertrauen,
fürchtet euch nicht.“
            Bei diesen Worten wagte keiner der Apostel zu sprechen; nur Petrus, aus
dem Antrieb seiner Liebe zu Jesus und um sich zu vergewissern, dass es keine



Täuschung war, sagte: „Herr, wenn du es wirklich bist, dann befiehl, dass ich zu dir
komme und über das Wasser gehe.“ Der göttliche Retter stimmte zu; und Petrus,
voller Vertrauen, sprang aus dem Schiff und warf sich hin, über die Wellen zu
gehen, als würde er auf einem Pflaster gehen. Aber Jesus, der seinen Glauben
prüfen und vervollkommnen wollte, erlaubte erneut, dass ein heftiger Wind aufkam,
der die Wellen aufwühlte und drohte, Petrus zu ertränken. Als er sah, dass seine
Füße im Wasser versanken, erschrak er und begann zu schreien: „Meister, Meister,
hilf mir, sonst bin ich verloren.“ Da tadelte Jesus ihn wegen der Schwäche seines
Glaubens mit diesen Worten: „Kleingläubiger Mensch, warum hast du gezweifelt?“
So sagend, gingen sie beide zusammen über die Wellen, bis sie ins Boot stiegen,
der Wind aufhörte und der Sturm sich legte. In diesem Ereignis erkennen die
heiligen Väter die Gefahren, in denen sich manchmal das Haupt der Kirche befindet,
und den bereitwilligen Beistand, den ihm Jesus Christus, sein unsichtbares Haupt,
gewährt, der zwar die Verfolgungen zulässt, ihm aber immer den Sieg gibt.
            Einige Zeit später kehrte der göttliche Erlöser mit den Aposteln in die Stadt
Kafarnaum zurück, gefolgt von einer großen Menge. Während er sich in dieser Stadt
aufhielt, drängten sich viele um ihn und baten ihn, sie zu lehren, welche Werke
unbedingt notwendig seien, um gerettet zu werden. Jesus begann, sie über seine
himmlische Lehre, das Geheimnis seiner Menschwerdung, das Sakrament der
Eucharistie zu unterrichten. Aber da diese Lehren darauf abzielten, den Stolz aus
den Herzen der Menschen zu vertreiben, sie zur Demut zu bringen, indem sie sie
zum Glauben an die höchsten Geheimnisse und besonders an das Geheimnis der
Geheimnisse, die göttliche Eucharistie, zwangen, blieben seine Zuhörer, die diese
Reden als zu hart und streng erachteten, beleidigt, und die meisten verließen ihn.
            Jesus, als er fast von allen verlassen wurde, wandte sich an die Apostel und
sagte: „Seht ihr, wie viele weggehen? Wollt ihr vielleicht auch gehen?“ Auf diese
plötzliche Frage hin schwieg jeder. Nur Petrus, als Haupt und im Namen aller,
antwortete: „Herr, zu wem sollen wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens; wir
haben geglaubt und erkannt, dass du Christus, der Sohn Gottes, bist.“ Der heilige
Kyrill bemerkt, dass diese Frage von Jesus Christus gestellt wurde, um sie zu
ermutigen, sich zum wahren Glauben zu bekennen, wie es tatsächlich durch den
Mund des Petrus geschah. Welch ein Unterschied zwischen der Antwort unseres
Apostels und dem Murren gewisser Christen, die das heilige Gesetz des
Evangeliums als hart und streng empfinden, weil es ihren Leidenschaften nicht
entspricht (Kyrill in Johannes Buch 4).

KAPITEL IV. Petrus bekennt sich zum zweiten Mal zu Jesus Christus als dem Sohn
Gottes. — Er wird zum Haupt der Kirche ernannt und ihm werden die Schlüssel des



Himmelreichs verheißen. Jahr 32 nach Jesus Christus.
            Bei mehreren Gelegenheiten hatte der göttliche Erlöser die besonderen
Pläne, die er mit der Person des Petrus hatte, offenbar gemacht; aber er hatte sich
noch nicht so klar erklärt, wie wir im folgenden Ereignis sehen werden, das man als
das denkwürdigste im Leben dieses großen Apostels bezeichnen kann. Von der
Stadt Kafarnaum war Jesus in die Umgebung von Cäsarea Philippi gegangen, einer
Stadt, die nicht weit vom Fluss Jordan entfernt ist. Eines Tages, nachdem er gebetet
hatte, wandte sich Jesus plötzlich an seine Jünger, die von der Predigt zurückgekehrt
waren, und fragte sie: „Was sagen die Menschen, wer ich sei?“ „Es gibt welche, die
sagen“, antwortete einer der Apostel, „dass du der Prophet Elia bist.“ „Mir haben sie
gesagt“, fügte ein anderer hinzu, „dass du der Prophet Jeremia, oder Johannes der
Täufer oder einer der alten Propheten, die auferstanden sind, bist.“ Petrus sagte
kein Wort. Jesus fuhr fort: „Aber ihr, was sagt ihr, wer ich bin?“ Da trat Petrus vor
und antwortete im Namen der anderen Apostel: „Du bist der Christus, der Sohn des
lebendigen Gottes.“ Da sagte Jesus: „Selig bist du, Simon, Sohn des Johannes, denn
dir haben nicht Menschen solche Worte offenbart, sondern mein himmlischer Vater.
Von nun an wirst du nicht mehr Simon heißen, sondern Petrus, und auf diesem
Felsen werde ich meine Kirche bauen, und die Pforten der Hölle werden sie nicht
überwältigen. Ich werde dir die Schlüssel des Himmelreichs geben; was du auf
Erden binden wirst, wird auch im Himmel gebunden sein, und was du auf Erden
lösen wirst, wird auch im Himmel gelöst sein.[5]“
            Dieses Ereignis und diese Worte verdienen es, ein wenig erklärt zu werden,
damit sie gut verstanden werden. Petrus schwieg, solange Jesus nur wissen wollte,
was die Menschen über seine Person sagten; als der göttliche Erlöser dann die
Apostel einlud, ihr Gefühl auszudrücken, sprach Petrus sofort im Namen aller, weil
er bereits eine Vorrangstellung, oder Überlegenheit, über seine anderen Gefährten
genoss.
            Petrus, göttlich inspiriert, sagt: „Du bist der Christus“, was gleichbedeutend
ist mit: „Du bist der von Gott verheißene Messias, der gekommen ist, um die
Menschen zu retten; du bist der Sohn des lebendigen Gottes“, um zu zeigen, dass
Jesus Christus nicht der Sohn Gottes ist wie die Götter der Götzenanbeter, die von
Menschenhand und nach menschlichem Gutdünken geschaffen wurden, sondern
der Sohn des lebendigen und wahren Gottes, das heißt der Sohn des ewigen Vaters,
und somit mit ihm Schöpfer und oberster Herr über alle Dinge; damit bekennt er
sich zu Ihm als der zweiten Person der heiligen Dreifaltigkeit. Jesus, um ihn für
seinen Glauben zu belohnen, nennt ihn selig und ändert gleichzeitig seinen Namen
von Simon in Petrus; ein klares Zeichen dafür, dass er ihn zu großer Würde erheben
wollte. So hatte Gott es mit Abraham gemacht, als er ihn zum Vater aller Gläubigen



machte; so mit Sara, als er ihr die wunderbare Geburt eines Sohnes versprach; so
mit Jakob, als er ihn Israel nannte und ihm versicherte, dass aus seiner
Nachkommenschaft der Messias geboren werden würde.
            Jesus sagte: „Auf diesem Felsen werde ich meine Kirche gründen;“ diese
Worte bedeuten: Du, o Petrus, wirst in der Kirche das sein, was in einem Haus das
Fundament ist. Das Fundament ist der Hauptteil des Hauses, völlig unerlässlich; du,
o Petrus, wirst das Fundament sein, das heißt die oberste Autorität in meiner Kirche.
Auf dem Fundament wird das ganze Haus erbaut, damit es, sich stützend, fest und
unbeweglich bleibt. Auf dir, den ich Petrus nenne, wie auf einem Felsen oder einem
sehr festen Stein, werde ich durch meine allmächtige Kraft das ewige Gebäude
meiner Kirche erheben, die, auf dich gestützt, stark und unbesiegbar gegen alle
Angriffe ihrer Feinde stehen wird. Es gibt kein Haus ohne Fundament, es gibt keine
Kirche ohne Petrus. Ein Haus ohne Fundament ist nicht das Werk eines weisen
Architekten; eine Kirche, die von Petrus getrennt ist, kann niemals meine Kirche
sein. In den Häusern fallen die Teile, die nicht auf dem Fundament ruhen, und
gehen zugrunde; in meiner Kirche stürzt jeder, der sich von Petrus trennt, in den
Irrtum und geht verloren.
            „Die Pforten der Hölle werden meine Kirche niemals überwältigen.“ Die
Pforten der Hölle, wie die heiligen Väter erklären, bedeuten die Häresien, die Ketzer,
die Verfolgungen, die öffentlichen Skandale und die Unruhen, die der Teufel gegen
die Kirche zu erregen sucht. All diese höllischen Mächte können zwar, entweder
einzeln oder vereint, der Kirche einen harten Krieg führen und ihren friedlichen
Geist stören, aber sie werden sie niemals überwältigen.
            Schließlich sagt Christus: „Und ich werde dir die Schlüssel des Himmelreichs
geben.“ Die Schlüssel sind das Symbol der Macht. Wenn der Verkäufer eines Hauses
dem Käufer die Schlüssel übergibt, bedeutet das, dass er ihm vollen und absoluten
Besitz gibt. Ebenso, wenn die Schlüssel einer Stadt einem König überreicht werden,
will man damit bedeuten, dass diese Stadt ihn als ihren Herrn anerkennt. So zeigen
die Schlüssel des Himmelreichs, das heißt der Kirche, die Petrus gegeben werden,
dass er zum Herrn, Fürsten und Statthalter der Kirche gemacht wird. Deshalb fügt
Jesus zu Petrus hinzu: „Alles, was du auf Erden binden wirst, wird auch im Himmel
gebunden sein, und alles, was du auf Erden lösen wirst, wird auch im Himmel gelöst
sein.“ Diese Worte weisen eindeutig auf die oberste Autorität hin, die Petrus
gegeben wurde; die Autorität, das Gewissen der Menschen mit Dekreten und
Gesetzen in Bezug auf ihr geistliches und ewiges Wohl zu binden, und die Autorität,
sie von den Sünden und Strafen zu lösen, die dasselbe geistliche und ewige Wohl
verhindern.
            Es ist gut, hier zu bemerken, dass das wahre oberste Haupt der Kirche Jesus



Christus, ihr Gründer, ist; der heilige Petrus hingegen übt seine oberste Autorität
aus, indem er seine Funktionen, das heißt seine Vertretung, auf Erden ausübt. Jesus
Christus handelte mit Petrus, wie es die Könige dieser Welt tun, wenn sie einem
ihrer Diener volle Befugnisse erteilen, mit dem Befehl, dass alles von ihm abhängt.
So gab der König Pharao Joseph eine solche Vollmacht, dass niemand ohne seine
Erlaubnis Hand oder Fuß bewegen konnte[6].
            Es sei auch bemerkt, dass die anderen Apostel von Jesus Christus die
Befugnis erhielten, zu binden und zu lösen[7], aber diese Befugnis wurde ihnen erst
gegeben, nachdem der heilige Petrus sie allein empfangen hatte, um zu zeigen,
dass er allein das Haupt war, das dazu bestimmt war, die Einheit des Glaubens und
der Moral zu bewahren. Die anderen Apostel und alle ihre nachfolgenden Bischöfe
sollten immer von Petrus und seinen Nachfolgern, den Päpsten, abhängig sein, um
mit Jesus Christus vereint zu bleiben, der vom Himmel aus seinem Stellvertreter und
der gesamten Kirche bis zum Ende der Zeiten beisteht. Petrus erhielt die Befugnis
zu binden und zu lösen zusammen mit den anderen Aposteln, und so sind er und
seine Nachfolger den Aposteln und Bischöfen gleichgestellt; dann erhielt er sie
allein, und deshalb sind Petrus und die Päpste seine Nachfolger die obersten
Häupter der gesamten Kirche; nicht nur der einfachen Gläubigen, sondern auch
aller Priester und Bischöfe. Sie sind Bischöfe und Hirten von Rom und Päpste und
Hirten der gesamten Kirche.
            Mit dem, was wir dargelegt haben, verspricht der göttliche Heiland, den
heiligen Petrus zum obersten Haupt seiner Kirche zu ernennen, und erklärt ihm die
Größe seiner Autorität. Wir werden die Erfüllung dieser Verheißung nach der
Auferstehung Jesu Christi sehen.

KAPITEL V. Der heilige Petrus hält den göttlichen Meister von seiner Passion ab. —
Er geht mit ihm auf den Berg Tabor. Jahr 32 nach Jesus Christus.
            Nachdem der göttliche Erlöser seinen Jüngern kundgetan hatte, wie er seine
Kirche auf festen, unerschütterlichen und ewigen Grundlagen errichtete, wollte er
ihnen eine Lehre geben, damit sie gut verstehen, dass er sein Reich, das heißt seine
Kirche, nicht mit Reichtum oder weltlicher Pracht gründete, sondern mit Demut und
Leiden. Mit diesem Vorhaben offenbarte er also dem heiligen Petrus und allen
seinen Jüngern die lange Reihe der Leiden und den abscheulichen Tod, den die
Juden ihm in Jerusalem zufügen sollten. Petrus, aus großer Liebe zu seinem
göttlichen Meister, erschrak, als er von den Übeln hörte, denen seine heilige Person
ausgesetzt sein würde, und, von der Zuneigung eines liebevollen Sohnes zu seinem
Vater bewegt, zog er ihn beiseite und begann ihn zu überzeugen, dass er sich von
Jerusalem fernhalten solle, um diesen Übeln zu entkommen, und schloss: „Lass



diese Übel weg von dir, Herr.“ Jesus wies ihn wegen seiner zu sensiblen Zuneigung
zurecht und sagte: „Weiche von mir, o Widersacher, dein Reden ist mir ein Anstoß:
du weißt noch nicht, was die Dinge Gottes sind, sondern nur, was menschlich ist.“
„Siehe,“ sagt der heilige Augustinus, „der gleiche Petrus, der ihn kurz zuvor als
Sohn Gottes bekannt hatte, fürchtet hier, als Menschensohn zu sterben.“
            Als der Erlöser die Misshandlungen offenbarte, die er durch die Juden
erleiden sollte, versprach er, dass einige der Apostel, bevor er starb, einen
Vorgeschmack seiner Herrlichkeit genießen würden, um sie im Glauben zu
bestärken und damit sie nicht entmutigt würden, wenn sie ihn den Erniedrigungen
der Passion ausgesetzt sähen. Daher wählte Jesus einige Tage später drei Apostel:
Petrus, Jakobus und Johannes, und führte sie auf einen Berg, der allgemein Tabor
genannt wird. In Gegenwart dieser drei Jünger verklärte er sich, das heißt, er ließ
einen Strahl seiner Göttlichkeit um seine heilige Person herum leuchten. Im selben
Augenblick umhüllte ein strahlendes Licht ihn, und sein Gesicht wurde wie der Glanz
der Sonne, und seine Kleider wurden weiß wie der Schnee. Petrus, als er auf den
Berg kam, vielleicht müde von der Reise, hatte sich mit den anderen beiden zum
Schlafen gelegt; aber alle, als sie sich in diesem Moment erweckten, sahen die
Herrlichkeit ihres göttlichen Meisters. Gleichzeitig erschienen auch Mose und Elia.
Als Petrus den Heiland im Glanz dieser beiden Personen und dieser ungewöhnlichen
Herrlichkeit sah, wollte er vor Erstaunen sprechen und wusste nicht, was er sagen
sollte; und fast außer sich, da er alle menschliche Größe als nichts im Vergleich zu
diesem Weisen des Paradieses ansah, fühlte er sich von dem Wunsch beseelt,
immer bei seinem Meister zu bleiben. Dann wandte er sich an Jesus und sagte: „O
Herr, wie gut ist es, hier zu sein: Wenn es dir gefällt, lass uns hier drei Pavillons
bauen, einen für dich, einen für Mose und einen für Elia.“ Petrus, wie das
Evangelium bezeugt, war außer sich und sprach, ohne zu wissen, was er sagte. Es
war ein Ausdruck der Liebe zu seinem Meister und ein lebhafter Wunsch nach Glück.
Er sprach noch, als Mose und Elia verschwanden, und eine wunderbare Wolke kam,
die die drei Apostel umhüllte. In diesem Moment wurde aus der Mitte dieser Wolke
eine Stimme gehört, die sagte: „Dies ist mein geliebter Sohn, an dem ich
Wohlgefallen gefunden habe; hört auf ihn.“ Da fielen die drei Apostel, immer
erschrockener, wie tot zu Boden; aber der Erlöser, sich nähernd, berührte sie mit
der Hand und richtet sie auf, indem er ihnen Mut machte. Als sie ihre Augen
erhoben, sahen sie weder Mose noch Elia mehr; nur Jesus war in seinem natürlichen
Zustand da. Jesus befahl ihnen, niemandem diese Vision zu offenbaren, außer nach
seinem Tod und seiner Auferstehung[8]. Nach diesem Ereignis wuchsen diese drei
Jünger übermäßig in der Liebe zu Jesus. Der heilige Johannes von Damaskus erklärt,
warum Jesus diese drei Apostel bevorzugt gewählt hat, und sagt, dass Petrus, da er



der erste war, der die Göttlichkeit des Heilands bezeugte, auch der erste sein sollte,
der auf spürbare Weise seine verherrlichte Menschheit betrachten durfte; Jakobus
hatte auch dieses Privileg, weil er als erster seinem Meister in den Märtyrertod
folgen sollte; der heilige Johannes hatte das jungfräuliche Verdienst, das ihn dieser
Ehre würdig machte[9].
            Die katholische Kirche feiert das ehrwürdige Ereignis der Verklärung des
Erlösers auf dem Berg Tabor am sechsten August.

KAPITEL VI. Jesus erweckt im Beisein des Petrus die Tochter des Jairus. — Er
entrichtet den Tribut für Petrus. — Er lehrt seine Jünger in Demut. Jahr 32 nach
Jesus Christus.
            Inzwischen rückte die Zeit heran, in der der Glaube des Petrus auf die Probe
gestellt werden sollte. Daher gab der göttliche Meister, um ihn immer mehr in Liebe
zu ihm zu entflammen, ihm oft neue Zeichen der Zuneigung und Güte. Als Jesus in
einen Teil Palästinas kam, der das Land der Gerasener genannt wird, trat ein Fürst
der Synagoge namens Jairus vor ihn und bat ihn, dass er seiner einzigen Tochter,
die vor kurzem gestorben war, das Leben zurückgeben wolle. Jesus wollte ihm
Gehör schenken; aber als er zu ihm nach Hause kam, verbot er allen, einzutreten,
und nahm nur Petrus, Jakobus und Johannes mit sich, damit sie Zeugen dieses
Wunders seien.
            Am folgenden Tag, als Jesus sich ein wenig von den anderen Jüngern
entfernte, ging er mit Petrus in die Stadt Kafarnaum, um zu ihm nach Hause zu
gehen. Am Stadttor zogen die Zöllner, das heißt die, die von der Regierung mit der
Einziehung von Tribut und Steuern beauftragt waren, Petrus beiseite und sagten zu
ihm: „Zahlt dein Meister den Tribut?“ „Gewiss,“ antwortete Petrus. Nachdem er dies
gesagt hatte, ging er ins Haus, wo der Herr ihm bereits vorausgegangen war. Als
der Heiland ihn sah, dem alles offenbar war, rief er ihn zu sich und sagte: „Sag mir,
o Petrus, wer sind die, die den Tribut zahlen? Sind es die Söhne des Königs oder die
Fremden der königlichen Familie?“ Petrus antwortete: „Es sind die Fremden.“ „So,“
fuhr Jesus fort, „sind die Söhne des Königs von jedem Tribut befreit.“ Das
bedeutete: „Also ich, der ich, wie du selbst erklärt hast, der Sohn des lebendigen
Gottes bin, bin nicht verpflichtet, den Fürsten der Erde etwas zu zahlen; dennoch
kennt dieses gute Volk mich nicht wie du und könnte sich daran stoßen; deshalb
beabsichtige ich, den Tribut zu zahlen. Geh ans Meer, wirf das Netz aus, und im
Maul des ersten Fisches, den du fangen wirst, wirst du die Münze finden, um den
Tribut für mich und für dich zu zahlen.“ Der Apostel führte aus, was ihm befohlen
worden war, und kehrte nach einiger Zeit voller Erstaunen mit der vom Heiland
angegebenen Münze zurück; und der Tribut wurde bezahlt.



            Die heiligen Väter bewunderten in diesem Ereignis zwei Dinge: die Demut
und Sanftmut Jesu, der sich den Gesetzen der Menschen unterwirft, und die Ehre,
die er dem Apostel Petrus zuteilwerden ließ, indem er ihn sich selbst gleichstellte
und ihn offen als seinen Stellvertreter auswies.
            Die anderen Apostel, als sie von der Bevorzugung Petrus erfuhren, waren,
da sie noch sehr unvollkommen in der Tugend waren, neidisch auf ihn; deshalb
stritten sie untereinander, wer von ihnen der Größte sei. Jesus, der sie nach und
nach von ihren Fehlern korrigieren wollte, als sie in seiner Gegenwart waren, ließ sie
wissen, wie die Größe des Himmels ganz anders ist als die der Erde, und dass
derjenige, der im Himmel der Erste sein will, auf Erden der Letzte sein muss. Dann
sagte er zu ihnen: „Wer ist der Größte? Wer ist der Erste in einer Familie? Vielleicht
der, der sitzt, oder der, der am Tisch dient? Sicherlich der, der am Tisch sitzt. Was
seht ihr also in mir? Welche Person habe ich dargestellt? Sicherlich die eines Armen,
der am Tisch dient.“
            Diese Mahnung sollte hauptsächlich für Petrus gelten, der in der Welt große
Ehren für seine Würde empfangen sollte, und sich dennoch in Demut bewahren und
sich zum Diener der Diener des Herrn ernennen sollte, wie sich die Päpste, die ihm
nachfolgten, zu nennen pflegten.

KAPITEL VII. Petrus spricht mit Jesus über die Vergebung von Beleidigungen und die
Loslösung von irdischen Dingen. — Er weigert sich, sich die Füße waschen zu
lassen. — Seine Freundschaft mit dem heiligen Johannes. Jahr 33 nach Jesus
Christus.
            Eines Tages begann der göttliche Heiland, die Apostel über die Vergebung
von Beleidigungen zu lehren, und nachdem er gesagt hatte, dass man jede
Beleidigung ertragen und jede Schmähung vergeben müsse, war Petrus voller
Staunen; denn er war, wie alle Juden, voreingenommen gegenüber den jüdischen
Traditionen, die es dem Beleidigten erlaubten, dem Beleidiger eine Strafe
aufzuerlegen, die Vergeltungsstrafe genannt wurde. Er wandte sich daher an Jesus
und sagte: „Meister, wenn der Feind uns siebenmal beleidigt und siebenmal um
Vergebung bittet, sollte ich ihm dann siebenmal vergeben?“ Jesus, der gekommen
war, um die Strenge des alten Gesetzes mit der Heiligkeit und Reinheit des
Evangeliums zu mildern, antwortete Petrus, dass er „nicht nur siebenmal, sondern
siebzigmal siebenmal vergeben müsse“ – ein Ausdruck, der bedeutet, dass man
immer vergeben muss. Die heiligen Väter erkennen in diesem Ereignis in erster
Linie die Verpflichtung, die jeder Christ hat, seinem Nächsten jede Beleidigung
jederzeit und überall zu vergeben. In zweiter Linie erkennen sie die Befugnis, die
Jesus dem heiligen Petrus und allen geistlichen Amtsträgern gegeben hat, den



Menschen ihre Sünden zu vergeben, gleichgültig wie schwer und wie zahlreich sie
sind, sofern sie sie bereuen und aufrichtig Besserung versprechen.
            An einem anderen Tag lehrte Jesus das Volk und sprach von der großen
Belohnung, die diejenigen erhalten würden, die die Welt verachteten und den
Reichtum gut nutzten, indem sie ihre Herzen von den irdischen Gütern loslösten.
Petrus, der noch nicht die Lichter des Heiligen Geistes empfangen hatte und der
mehr als die anderen unterrichtet werden musste, wandte sich mit seiner
gewohnten Offenheit an Jesus und sagte: „Meister, wir haben alles verlassen und
sind dir nachgefolgt: Wir haben getan, was du uns befohlen hast; was wird also der
Lohn sein, den du uns geben wirst?“ Der Heiland freute sich über die Frage von
Petrus und lobte zwar, dass die Apostel sich von allem Irdischen losgesagt hatten,
versicherte ihnen aber, dass ihnen ein besonderer Lohn zustehe, weil sie ihre Güter
verlassen hätten und ihm nachgefolgt seien. „Ihr,“ sagte er, „die ihr mir nachgefolgt
seid, werdet auf zwölf majestätischen Thronen sitzen und als Gefährten in meiner
Herrlichkeit mit mir die zwölf Stämme Israels und mit ihnen die gesamte Menschheit
richten.“
            Nicht lange danach ging Jesus zum Tempel in Jerusalem und begann mit
Petrus über die Struktur dieses großartigen Gebäudes und den Wert der Steine, die
es schmückten, zu sprechen. Der göttliche Heiland nahm dann die Gelegenheit
wahr, dessen vollständigen Untergang vorherzusagen, indem er sagte: „Von diesem
prächtigen Tempel wird kein Stein auf dem anderen bleiben.“ Als Jesus die Stadt
verließ und an einem Feigenbaum vorbeiging, der von ihm verflucht worden war,
bemerkte Petrus, erstaunt, wie dieser Baum bereits verdorrt und trocken geworden
war. Es war ein Beweis für die Wahrhaftigkeit der Verheißungen des Heilandes.
Daher antwortete Jesus, um die Apostel zu ermutigen, Glauben zu haben, dass sie
durch den Glauben alles erhalten würden, worum sie bitten würden.
            Die Tugend, die Christus jedoch tief im Herzen der Apostel und besonders
des Petrus tief verwurzelt sehen wollte, war die Demut, und bei vielen
Gelegenheiten gab er ihnen leuchtende Beispiele dafür, insbesondere am Vorabend
seiner Passion. Es war der erste Tag des jüdischen Passahfestes, das sieben Tage
dauern sollte und das üblicherweise das Fest der ungesäuerten Brote genannt wird.
Jesus sandte Petrus und Johannes nach Jerusalem und sagte: „Geht und bereitet die
notwendigen Dinge für das Passahfest vor.“ Sie sagten: „Wo sollen wir hingehen
und sie vorbereiten?“ Jesus antwortete: „Wenn ihr in die Stadt eintretet, werdet ihr
einen Mann treffen, der einen Krug Wasser trägt; geht mit ihm, und er wird euch
einen großen, geordneten Abendmahlssaal zeigen, und bereitet dort vor, was für
dieses Bedürfnis nötig ist.“ So taten sie. Als der Abend dieser Nacht, die die letzte
im irdischen Leben des Heilandes war, kam, wollte er das Sakrament der Eucharistie



einführen und begann mit einer Handlung, die die Reinheit der Seele zeigt, mit der
jeder Christ sich diesem Sakrament der göttlichen Liebe nähern muss, und
gleichzeitig hilft, den Stolz der Menschen bis zum Ende der Welt zu zügeln. Während
er mit seinen Jüngern am Tisch saß, stand der Herr gegen Ende des Abendmahls
vom Tisch auf, nahm ein Handtuch, band es um seine Hüften und goss Wasser in
eine Schüssel, um zu zeigen, dass er den Aposteln die Füße waschen wollte, die,
sitzend und erstaunt, beobachteten, was ihr Meister tun wollte.
            Jesus kam also mit dem Wasser zu Petrus und kniete sich vor ihm nieder und
bat ihn um den Fuß, den er waschen wollte. Der gute Petrus, der entsetzt war, den
Sohn Gottes in dieser Handlung eines armen Dieners zu sehen, sich noch erinnernd,
dass er ihn kurz zuvor in strahlendem Licht, voller Scham und fast weinend gesehen
hatte, sagte: „Was tust du, Meister, was tust du? Wäschst du mir die Füße? Das wird
niemals geschehen, ich werde es niemals zulassen.“ Der Heiland sagte zu ihm:
„Was ich tue, verstehst du jetzt nicht, aber du wirst es später verstehen; deshalb
hüte dich, mir zu widersprechen; wenn ich dir die Füße nicht wasche, wirst du
keinen Anteil an mir haben,“ das heißt, du wirst von allem, was mir gehört,
ausgeschlossen und enterbt sein. Bei diesen Worten war der gute Petrus schrecklich
beunruhigt; einerseits schmerzte es ihn, von seinem Meister getrennt zu sein, er
wollte ihm nicht ungehorsam sein oder ihn betrüben; andererseits schien es ihm,
dass er ihm einen so demütigen Dienst nicht erlauben könne. Dennoch, als er
verstand, dass der Heiland Gehorsam wollte, sagte er: „O Herr, da du es so willst,
darf und will ich mich deinem Willen nicht widersetzen; tu mit mir, was dir am
besten gefällt; wenn es nicht genügt, meine Füße zu waschen, so wasche auch
meine Hände und meinen Kopf.“
            Nachdem der Heiland diese Handlung tiefster Demut vollzogen hatte,
wandte er sich an seine Apostel und sagte zu ihnen: „Habt ihr gesehen, was ich
getan habe? Wenn ich, der ich euer Meister und Herr bin, euch die Füße gewaschen
habe, müsst ihr ebenso untereinander handeln.“ Diese Worte bedeuten, dass ein
Nachfolger Jesu Christi sich niemals einer auch noch so bescheidenen Tat der
Nächstenliebe verweigern darf, wenn damit das Wohl des Nächsten und die Ehre
Gottes gefördert wird.
            Während dieses Abendmahls geschah ein Ereignis, das in besonderer Weise
den heiligen Petrus und den heiligen Johannes betrifft. Es konnte bereits beobachtet
werden, wie der göttliche Erlöser diesen beiden Aposteln eine besondere Zuneigung
entgegenbrachte; dem einen wegen der erhabenen Würde, zu der er berufen war,
dem anderen wegen der besonderen Reinheit der Sitten. Sie liebten also ihren
Heiland mit der innigsten Liebe und waren durch die Bande einer ganz besonderen
Freundschaft miteinander verbunden, an der der Erlöser selbst Gefallen fand, weil



sie auf Tugendhaftigkeit beruhte.
            Während Jesus also mit seinen Aposteln am Tisch saß, sagte er in der Mitte
des Abendmahls voraus, dass einer von ihnen ihn verraten würde. Bei dieser
Ankündigung erschraken alle, und jeder, der um sich selbst fürchtete, begann,
einander anzusehen und zu sagen: „Bin ich es vielleicht?“ Petrus, da er in der Liebe
zu seinem Meister leidenschaftlicher war, wollte wissen, wer dieser Verräter sei; er
wollte Jesus befragen, aber heimlich, damit niemand der Anwesenden es bemerkte.
Daher winkte er, ohne ein Wort zu sagen, Johannes zu, dass er diese Frage stellen
solle. Dieser geliebte Apostel hatte seinen Platz nahe bei Jesus eingenommen, und
seine Position war so, dass er seinen Kopf auf seine Brust stützte, während der Kopf
des Petrus auf dem des Johannes ruhte. Johannes erfüllte den Wunsch seines
Freundes mit solcher Geheimhaltung, dass keiner der Apostel das Zeichen von
Petrus, die Frage des Johannes oder die Antwort Christi verstehen konnte; denn zu
diesem Zeitpunkt erfuhr niemand, dass der Verräter Judas Iskariot war, außer den
beiden privilegierten Aposteln.

KAPITEL VIII. Jesus sagt die Verleugnung des Petrus voraus und versichert ihm, dass
sein Glaube nicht erlöschen wird. — Petrus folgt ihm in den Garten von
Gethsemane. — Er schneidet dem Malchus ein Ohr ab. — Sein Sturz, seine Reue.
Jahr 33 nach Jesus Christus.
            Die Zeit der Passion des Heilandes rückte näher, und der Glaube der Apostel
sollte auf eine harte Probe gestellt werden. Nach dem letzten Abendmahl, als Jesus
im Begriff war, den Abendmahlssaal zu verlassen, wandte er sich an seine Apostel
und sagte: „Diese Nacht ist für mich sehr schmerzhaft und für euch alle von großer
Gefahr: Es werden solche Dinge über mich geschehen, dass ihr euch empören
werdet, und das, was ihr von mir gewusst und geglaubt habt, nicht mehr wahr sein
wird. Deshalb sage ich euch, dass ihr mir in dieser Nacht alle den Rücken kehren
werdet.“ Petrus, der seinem gewohnten Eifer folgte, war der erste, der antwortete:
„Wie? Wir alle dir den Rücken kehren? Selbst wenn alle so schwach wären, dich im
Stich zu lassen, so werde ich das auf keinen Fall tun; im Gegenteil, ich bin bereit,
mit dir zu sterben.“ „Ach Simon, Simon,“ antwortete Jesus Christus, „siehe, der
Satan hat eine schreckliche Versuchung gegen euch ausgeheckt, und er wird euch
wie Weizen im Sieb zerschlagen; und du selbst wirst mich in dieser Nacht, bevor der
Hahn zweimal gekräht hat, dreimal verleugnen.“ Petrus sprach, geleitet von einem
warmen Gefühl der Zuneigung, und er erkannte nicht, dass der Mensch ohne
göttliche Hilfe in bedauerliche Exzesse fällt; deshalb erneuerte er dieselben
Verheißungen und sagte: „Nein, gewiss; es mag sein, dass alle dich verleugnen,
aber ich niemals.“ Jesus, der diese Überheblichkeit von Petrus kannte, die aus



unbedachtem Eifer und großer Zuneigung zu ihm kam, hatte Mitleid mit ihm und
fügte hinzu: „Du wirst sicherlich fallen, o Petrus, wie ich dir gesagt habe; jedoch
verliere nicht den Mut. Ich habe für dich gebetet, damit dein Glaube nicht erlischt;
du aber, wenn du deinen Fall bereut hast, bestärke deine Brüder: Rogavi pro te, ut
non deficiat fides tua, et tu aliquando conversus, confirma fratres tuos.“ Mit diesen
Worten versprach der göttliche Heiland dem Haupt seiner Kirche einen besonderen
Beistand, damit sein Glaube niemals erlischt, das heißt, dass er als universeller
Meister in Sachen Religion und Moral immer die Wahrheit lehrte und lehren wird,
obwohl er im Privatleben schuldig werden mag, wie es tatsächlich dem heiligen
Petrus widerfuhr.
            In der Zwischenzeit verließ Jesus Christus nach diesem denkwürdigen
Eucharistischen Abendmahl, spät in der Nacht, den Abendmahlssaal mit den elf
Aposteln und begab sich zum Ölberg. Als er dort ankam, nahm er Petrus, Jakobus
und Johannes mit sich und zog sich in einen Teil dieses Berges zurück, der
Gethsemane genannt wird, wo er gewohnt war, zu beten. Jesus entfernte sich noch
von den drei Aposteln, so weit wie ein Steinwurf, und begann zu beten. Zuvor
jedoch, im Moment der Trennung von ihnen, warnte er sie und sagte: „Wacht und
betet, denn die Versuchung ist nahe.“ Aber Petrus und seine Gefährten, sowohl
wegen der späten Stunde als auch wegen der Müdigkeit, setzten sich, um sich
auszuruhen, und schliefen ein.
            Dies war ein neuer Fehler des Petrus, der dem Gebot des Heilandes hätte
folgen sollen, indem er wachte und betete. In der Zwischenzeit kamen die Wachen
in den Garten, um Jesus zu fangen und ihn ins Gefängnis zu bringen. Petrus, der sie
kaum sah, lief ihnen entgegen, um sie abzuhalten; und als er sah, dass sie
Widerstand leisteten, griff er nach dem Schwert, das er bei sich hatte, und schlug,
ohne zu zielen, einem Diener des Hohenpriesters Kaiphas, der Malchus hieß, das
Ohr ab.
            Das waren nicht die Beweise der Treue, die Jesus von Petrus erwartete, noch
hatte er ihm jemals beigebracht, mit Gewalt gegen Gewalt zu kämpfen. Dies war
eine Folge seiner lebhaften Liebe zum göttlichen Heiland, aber ungelegen; weshalb
Jesus zu Petrus sagte: „Stecke dein Schwert in die Scheide, denn wer zum Schwert
greift, wird durch das Schwert umkommen.“ Dann setzte er in die Tat um, was er so
oft in seinen Predigten gelehrt hatte, nämlich denen Gutes zu tun, die uns Böses
antun. Er nahm das abgetrennte Ohr und setzte es in großer Güte mit seinen
heiligen Händen an die Stelle des Schnittes, sodass es augenblicklich geheilt war.
            Petrus und die anderen Apostel, die sahen, dass jeder Widerstand zwecklos
war und dass sie selbst in Gefahr gewesen wären, gaben die Versprechen auf, die
sie dem Meister kurz zuvor gegeben hatten, sie flohen und ließen Jesus im Stich und



überließen ihn allein den Händen seiner Henker.
            Petrus hingegen, beschämt über seine Feigheit, verwirrt und
unentschlossen, wusste nicht, wohin er gehen oder wo er bleiben sollte; deshalb
folgte er Jesus aus der Ferne bis zum Vorhof des Palastes des Kaiphas, des
Oberhauptes aller jüdischen Priester; und auf die Empfehlung eines Bekannten
gelang es ihm auch, dort einzudringen. Jesus war dort drinnen in der Gewalt der
Schriftgelehrten und Pharisäer, die ihn vor diesem Gericht angeklagt hatten und
versuchten, ihn mit einem Anschein von Gerechtigkeit verurteilen zu lassen.
            Kaum in diesem Ort angekommen, fand unser Apostel eine Schar von
Wachen, die sich am dort entzündeten Feuer wärmten, und setzte sich auch zu
ihnen. Im Schein der Flammen sah das Dienstmädchen, das ihn aus Gnade
hereingelassen hatte, ihn nachdenklich und melancholisch und hegte den Verdacht,
dass er ein Anhänger Jesu sei. „Hey,“ sagte sie zu ihm, „du scheinst ein Gefährte
des Nazareners zu sein, nicht wahr?“ Der Apostel, als er sich angesichts so vieler
Menschen entblößt fühlte, war verblüfft; und aus Angst vor dem Gefängnis,
vielleicht sogar vor dem Tod, verlor er allen Mut und erwiderte: „Frau, du irrst dich;
ich gehöre nicht zu denen; ich kenne auch nicht den Jesus, von dem du sprichst.“
Nachdem er dies gesagt hatte, krähte der Hahn zum ersten Mal; und Petrus achtete
nicht darauf.
            Nachdem er sich einen Moment in Gesellschaft dieser Wachen aufgehalten
hatte, ging er in den Vorraum. Während er zum Feuer zurückkehrte, sagte eine
andere Dienerin, die auf Petrus zeigte, auch zu den Umstehenden: „Auch dieser war
mit Jesus von Nazareth.“ Der arme Jünger, bei diesen Worten immer mehr
erschreckt, fast außer sich, antwortete, dass er ihn nicht kenne und ihn nie gesehen
habe. Petrus sprach so, aber das Gewissen warf ihm vor und er fühlte die schärfsten
Gewissensbisse; deshalb stand er, nachdenklich, mit trübem Blick und unsicherem
Schritt da, ging ein und aus, ohne zu wissen, was er tun sollte. Aber ein Abgrund
führt zu einem anderen Abgrund.
            Nach einigen Augenblicken sah ihn ein Verwandter des Malchus, dem Petrus
das Ohr abgehauen hatte, und starrte ihm ins Gesicht und sagte: „Das ist doch
sicher einer der Gefährten des Galiläers! Du bist es gewiss, dein Akzent verrät dich.
Und habe ich dich nicht im Garten mit ihm gesehen, als du Malchus das Ohr
abgehauen hast?“ Petrus, der sich in so misslicher Lage sah, konnte keinen anderen
Ausweg finden, als zu schwören und einen Meineid zu leisten, dass er ihn nicht
kenne. Er hatte noch nicht einmal das letzte Wort ausgesprochen, als der Hahn zum
zweiten Mal krähte.
            Als der Hahn zum ersten Mal krähte, hatte Petrus nicht darauf geachtet;
aber beim zweiten Mal achtete er auf die Anzahl seiner Verleugnungen, erinnerte



sich an die Vorhersage Jesu Christi und sah, dass sie genau erfüllt wurde. Bei dieser
Erinnerung wurde er unruhig, sein Herz wurde ganz bitter, und als er seinen Blick
auf den guten Jesus richtete, traf sein Blick den seinen. Dieser Blick Christi war ein
stummer Akt, aber zugleich ein Gnadenstoß, der, gleich einem schärfsten Pfeil, ihn
ins Herz traf, nicht um ihm den Tod zu bringen, sondern um ihm das Leben
zurückzugeben[10].
            Bei diesem Akt der Güte und Barmherzigkeit fühlte Petrus, der wie aus
einem tiefen Schlaf aufgeschreckt wurde, wie sein Herz anschwoll und er vor
Kummer zu Tränen gerührt war. Um seinem Weinen freien Lauf zu lassen, verließ er
diesen unglücklichen Ort und ging, um über seinen Fehler zu weinen, und rief von
der göttlichen Barmherzigkeit um Vergebung. Das Evangelium sagt uns nur: et
egressus Petrus flevit amare: Petrus ging hinaus und weinte bitterlich. Diesen Sturz
hat der heilige Apostel sein ganzes Leben lang bereut, und man kann sagen, dass er
von jener Stunde an bis zu seinem Tod nichts anderes tat, als seine Sünde zu
beweinen und bittere Buße dafür zu tun. Es heißt, dass er immer ein Tuch bei sich
hatte, um seine Tränen abzuwischen; und dass er jedes Mal, wenn er den Hahn
krähen hörte, zusammenzuckte und zitterte, und sich an den schmerzhaften
Moment seines Sturzes erinnerte. In der Tat hatten die Tränen, die er unablässig
abwischte, zwei Furchen auf seinen Wangen hinterlassen. Selig sei Petrus, der so
bald von seiner Schuld abließ und eine so lange und bittere Buße tat! Selig sei auch
der Christ, der, nachdem er das Unglück hatte, Petrus in der Schuld zu folgen, ihm
auch in der Reue folgt.

KAPITEL IX. Petrus am Grab des Heilands. – Jesus erscheint ihm. – Am See von
Tiberias gibt er drei verschiedene Zeichen seiner Liebe zu Jesus, der ihn tatsächlich
zum obersten Haupt und Hirten der Kirche ernennt.
            Während der göttliche Heiland vor verschiedenen Gerichten geschleppt und
dann zum Sterben am Kreuz auf den Kalvarienberg geführt wurde, verlor Petrus ihn
nicht aus den Augen, denn er wollte sehen, wo dieses traurige Schauspiel enden
würde.
            Und obwohl das Evangelium es nicht sagt, gibt es Gründe zu glauben, dass
er sich in Begleitung seines Freundes Johannes zu Füßen des Kreuzes befand. Aber
nach dem Tod des Heilands dachte der gute Petrus, ganz gedemütigt über die
unwürdige Weise, wie er der großen Liebe Jesu entsprochen hatte, ständig an ihn,
bedrückt von dem bittersten Schmerz und der Reue.
            Doch diese Demütigung war es, die die Güte Jesu auf Petrus lenkte. Nach
seiner Auferstehung erschien Jesus zunächst Maria Magdalena und anderen
frommen Frauen, weil sie allein am Grab waren, um ihn einzubalsamieren. Nachdem



er sich ihnen offenbart hatte, fügte er hinzu: „Geht sofort, berichtet meinen Brüdern
und besonders Petrus, dass ihr mich lebendig gesehen habt.“ Petrus, der sich
vielleicht schon vom Meister vergessen glaubte, brach in einen Strudel von Tränen
aus, als er von Jesus namentlich die Nachricht von der Auferstehung hörte, und
konnte die Freude in seinem Herzen nicht mehr zurückhalten.
            Von der Freude und dem Wunsch, den auferstandenen Meister zu sehen,
getragen, machte er sich zusammen mit seinem Freund Johannes schnell auf den
Weg zum Kalvarienberg. Ihre Seelen waren jedoch von zwei gegensätzlichen
Gefühlen bewegt: von der Hoffnung, den auferstandenen Jesus zu sehen, und von
der Angst, dass die Nachricht, die ihnen von den frommen Frauen überbracht
wurde, nur das Produkt ihrer Fantasie sei, denn zunächst verstanden sie nicht, wie
er wirklich auferstehen sollte. Während sie beide zusammen rannten, kam
Johannes, da er jünger und schneller war, vor Petrus am Grab an. Er wagte es aber
nicht, hineinzugehen, und als er sich ein wenig bückte, sah er die Binden, in die der
Leichnam Jesu eingewickelt worden war. Kurz darauf kam auch Petrus, der, sei es
wegen der größeren Autorität, die er wusste zu genießen, sei es, weil er einen
entschlosseneren und schnelleren Charakter hatte, ohne an der Außenseite zu
verweilen, sofort ins Grab eintrat, es in allen seinen Teilen untersuchte und überall
suchte und nichts anderes sah als die Binden und das Leichentuch, das beiseite
gewickelt war. Nach dem Beispiel des Petrus trat dann auch Johannes ein, und sie
waren sich beide einig, dass der Körper Jesu aus dem Grab genommen und
gestohlen worden war. Denn obwohl sie sich sehnlich wünschten, dass der göttliche
Meister auferstanden sei, glaubten sie dennoch nicht an diese süßeste Wahrheit.
Die beiden Apostel, nachdem sie im Grab solche genauen Beobachtungen gemacht
hatten, gingen hinaus und kehrten dorthin zurück, wo sie gekommen waren. Aber
an diesem selben Tag wollte Jesus selbst Petrus persönlich besuchen, um ihn mit
seiner Gegenwart zu trösten und, was noch wichtiger ist, erschien er gerade Petrus
vor allen anderen Aposteln.
            Mehrmals offenbarte sich der göttliche Heiland seinen Aposteln nach der
Auferstehung, um sie zu unterweisen und im Glauben zu stärken.
            Eines Tages gingen Petrus, Jakobus und Johannes mit einigen anderen
Jüngern auf dem See von Tiberias fischen, sowohl um dem Müßiggang zu entgehen,
als auch um sich etwas zu essen zu verdienen. Sie stiegen alle in ein Boot,
entfernten es ein wenig vom Ufer und warfen ihre Netze aus. Sie mühten sich die
ganze Nacht, warfen die Netze mal hier, mal dort, aber alles vergeblich; der Tag
brach bereits an und sie hatten nichts gefangen. Da erschien der Herr am Ufer, wo
er, ohne sich zu erkennen zu geben, so tat, als wolle er Fische kaufen: „Meine
Kinder,“ sagte er zu ihnen, „habt ihr etwas zu essen?“ „Pueri, numquid



pulmentarium habetis?“ „Nein,“ antworteten sie; „wir haben die ganze Nacht
gearbeitet und nichts gefangen.“ Jesus fügte hinzu: „Werft das Netz auf der rechten
Seite des Schiffes aus, und ihr werdet etwas fangen.“ Ob sie von innerem Antrieb
bewegt waren oder dem Rat dessen folgten, der in ihren Augen ein erfahrener
Fischer zu sein schien, warfen sie das Netz aus, und kurz darauf fanden sie es voller
so vieler und so großer Fische, dass sie es kaum herausziehen konnten. Bei diesem
unerwarteten Fang wandte sich Johannes an den, der von der Küste diesen
Vorschlag gemacht hatte, und, als er erkannte, dass es Jesus war, sagte er sofort zu
Petrus: „Es ist der Herr.“ Petrus, als er diese Worte hörte, von seinem gewohnten
Eifer überwältigt, sprang ohne weitere Überlegung ins Wasser und schwamm ans
Ufer, um der Erste zu sein, der den göttlichen Meister begrüßte. Während Petrus
vertraulich mit Jesus verweilte, kamen auch die anderen Apostel und zogen das
Netz hinter sich her.
            Als sie anlegten, fanden sie das Feuer, das der göttliche Heiland selbst
angezündet hatte, und Brot, das mit Fisch, der gerade gebraten wurde, zubereitet
war. Die Apostel, die von dem Wunsch beseelt waren, den Herrn zu sehen, ließen
alle Fische im Boot, sodass der Heiland zu ihnen sagte: „Bringt die Fische her, die
ihr jetzt gefangen habt.“ Petrus, der in allem der schnellste und gehorsamste war,
hörte diesen Befehl und stieg sofort ins Boot und zog allein das Netz mit 153 großen
Fischen ans Land.
            Der heilige Text weist uns darauf hin, dass es ein Wunder war, dass das Netz
nicht zerriss, obwohl so viele und so große Fische darin waren. Die heiligen Väter
erkennen in dieser Tatsache die göttliche Macht des Hauptes der Kirche, das,
besonders vom Heiligen Geist unterstützt, das mystische Schiff voller Seelen leitet,
um sie zu den Füßen Jesu Christi zu bringen, der sie erlöst hat und sie im Himmel
erwartet.
            Währenddessen hatte Jesus selbst das Mahl vorbereitet; er lud die Apostel
ein, sich auf den nackten Sand zu setzen, und verteilte an jeden von ihnen das Brot
und den Fisch, den er gebraten hatte. Nachdem das Mahl beendet war, begann
Jesus Christus erneut, mit dem heiligen Petrus zu sprechen und ihn vor den
Gefährten wie folgt zu fragen: „Simon, Sohn des Johannes, liebst du mich mehr als
diese?“ „Ja,“ antwortete Petrus, „du weißt, dass ich dich liebe.“ Jesus sagte zu ihm:
„Weide meine Lämmer.“ Dann fragte er ihn erneut: „Simon, Sohn des Johannes,
liebst du mich?“ „Herr,“ erwiderte Petrus, „du weißt wohl, dass ich dich liebe.“ Jesus
wiederholte: „Weide meine Lämmer.“ Der Herr fügte hinzu: „Simon, Sohn des
Johannes, liebst du mich?“ Petrus, als er dreimal über dasselbe Thema befragt
wurde, war sehr betroffen; in diesem Moment kamen ihm die Versprechen, die er
zuvor gegeben hatte und die er gebrochen hatte, wieder in den Sinn, und deshalb



fürchtete er, dass Jesus Christus in seinem Herzen eine Liebe sah, die viel geringer
war als die, die er zu haben glaubte, und ihm gleichsam weitere Verleugnungen
voraussagen wollte. Daher antwortete Petrus, der seinen eigenen Kräften
misstraute, in großer Demut: „Herr, du weißt alles, und deshalb weißt du, dass ich
dich liebe.“ Diese Worte bedeuteten, dass Petrus in diesem Moment von der
Aufrichtigkeit seiner Gefühle überzeugt war, aber nicht ebenso für die Zukunft.
Jesus, der seinen Wunsch, ihn zu lieben, und die Aufrichtigkeit seiner Gefühle
kannte, ermutigte ihn, indem er sagte: „Weide meine Schafe.“ Mit diesen Worten
erfüllte der Sohn Gottes das Versprechen, das er dem heiligen Petrus gegeben
hatte, ihn zum Fürsten der Apostel und zum Grundstein der Kirche zu machen. In
der Tat bedeuten die Lämmer hier alle gläubigen Christen, die in den verschiedenen
Teilen der Welt verstreut sind und die dem Haupt der Kirche untergeordnet sein
müssen, so wie die Lämmer ihrem Hirten folgen. Die Schafe hingegen bedeuten die
Bischöfe und die anderen geistlichen Amtsträger, die den gläubigen Christen zwar
die Weide der Lehre Jesu Christi geben, aber immer in Übereinstimmung, immer
vereint und dem obersten Hirten der Kirche untergeordnet sind, der der römische
Papst, der Stellvertreter Jesu Christi auf Erden, ist.
            Gestützt auf diese Worte Jesu Christi haben die Katholiken aller Zeiten
immer geglaubt, dass es eine Glaubenswahrheit ist, dass der heilige Petrus von
Jesus Christus zu seinem Stellvertreter auf Erden und zum sichtbaren Haupt der
ganzen Kirche eingesetzt wurde und dass er von ihm die Fülle der Autorität über die
anderen Apostel und über alle Gläubigen erhielt. Diese Autorität ging auf die
römischen Päpste, seine Nachfolger, über. Dies wurde im Jahr 1439 als Dogma des
Glaubens im florentinischen Konzil mit den folgenden Worten definiert: „Wir legen
fest, dass der heilige Apostolische Stuhl und der römische Papst der Nachfolger des
Apostelfürsten, der wahre Stellvertreter Christi und das Haupt der ganzen Kirche,
der Lehrer und Vater aller Christen ist, und dass ihm in der Person des seligen
Petrus von unserem Herrn Jesus Christus die volle Macht gegeben wurde, die
Weltkirche zu weiden, zu leiten und zu regieren.“
            Die heiligen Väter bemerken außerdem, dass der göttliche Erlöser gewollt
hat, dass Petrus dreimal öffentlich sagt, dass er ihn liebt, fast um den Skandal, den
er durch seine dreimalige Verleugnung gegeben hatte, wiedergutzumachen.

CAPO X. Die Unfehlbarkeit des heiligen Petrus und seiner Nachfolger
            Der göttliche Heiland gab dem Apostel Petrus die höchste Macht in der
Kirche, das heißt das Primat der Ehre und der Jurisdiktion, das wir bald von ihm
ausgeübt sehen werden. Damit er jedoch als Haupt der Kirche diese höchste
Autorität angemessen ausüben konnte, stattete ihn Jesus Christus mit einem



besonderen Vorrecht aus, nämlich der Unfehlbarkeit. Da dies eine der wichtigsten
Wahrheiten ist, halte ich es für gut, etwas zur Bestätigung und Erklärung der Lehre
hinzuzufügen, die die katholische Kirche zu diesem Dogma zu allen Zeiten
verkündet hat.
            Zunächst ist es notwendig zu verstehen, was unter Unfehlbarkeit zu
verstehen ist. Damit ist gemeint, dass der Papst, wenn er ex cathedra spricht, das
heißt, wenn er das Amt des Hirten oder Lehrers aller Christen ausübt und über
Dinge urteilt, die den Glauben oder die Sitten betreffen, durch göttlichen Beistand
nicht in einen Irrtum verfallen kann, also weder sich selbst noch andere täuschen
kann. Es sei daher angemerkt, dass sich die Unfehlbarkeit nicht auf alle Handlungen
und Worte des Papstes erstreckt; sie gehört ihm nicht als Privatmann, sondern nur
als Haupt, Hirte, Lehrer der Kirche, wenn er eine Lehre über den Glauben oder die
Moral aufstellt und beabsichtigt, alle Gläubigen zu verpflichten. Außerdem darf man
die Unfehlbarkeit nicht mit der Sündlosigkeit verwechseln; denn Jesus Christus hat
Petrus und seinen Nachfolgern die erstere bei der Unterweisung der Menschen
versprochen, aber nicht die letztere, bei der er sie nicht bevorzugen wollte.
            Das vorausgeschickt, sagen wir, dass eine der am besten bewiesenen
Wahrheiten gerade die der Unfehlbarkeit der Lehre ist, die von Gott dem Haupt der
Kirche gewährt wurde. Die Worte Jesu Christi können nicht versagen, denn sie sind
Worte Gottes. Nun sagte Jesus Christus zu Petrus: „Du bist Petrus, und auf diesem
Felsen werde ich meine Kirche bauen, und die Pforten der Hölle werden sie nicht
überwältigen. Ich werde dir die Schlüssel des Himmelreichs geben, und alles, was
du auf Erden binden wirst, wird auch im Himmel gebunden sein, und alles, was du
auf Erden lösen wirst, wird auch im Himmel gelöst sein.“
            Nach diesen Worten werden die Pforten[11], das heißt die höllischen
Mächte, unter denen der Fehler und die Lüge an erster Stelle stehen, niemals gegen
den Felsen oder gegen die Kirche, die darauf gegründet ist, überwältigen können.
Wenn Petrus jedoch als Haupt der Kirche in Glaubens- und Sittenfragen irren würde,
wäre es, als fehle das Fundament. Fehlt dieses, würde das Gebäude, das heißt die
Kirche selbst, fallen, und so müssten das Fundament und das Bauwerk als von den
Pforten der Hölle besiegt und niedergerissen angesehen werden. Nun ist dies nach
den oben genannten Worten nicht möglich, es sei denn, man möchte lästern, indem
man behauptet, die Verheißungen des göttlichen Gründers seien falsch gewesen:
eine schreckliche Sache nicht nur für die Katholiken, sondern auch für die
Schismatiker und Häretiker selbst.
            Darüber hinaus versicherte Jesus Christus, dass alles, was Petrus als Haupt
der Kirche auf Erden binden oder lösen, gutheißen oder verurteilen würde, auch im
Himmel bestätigt werden würde. Da im Himmel der Fehler nicht genehmigt werden



kann, muss man daher notwendigerweise annehmen, dass das Haupt der Kirche in
seinen Urteilen und Entscheidungen, die es als Stellvertreter Jesu Christi erlässt,
unfehlbar ist, sodass es als Lehrer und Richter aller Gläubigen nichts genehmigt
oder verurteilt, was nicht auch im Himmel genehmigt oder verurteilt werden kann;
und dies führt zur Unfehlbarkeit.
            Diese wird noch offensichtlicher in den Worten, die Jesus Christus zu Petrus
sprach, als er ihm befahl, die anderen Apostel im Glauben zu bestätigen: „Simon,
Simon,“ sagte er zu ihm, „siehe, der Satan hat verlangt, euch zu sichten wie den
Weizen; aber ich habe für dich gebetet, dass dein Glaube nicht erlischt; und du,
wenn du umgekehrt bist, bestätige deine Brüder.“ Jesus Christus betet also, dass
der Glaube des Papstes nicht erlischt; nun ist es unmöglich, dass das Gebet des
Sohnes Gottes nicht erhört wird. Außerdem befahl Jesus Petrus, die anderen Hirten
im Glauben zu bestätigen und dass diese ihm zuhören; aber wenn er ihm nicht auch
die Unfehlbarkeit der Lehre mitgeteilt hätte, hätte er ihn in die Gefahr gebracht, sie
zu täuschen und in den Abgrund des Irrtums zu ziehen. Kann man glauben, dass
Jesus Christus die Kirche und ihr Haupt einer solchen Gefahr aussetzen wollte?
            Schließlich setzte der göttliche Erlöser nach seiner Auferstehung Petrus zum
obersten Hirten seiner Herde, das heißt seiner Kirche, ein, indem er ihm die Lämmer
und Schafe anvertraute: „Weide meine Lämmer,“ sagte er zu ihm, „weide meine
Schafe.“ Unterweise, lehre die einen und die anderen und führe sie zu Weiden des
ewigen Lebens. Wenn Petrus jedoch in der Lehre irren würde, sei es aus
Unwissenheit oder aus Bosheit, dann wäre er wie ein Hirte, der die Lämmer und
Schafe zu vergifteten Weiden führt, die ihnen anstelle des Lebens den Tod bringen
würden. Kann man nun annehmen, dass Jesus Christus, der alles für das Heil seiner
Schafe gab, ihnen einen solchen Hirten geben wollte?
            Daher hatte der Apostel Petrus gemäß dem Evangelium die Gabe der
Unfehlbarkeit:
            I. Weil er der Grundstein der Kirche Jesu Christi ist;
            II. Weil seine Urteile auch im Himmel bestätigt werden müssen;
            III. Weil Jesus Christus für seine Unfehlbarkeit betete, und sein Gebet kann
nicht scheitern;
            IV. Weil er nicht nur die einfachen Gläubigen, sondern auch die Hirten selbst
im Glauben bestätigen, weiden und regieren muss.
            Es ist jetzt sinnvoll, hinzuzufügen, dass zusammen mit der höchsten
Autorität über die gesamte Kirche die Gabe der Unfehlbarkeit von Petrus auf seine
Nachfolger, das heißt auf die römischen Päpste, überging.
            Auch dies ist eine Wahrheit des Glaubens.
            Jesus Christus, wie wir gesehen haben, gab dem heiligen Petrus mehr Macht



und stattete ihn mit der Gabe der Unfehlbarkeit aus, um die Einheit und Integrität
des Glaubens in seinen Anhängern zu gewährleisten. „Unter den Zwölfen wird einer
gewählt,“ meint der heilige Hieronymus, der größte Kirchenvater, „damit, wenn ein
Haupt eingesetzt ist, jede Gelegenheit zum Schisma beseitigt wird: Inter duodecim
unus eligitur, ut, capite constituto, schismatis tolleretur occasio.[12]“ „Das Primat
wird Petrus verliehen,“ schrieb der heilige Cyprian, „damit die Kirche als eine und
die Kathedra der Wahrheit als eine erkennbar wird.[13]“
            Das gesagt, sagen wir: Das Bedürfnis nach Einheit und Wahrheit bestand
nicht nur zur Zeit der Apostel, sondern auch in den folgenden Jahrhunderten;
vielmehr wuchs dieses Bedürfnis mit der Ausbreitung der Kirche selbst und dem
Verschwinden der Apostel, die von Jesus Christus mit außergewöhnlichen Gaben für
die Verkündigung des Evangeliums ausgestattet worden waren. Nach dem Willen
des göttlichen Heilandes sollte die Autorität und Unfehlbarkeit des ersten Papstes
nicht mit seinem Tod enden, sondern auf einen anderen übertragen werden, um in
der Kirche fortzubestehen.
            Diese Übertragung erscheint besonders klar aus den Worten Jesu Christi an
Petrus, mit denen er ihn als Grundlage, Fundament der Kirche einsetzte. Es ist
offensichtlich, dass das Fundament so lange bestehen muss wie das Gebäude; dies
ist ohne das andere unmöglich. Aber das Gebäude, das die Kirche ist, muss bis zum
Ende der Welt bestehen, da Jesus selbst versprochen hat, mit seiner Kirche bis zur
Vollendung der Zeiten zu sein: „Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis zur
Vollendung des Zeitalters.“ Daher muss das Fundament, das Petrus ist, bis zur
Vollendung des Zeitalters bestehen; aber da Petrus gestorben ist, muss die
Autorität und Unfehlbarkeit weiterhin in jemand anderem bestehen. Sie bestehen
tatsächlich in seinen Nachfolgern im Stuhl von Rom, das heißt, sie bestehen in den
römischen Päpsten. Daher kann man sagen, dass Petrus noch lebt und in seinen
Nachfolgern urteilt. So äußerten sich tatsächlich die Legaten des Apostolischen
Stuhls unter dem Beifall des Generalkonzils von Ephesus im Jahr 431: „Wer bis zu
diesem Zeitpunkt und immer in seinen Nachfolgern lebt und das Urteil ausübt.“
            Aus diesem Grund wurde in den ersten Jahrhunderten der Kirche, als
religiöse Fragen aufkamen, auf die Kirche von Rom verwiesen, und ihre
Entscheidungen und Urteile wurden als Regel des Glaubens angesehen. Als Beweis
genügen die Worte des heiligen Irenäus, Bischof von Lyon, der im Jahr 202 als
Märtyrer starb. „Um all jene zu verwirren,“ schrieb er, „die sich in irgendeiner Weise
aus eitlem Ruhm, aus Blindheit oder aus Bosheit zu Konzilien versammeln, wird es
genügen, sie auf die Überlieferung und den Glauben hinzuweisen, den die größte
und älteste aller Kirchen, die der ganzen Welt bekannte Kirche, die römische Kirche,
die von den ruhmreichen Aposteln Petrus und Paulus gegründet und errichtet



wurde, den Menschen verkündet und uns durch die Nachfolge ihrer Bischöfe
überliefert hat. Tatsächlich muss jede Kirche, aufgrund ihres herausragenden
Primats, auf diese Kirche zurückgreifen, das heißt, alle Gläubigen, egal woher sie
kommen.[14]“
            Was die Unfehlbarkeit des Papstes betrifft, so leugnen einige Häretiker,
darunter die Protestanten und die sogenannten Altkatholiken, sie und sagen, dass
nur Gott unfehlbar ist.
            Wir leugnen nicht, dass nur Gott von Natur aus unfehlbar ist; aber wir sagen,
dass er die Gabe der Unfehlbarkeit auch einem Menschen gewähren kann, indem er
ihn so unterstützt, dass er nicht irrt. Nur Gott kann wahre Wunder wirken; und doch
wissen wir aus der Heiligen Schrift selbst, dass viele Menschen dies taten, und zwar
auf erstaunliche Weise. Sie vollbrachten sie nicht aus eigener Kraft, sondern durch
die ihnen verliehene göttliche Kraft. So ist der Papst nicht von Natur aus unfehlbar,
sondern durch die Kraft Jesu Christi, der es so für das Wohl der Kirche wollte.
            Darüber hinaus sollten die Protestanten und ihre Anhänger, die noch an das
Evangelium glauben, nicht so viel Lärm machen, weil wir Katholiken einen
Menschen für unfehlbar halten, wenn er uns als oberster und universeller Lehrer
dient; denn sie halten auch mit uns, ohne zu glauben, Gott Unrecht zu tun,
mindestens vier für unfehlbar, nämlich die Evangelisten Matthäus, Markus, Lukas
und Johannes; vielmehr halten sie alle heiligen Schriftsteller sowohl des Neuen als
auch des Alten Testaments für unfehlbar. Nun, wenn man an die Unfehlbarkeit jener
Männer glauben kann, die uns das Wort Gottes schriftlich überlieferten, was könnte
uns dann daran hindern, an die Unfehlbarkeit eines anderen Mannes zu glauben,
der dazu bestimmt ist, es uns unversehrt zu bewahren und es uns im Namen Gottes
selbst zu erklären?
            Die Vernunft selbst legt uns nahe, dass es sehr angemessen ist, dass Jesus
Christus die Gabe der Unfehlbarkeit seinem Stellvertreter, dem Lehrer aller
Gläubigen, gewährt. Und was? Wenn ein weiser und liebevoller Vater Kinder zu
unterrichten hat, ist es nicht wahr, dass er den gelehrtesten und weisesten Lehrer
auswählt, den er finden kann? Ist es nicht auch wahr, dass dieser Vater, wenn er
seinem Lehrer die Gabe geben könnte, sein Kind niemals durch Unwissenheit oder
Bosheit zu täuschen, sie ihm von Herzen vermitteln würde? Nun, alle Menschen,
insbesondere die Christen, sind Kinder Gottes; der Papst ist ihr großer Lehrer, den
er eingesetzt hat. Nun konnte ihnen Gott die Gabe verliehen, niemals in einen
Irrtum zu verfallen, wenn er sie belehrt. Wer kann also vernünftigerweise zugeben,
dass dieser ausgezeichnete Vater nicht das getan hat, was wir Elenden tun würden?
            In allen Jahrhunderten und von allen wahren Katholiken wurde an die
Unfehlbarkeit des Nachfolgers Petri stets geglaubt. Aber in den letzten Zeiten



tauchten einige Häretiker auf, um sie anzufechten; vielmehr nahmen einige
schlecht informierte Katholiken aufgrund des Fehlens einer ausdrücklichen
Definition Anstoß daran. Daher definierte das Vatikanische Konzil am 18. Juli 1870,
bestehend aus über 700 Bischöfen unter dem unsterblichen Pius IX., um die
Gläubigen vor jedem Fehler zu bewahren, feierlich die päpstliche Unfehlbarkeit als
Glaubensdogma mit diesen Worten: „Wir legen Folgendes fest: Wenn der Römische
Papst ‚ex cathedra‘ spricht, das heißt, wenn er in Ausübung seines Amtes als Hirte
und Lehrer kraft seiner höchsten Apostolischen Autorität entscheidet, dass eine
Glaubens- und Sittenlehre von der gesamten Kirche festzuhalten ist, dann besitzt er
mittels des ihm im seligen Petrus verheißenen göttlichen Beistands jene
Unfehlbarkeit, mit der der göttliche Erlöser seine Kirche bei der Definition der
Glaubens- und Sittenlehre ausgestattet sehen wollte; und daher sind solche
Definitionen des Römischen Papstes aus sich, nicht aber aufgrund der Zustimmung
der Kirche unabänderlich. Wenn aber jemand sich vermessen sollte, dieser unserer
Definition zu widersprechen, so sei er im Banne.“
            Nach dieser Definition würde jemand, der die päpstliche Unfehlbarkeit
leugnet, schwerwiegenden Ungehorsam gegenüber der Kirche begehen, und wenn
er in seinem Fehler hartnäckig bliebe, würde er nicht mehr zur Kirche Jesu Christi
gehören, und wir müssten ihn als Häretiker meiden. „Wenn er auf die Kirche nicht
hört,“ sagt das Evangelium, „so sei er dir wie der Heide oder der Zöllner,“ das heißt
exkommuniziert.

KAPITEL XI. Jesus sagt dem heiligen Petrus den Tod am Kreuz voraus. – Er verspricht
der Kirche Beistand bis zum Ende der Welt. – Rückkehr der Apostel in den
Abendmahlssaal. Jahr 33 nach Jesus Christus.
            Nachdem der heilige Petrus verstanden hatte, dass die wiederholten Fragen
des Heilands kein Vorzeichen seines Falls waren, sondern die Bestätigung der
hohen Autorität, die ihm versprochen worden war, war er getröstet. Und da Jesus
wusste, dass es Petrus sehr am Herzen lag, seinen göttlichen Meister zu
verherrlichen, wollte er ihm die Art des Leidens voraussagen, mit dem er sein Leben
beenden würde.
            Darum sprach er, unmittelbar nach den drei Liebesbekundungen, die er ihm
gegenüber gemacht hatte, zu ihm: „Wahrlich, wahrlich, ich sage dir, da du jünger
warest, gürtetest du dich selbst, und wandeltest, wohin du wolltest; wenn du aber
alt geworden sein wirst, wirst du deine Hände ausstrecken, und ein anderer wird
dich gürten, und dich führen, wohin du nicht willst!“ Mit diesen Worten, so heißt es
im Evangelium, wollte er andeuten, durch welchen Tod Petrus Gott verherrlichen
würde, nämlich indem er an ein Kreuz gebunden und mit dem Martyrium gekrönt



würde. Petrus, der sah, dass Jesus ihm eine höchste Autorität gab und ihm allein
das Martyrium voraussagte, war eifrig, zu fragen, was mit seinem Freund Johannes
geschehen würde, und sagte: „Was ist es aber mit diesem?“ Worauf Jesus
antwortete: „Was geht es dich an? Wenn ich will, dass er bleibe, bis ich komme; was
geht es dich an? Du aber, tu, was ich dir sage, und folge mir.“ Da verehrte Petrus
die Anordnungen des Heilands und wagte es nicht, weitere Fragen dazu zu stellen.
            Jesus Christus erschien viele Male dem Petrus und den anderen Aposteln;
und eines Tages offenbarte er sich auf einem Berg, wo mehr als 500 Jünger
anwesend waren. Bei einer anderen Gelegenheit, nachdem er ihnen die höchste
und absolute Macht, die er im Himmel und auf Erden hatte, bekannt gemacht hatte,
übertrug er dem heiligen Petrus und allen Aposteln die Befugnis, Sünden zu
vergeben, indem er sagte: „Wie mich der Vater gesandt hat, so sende auch ich
euch. Empfanget den Heiligen Geist! Welchen ihr die Sünden nachlassen werdet,
denen sind sie nachgelassen; und welchen ihr sie behalten werdet, denen sind sie
behalten. Quorum remiseritis peccata, remittuntur eis; quorum retinueritis, retenta
sunt. Gehet hin, predigt das Evangelium allen Geschöpfen; lehret sie und taufet sie
im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes. Wer glaubt und getauft
wird, wird gerettet werden; wer nicht glaubt, wird verurteilt werden. Ich habe euch
noch vieles zu sagen, was ihr jetzt noch nicht verstehen könnt. Aber der Heilige
Geist, den ich euch in wenigen Tagen senden werde, wird euch alles lehren. Lasst
euch nicht entmutigen. Ihr werdet vor Gerichte, vor Magistrate und vor die gleichen
Könige gebracht werden. Macht euch keine Sorgen darüber, was ihr antworten sollt;
der Geist der Wahrheit, den der himmlische Vater euch in meinem Namen senden
wird, wird euch die Worte in den Mund legen und euch alles vorschlagen. Du aber, o
Petrus, und ihr alle meine Apostel, denkt nicht, dass ich euch als Waisen
zurücklasse; nein, ich werde bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt sein: Et ecce
ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem saeculi.“
            Er sagte noch viele Dinge zu seinen Aposteln; dann, am vierzigsten Tag
nach seiner Auferstehung, empfahl er ihnen, Jerusalem nicht zu verlassen, bis nach
dem Kommen des Heiligen Geistes, und führte sie auf den Ölberg. Dort segnete er
sie und begann, sich in die Höhe zu erheben. In diesem Moment erschien eine
strahlende Wolke, die ihn umhüllte und ihn ihren Blicken entzog.
            Die Apostel standen noch mit den Augen zum Himmel gerichtet, wie
jemand, der in süßer Ekstase entrückt ist, als zwei Engel in menschlicher Gestalt,
prächtig gekleidet, sich näherten und sagten: „Ihr Männer von Galiläa, was schaut
ihr hier zum Himmel hinauf? Dieser Jesus, der jetzt von euch in den Himmel
gegangen ist, wird auf die gleiche Weise zurückkehren, wie ihr ihn habt aufsteigen
sehen.“ Nachdem sie dies gesagt hatten, verschwanden sie; und diese fromme



Schar ging vom Ölberg hinab und kehrte nach Jerusalem zurück, um das Kommen
des Heiligen Geistes zu erwarten, gemäß dem Befehl des göttlichen Heilands.

KAPITEL XII. Der heilige Petrus tritt an die Stelle des Judas. — Das Kommen des
Heiligen Geistes. — Das Wunder der Zungenrede. Jahr 33 nach Jesus Christus.
            Bisher haben wir Petrus nur in seinem Privatleben betrachtet; aber bald
werden wir sehen, wie er eine weit glorreichere Laufbahn einschlug, nachdem er die
Gaben des Heiligen Geistes empfangen hat. Lassen Sie uns nun beobachten, wie er
begann, die Autorität des Papstes auszuüben, mit der er von Jesus Christus
ausgestattet worden war.
            Nach der Himmelfahrt des göttlichen Meisters zogen sich der heilige Petrus,
die Apostel und viele andere Jünger in den Abendmahlssaal zurück, eine Behausung
auf dem höchsten Teil Jerusalems, dem Berg Zion. Hier verbrachten etwa 120
Personen, mit Maria, der Mutter Jesu, ihre Tage im Gebet und warteten auf das
Kommen des Heiligen Geistes.
            Eines Tages, während sie mit dem Gottesdienst beschäftigt waren, trat
Petrus in ihre Mitte, winkte mit der Hand zur Ruhe und sagte: „Brüder! Es muss das
Schriftwort erfüllt werden, welches der Heilige Geist durch den Mund Davids
vorhergesagt hat von Judas, welcher denen, die Jesus gefangen nahmen, zum
Führer diente, der uns beigezählet war und Anteil an diesem Amte erhalten hatte.
Dieser nun erwarb sich einen Acker von dem Lohne der Ruchlosigkeit, und er
erhängte sich, und barst mitten entzwei, und alle seine Eingeweide wurden
verschüttet. Und es wurde allen Einwohnern von Jerusalem bekannt, so dass jener
Acker in ihrer Sprache Hakeldama, das ist Blutacker, genannt wurde. Denn es steht
im Buche der Psalmen geschrieben: ‚Ihre Wohnstätte stehe verödet, und niemand
sei, der darin wohne! Und: Sein Amt erhalte ein anderer.[15]‘ Es muss also einer
von den Männern, welche mit uns zusammen waren während der ganzen Zeit, da
der Herr Jesus unter uns aus und ein ging, von der Taufe des Johannes an bis auf
den Tag, an welchem er von uns fort aufgenommen worden ist, mit uns Zeuge
seiner Auferstehung werden.“
            Alle schwiegen bei diesen Worten des Petrus, da sie ihn alle als das Haupt
der Kirche und von Jesus Christus auserwählt ansahen, um seine Stellvertretung auf
Erden zu übernehmen. Daher wurden zwei vorgeschlagen, nämlich Joseph, auch
Barsabbas genannt (der den Beinamen der Gerechte hatte), und Matthias. Da sie in
beiden gleiches Verdienst und gleiche Tugend erkannten, überließen die heiligen
Wähler die Wahl Gott. So fielen sie nieder und beteten: „Du, Herr, der du die Herzen
aller kennst, zeige uns, welchen der beiden du erwählt hast, den Platz des
missbräuchlichen Judas einzunehmen.“ In diesem Fall wurde es für gut erachtet, mit



dem Gebet auch das Los zu ziehen, um den Willen Gottes zu erfahren. Gegenwärtig
verwendet die Kirche dieses Mittel nicht mehr, da sie viele andere Wege hat, um
diejenigen zu erkennen, die zum Dienst am Altar berufen sind. Sie zogen also das
Los, und dieses fiel auf Matthias, der zu den anderen elf Aposteln gezählt wurde und
so den zwölften Platz einnahm, der frei geblieben war.
            Dies ist der erste Akt der päpstlichen Autorität, den der heilige Petrus
ausübte; eine Autorität nicht nur der Ehre, sondern auch der Jurisdiktion, wie sie zu
allen Zeiten von seinen Nachfolgern, den Päpsten, ausgeübt wurde.
            Wir haben in Petrus einen lebendigen Glauben, eine tiefe Demut, einen
bereitwilligen Gehorsam, eine glühende und großzügige Nächstenliebe gesehen;
aber diese schönen Eigenschaften waren noch weit davon entfernt, ihn in die Lage
zu versetzen, das hohe Amt auszuüben, zu dem er bestimmt war. Er musste die
Hartnäckigkeit der Juden überwinden, den Götzendienst zerstören, Menschen
bekehren, die allen Lastern verfallen waren, und im ganzen Land den Glauben an
einen gekreuzigten Gott etablieren. Die Verleihung dieser Kraft, die Petrus für ein so
großes Unternehmen benötigte, war einer besonderen Gnade vorbehalten, die ihm
durch die Gaben des Heiligen Geistes zuteilwerden sollte, die auf ihn herabkommen
sollte, um seinen Verstand zu erleuchten und sein Herz durch ein noch nie
dagewesenes Wunder zu entflammen.
            Dieses wunderbare Ereignis wird in den heiligen Schriften wie folgt
berichtet: Es war der Pfingsttag, das heißt der fünfzigste nach der Auferstehung
Jesu Christi, der zehnte, seit Petrus im Abendmahlssaal mit den anderen Jüngern im
Gebet war, als plötzlich um die dritte Stunde, etwa um neun Uhr morgens, auf dem
Berg Zion ein großes Krachen zu hören war, wie das Grollen eines Donners,
begleitet von einem gewaltigen Wind. Dieser Wind fegte durch das Haus, in dem die
Jünger waren und das von allen Seiten davon erfüllt war. Während jeder über die
Ursache dieses Lärms nachdachte, erschienen Flammen, die wie Zungen aus Feuer
waren und sich auf den Kopf eines jeden der Anwesenden niederließen. Diese
Flammen waren ein Symbol des Mutes und der entflammten Nächstenliebe, mit der
die Apostel die Verkündigung des Evangeliums in Angriff nehmen würden.
            In diesem Augenblick wurde Petrus zu einem neuen Menschen; er fand sich
so erleuchtet, dass er die höchsten Geheimnisse erkannte, und er erlebte einen
solchen Mut und eine solche Kraft in sich, dass ihm die größten Unternehmungen
wie nichts erschienen.
            An diesem Tag wurde in Jerusalem ein großes Fest von den Juden gefeiert,
und viele waren aus den verschiedensten Teilen der Welt herbeigeströmt. Einige
von ihnen sprachen Latein, andere Griechisch, andere Ägyptisch, Arabisch, Syrisch,
andere wiederum Persisch und so weiter.



            Nun, beim Geräusch des gewaltigen Windes lief eine große Menge von
Menschen mit so vielen Sprachen und Nationen um den Abendmahlssaal herum, um
zu erfahren, was geschehen war. Bei diesem Anblick traten die Apostel heraus und
gingen ihnen entgegen, um zu sprechen.
            Und hier begann ein Wunder, das nie zuvor gehört worden war; denn die
Apostel, menschlich ungehobelt, so dass sie kaum die Sprache des Landes kannten,
begannen, die Größe Gottes in den Sprachen aller zu verkünden, die gekommen
waren. Ein solches Ereignis erfüllte die Zuhörer mit großer Verwunderung, die, da
sie sich keinen Reim darauf machen konnten, einander sagten: „Was mag das
sein?“

KAPITEL XIII. Die erste Predigt des Petrus. Jahr 33 nach Jesus Christus.
            Während die meisten das Eingreifen der göttlichen Macht bewunderten,
fehlten nicht einige Bösewichte, die, gewohnt, alles Heilige zu verachten, nicht mehr
wussten, was sie sagen sollten, und die Apostel betrunken nannten. Das war eine
wahrhaft lächerliche Dummheit; denn Betrunkenheit lässt nicht die unbekannte
Sprache sprechen, sondern lässt die eigene Sprache vergessen oder misshandeln.
Da begann der heilige Petrus, erfüllt von heiligem Eifer, zum ersten Mal Jesus
Christus zu predigen.
            Im Namen aller anderen Apostel trat er vor die Menge, hob die Hand, gebot
Stille und begann so zu sprechen: „Juden und ihr alle, die ihr in Jerusalem wohnt,
öffnet eure Ohren für meine Worte, und ihr werdet über dieses Geschehen
erleuchtet werden. Diese Männer sind keineswegs so betrunken, wie ihr denkt, denn
es ist erst die dritte Stunde des Morgens, zu der wir gewohnt sind, nüchtern zu sein.
Eine ganz andere Ursache ist es, was ihr seht. Heute hat sich in uns die
Prophezeiung des Propheten Joel erfüllt, der so sprach: ‚In den letzten Tagen,
spricht der Herr, werde ich meinen Geist über die Menschen ausgießen; und eure
Söhne und eure Töchter werden prophezeien; eure jungen Männer werden Visionen
haben und eure alten Männer werden Träume haben. Ja, in jenen Tagen werde ich
meinen Geist über meine Knechte und meine Mägde ausgießen, und sie sollen
Propheten werden, und ich werde Wunder im Himmel und auf Erden bewirken. Und
es wird geschehen, dass jeder, der den Namen des Herrn anruft, gerettet wird.‘
            „Nun,“ fuhr Petrus fort, „hört, o Söhne Jakobs: Dieser Herr, in dessen Namen
jeder, der glaubt, gerettet wird, ist derselbe Jesus von Nazareth, jener große Mann,
dem Gott mit einer Vielzahl von Wundern Zeugnis gab, die er tat, wie ihr selbst
gesehen habt. Ihr habt diesen Mann durch die Hände der Gottlosen sterben lassen
und habt so, ohne es zu wissen, den Beschlüssen Gottes gedient, der die Welt durch
seinen Tod retten wollte. Gott jedoch hat ihn von den Toten auferweckt, wie der



Prophet David mit diesen Worten vorausgesagt hat: ‚Du wirst meine Seele nicht in
der Hölle lassen; du wirst auch nicht zulassen, dass dein Heiliger Verderbnis sieht.‘
            „Beachtet,“ fügte Petrus hinzu, „beachtet, o Juden, dass David nicht von sich
selbst sprach, denn ihr wisst wohl, dass er gestorben ist und sein Grab bis zum
heutigen Tag unter uns geblieben ist; aber da er ein Prophet war und wusste, dass
Gott ihm mit einem Eid versprochen hatte, dass aus seiner Nachkommenschaft der
Messias geboren werden würde, prophezeite er auch seine Auferstehung, indem er
sagte, dass er nicht im Grab gelassen werden würde und dass sein Körper keine
Verderbnis sehen würde. Dieser ist also Jesus von Nazareth, den Gott von den Toten
auferweckt hat, von dem wir Zeugen sind. Ja, wir haben ihn lebendig gesehen, wir
haben ihn berührt und mit ihm gegessen.
            „Da er nun durch die Kraft des Vaters in den Himmel erhoben wurde und
von ihm die Vollmacht empfangen hat, den Heiligen Geist zu senden, hat er soeben
gemäß seiner Verheißung diesen göttlichen Geist auf uns gesandt, von dessen Kraft
ihr in uns einen so deutlichen Beweis seht. Dass Jesus in den Himmel aufgefahren
ist, sagt derselbe David mit diesen Worten: ‚Der Herr sprach zu meinem Herrn:
Setze dich zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde zum Schemel deiner Füße
gemacht habe.‘ Nun wisst ihr wohl, dass David nicht in den Himmel aufgefahren ist,
um zu regieren. Es ist Jesus Christus, der in den Himmel aufgefahren ist: Ihm also,
und nicht David, sind diese Worte angemessen. So wisse denn das ganze Volk
Israel, dass dieser Jesus, den ihr gekreuzigt habt, von Gott zum Herrn aller Dinge,
zum König und Retter seines Volkes eingesetzt wurde, und dass niemand ohne den
Glauben an ihn gerettet werden kann.“
            Diese Predigt des Petrus hätte die Gemüter seiner Zuhörer aufwühlen
müssen, denen er das enorme Verbrechen vorwarf, das gegen die Person des
göttlichen Heilands begangen worden war. Aber es war Gott, der durch den Mund
seines Dieners sprach, und deshalb hatte seine Predigt wunderbare Wirkungen.
Daher, von einem inneren Feuer erregt, das die Gnade Gottes bewirkte, riefen sie
von allen Seiten mit wahrhaft zerknirschtem Herzen: „Was sollen wir tun?“ Der
heilige Petrus, der sah, dass die Gnade des Herrn in ihren Herzen wirkte und dass
sie bereits an Jesus Christus glaubten, sagte zu ihnen: „Tut Buße, und jeder von
euch lasse sich im Namen Jesu Christi taufen; so werdet ihr die Vergebung der
Sünden erlangen und den Heiligen Geist empfangen.“
            Der Apostel fuhr fort, diese Menge zu unterweisen und alle zu ermutigen,
auf die Barmherzigkeit und Güte Gottes zu vertrauen, der das Heil der Menschen
wünscht. Die Frucht dieser ersten Predigt entsprach der glühenden Nächstenliebe
des Predigers. Etwa 3.000 Menschen bekehrten sich zum Glauben an Jesus Christus
und wurden von den Aposteln getauft. So begannen sich die Worte des Heilands zu



erfüllen, als er zu Petrus sagte, dass er künftig nicht mehr Fischer von Fischen,
sondern Fischer von Menschen sein würde. Der heilige Augustinus versichert, dass
der heilige Stephanus, der Erzmärtyrer, durch diese Predigt bekehrt wurde.

KAPITEL XIV. Der heilige Petrus heilt einen Krüppen. — Seine zweite Predigt. Jahr 33
nach Jesus Christus.
            Kurz nach dieser Predigt, um die neunte Stunde, das heißt um drei Uhr
nachmittags, gingen Petrus und sein Freund Johannes, um Gott für die
empfangenen Wohltaten zu danken, gemeinsam zum Tempel, um zu beten. Als sie
zu einer Tür des Tempels kamen, die „Speciosa“ oder „Schön“ genannt wurde,
fanden sie einen Mann, der von Geburt an an beiden Füßen verkrüppelt war. Da er
sich nicht aufrecht halten konnte, wurde er dorthin getragen, um zu leben, indem er
Almosen von denjenigen erbettelte, die zum heiligen Ort kamen. Der Unglückliche,
als er die beiden Apostel in seiner Nähe sah, bat sie um Almosen, wie er es bei allen
tat. Petrus, von Gott inspiriert, sah ihn fest an und sagte: „Schau zu uns.“ Er
schaute hin und schlug in der Hoffnung, etwas zu bekommen, die Augen nicht
nieder. Da sagte Petrus: „Höre, o guter Mann, ich habe kein Gold und kein Silber,
um dir zu geben; was ich habe, gebe ich dir. Im Namen Jesu von Nazareth, steh auf
und geh.“ Dann nahm er ihn bei der Hand, um ihn zu erheben, wie er es in
ähnlichen Fällen vom göttlichen Meister gesehen hatte. In diesem Moment fühlte
der Krüppel, wie seine Beine gestärkt wurden, seine Nerven kräftiger wurden und er
Kräfte wie jeder andere gesunde Mensch erhielt. Als er sich geheilt fühlte, sprang er
auf, begann zu gehen und, voller Freude und Gott lobend, ging er mit den beiden
Aposteln in den Tempel. Die ganze Menge, die Zeuge des Geschehens gewesen war
und sah, wie der Krüppel selbstständig ging, konnte in dieser Heilung kein wahres
Wunder erkennen. Die Sprache der Taten ist wirkungsvoller als die der Worte.
Daher versammelte sich die Menge, als sie erfuhr, dass es der heilige Petrus
gewesen war, der diesem Elenden die Gesundheit zurückgegeben hatte, in großer
Zahl um ihn und Johannes, da alle mit eigenen Augen bewundern wollten, wer
solche wunderbaren Werke vollbringen konnte.
            Dies ist das erste Wunder, das nach der Himmelfahrt Jesu Christi von den
Aposteln vollbracht wurde, und es war angemessen, dass es Petrus tat, da er unter
allen die erste Würde in der Kirche innehatte. Aber Petrus, als er sah, dass er von so
vielen Menschen umgeben war, hielt es für eine schöne Gelegenheit, Gott die
gebührende Ehre zu geben und gleichzeitig Jesus Christus zu verherrlichen, in
dessen Namen das Wunder vollbracht worden war.
            „Söhne Israels“, sagte er zu ihnen, „warum wundert ihr euch so über dieses
Geschehen? Warum haltet ihr eure Augen so fest auf uns, als hätten wir durch



unsere eigene Kraft diesen Mann zum Gehen gebracht? Der Gott Abrahams, Isaaks
und Jakobs, der Gott unserer Väter, hat seinen Sohn Jesus verherrlicht, den Jesus,
den ihr verraten und vor Pilatus verleugnet habt, als er entschied, ihn als unschuldig
freizulassen. Ihr habt euch also erdreistet, den Heiligen und Gerechten zu
verleugnen, und ihr habt darum gebeten, dass Barabbas, der Dieb und Mörder, vom
Tod befreit werde, und indem ihr den Gerechten, den Heiligen und den Urheber des
Lebens verleugnet habt, habt ihr ihn sterben lassen. Aber Gott hat ihn von den
Toten auferweckt, und wir sind Zeugen davon, denn wir haben ihn mehrmals
gesehen, wir haben ihn berührt und mit ihm gegessen. Nun, durch seinen Namen,
durch den Glauben, der von ihm kommt, ist dieser Lahme, den ihr seht und kennt,
geheilt worden; es ist Jesus, der ihn vor euch in vollkommener Gesundheit
wiederhergestellt hat. Nun weiß ich gut, dass euer Vergehen und das eurer Oberen,
obwohl es keine ausreichende Entschuldigung hat, aus Unwissenheit geschehen ist.
Aber Gott, der durch seine Propheten vorausgesagt hat, dass der Messias solche
Dinge erleiden sollte, hat es zugelassen, dass ihr dies unwissentlich verwirklicht
habt, so dass der Beschluss der Barmherzigkeit Gottes erfüllt wurde. Kehret also um
und tut Buße, damit eure Sünden getilgt werden, damit ihr dann in der Gewissheit
eures Heils vor dem Gericht dieses Jesus Christus stehen könnt, den ich euch
verkündet habe und durch den wir alle gerichtet werden müssen.
            „Diese Dinge“, fuhr Petrus fort, „wurden von Gott vorausgesagt; glaubt also
seinen Propheten und unter allen glaubt an Mose, der der Größte unter ihnen ist.
Was sagt er? ‚Der Herr‘, sagt Mose, ‚wird einen Propheten wie mich erwecken, und
an ihn werdet ihr in allem glauben, was er euch sagt. Wer nicht auf das hört, was
dieser Prophet sagt, wird aus seinem Volk ausgerottet werden.‘
            „Das sagte Mose und sprach von Jesus. Nach Mose, beginnend mit Samuel,
haben alle Propheten, die kamen, diesen Tag und die Dinge, die geschehen sind,
vorausgesagt. Solche Dinge und die großen Segnungen, die vorausgesagt wurden,
gehören euch. Ihr seid die Kinder der Propheten, der Verheißungen und der
Bündnisse, die Gott bereits mit unseren Vätern geschlossen hat, indem er zu
Abraham sprach, der der Stamm der Nachkommenschaft der Gerechten ist: ‚In dir
und deinem Geschlecht werden alle Generationen der Welt gesegnet sein.‘ Er
sprach vom Erlöser, von diesem Jesus, dem Sohn Gottes, der von Abraham
abstammt; diesem Jesus, den Gott von den Toten auferweckt hat und der uns
befiehlt, euch sein Wort zu predigen, bevor wir es jedem anderen Volk predigen, um
euch durch uns den verheißenen Segen zu bringen, damit ihr euch von euren
Sünden bekehrt und das ewige Leben habt.“
            Auf diese zweite Predigt des heiligen Petrus folgten zahlreiche Bekehrungen
zum Glauben. Fünftausend Männer baten um die Taufe, so dass die Zahl der



Bekehrten in nur zwei Predigten bereits auf achttausend Personen stieg, Frauen und
Kinder nicht mitgerechnet.

KAPITEL XV. Petrus wird mit Johannes ins Gefängnis geworfen und befreit.
            Der Feind der Menschheit, der sah, wie sein Reich zerstört wurde,
versuchte, eine Verfolgung gegen die Kirche in ihrem Anfang zu entfachen.
Während Petrus predigte, kamen die Priester, die Tempelbeamten und die
Sadduzäer, die die Auferstehung der Toten leugneten. Diese zeigten sich äußerst
wütend, weil Petrus dem Volk die Auferstehung Jesu Christi predigte.
            Ungeduldig und voller Zorn unterbrachen sie die Predigt von Petrus, legten
ihm die Hände an und führten ihn zusammen mit Johannes ins Gefängnis, mit der
Absicht, am folgenden Tag mit beiden zu verhandeln. Aber aus Angst vor den
Protesten des Volkes taten sie ihnen nichts Schlimmes.
            Als der Tag anbrach, versammelten sich alle die Oberste der Stadt; das
heißt, die gesamte oberste Magistratur der Nation versammelte sich zu einem Rat,
um die beiden Apostel zu richten, als wären sie die schrecklichsten und
gefährlichsten Männer der Welt. Inmitten dieser imposanten Versammlung wurden
Petrus und Johannes sowie der von ihnen geheilte Krüppel hereingeführt.
            Ihnen wurde dann feierlich diese Frage gestellt: „Mit welcher Macht und in
wessen Namen habt ihr diesen Krüppel geheilt?“ Da sprach Petrus, erfüllt mit dem
Heiligen Geist, mit einem Mut, der wirklich des Hauptes der Kirche würdig war, in
folgender Weise:
            „O Fürsten des Volkes, und ihr Schriftgelehrten, hört zu. Wenn wir an diesem
Tag angeklagt werden und ein Prozess wegen eines wohlgetanen Werkes, wie der
Heilung dieses Kranken, gegen uns eröffnet wird, so wisset alle, und das ganze Volk
Israel wisse, dass dieser, den ihr hier in eurer Gegenwart gesund und wohlbehalten
seht, seine Gesundheit im Namen des Herrn Jesus von Nazareth erhalten hat;
desselben, den ihr gekreuzigt habt und den Gott von den Toten zu neuem Leben
auferweckt hat. Dies ist der Stein der Fabrik, den ihr verworfen habt, der nun zum
Eckstein geworden ist. Niemand kann Heilung haben, außer in ihm, noch gibt es
einen anderen Namen unter dem Himmel, der den Menschen gegeben ist, durch
den man Heilung erlangen kann.“
            Diese freimütige und entschlossene Rede des Apostelfürsten hinterließ
einen tiefen Eindruck im Herzen aller, die die Versammlung bildeten, so dass sie,
den Mut und die Unschuld von Petrus bewundernd, nicht wussten, auf welche Seite
sie sich schlagen sollten. Sie wollten sie bestrafen, aber das große Ansehen, das das
Wunder, das kurz zuvor geschehen war, ihnen in der ganzen Stadt eingebracht
hatte, ließ sie schlimme Folgen fürchten.



            Dennoch, da sie eine Entscheidung treffen wollten, ließen sie die beiden
Apostel aus dem Ratssaal heraus und beschlossen, ihnen unter strengsten Strafen
zu verbieten, in Zukunft jemals wieder über die vergangenen Dinge zu sprechen
oder jemals wieder den Namen Jesus von Nazareth zu nennen, damit selbst die
Erinnerung daran verloren ginge. Aber es steht geschrieben, dass die
Anstrengungen der Menschen vergeblich sind, wenn sie dem Willen Gottes
entgegenstehen.
            Daher wurden die beiden Apostel wieder in den Rat zurückgebracht und, als
sie diese strenge Drohung hörten, antwortete Petrus keineswegs erschrocken,
sondern mit größerer Entschlossenheit und Standhaftigkeit als zuvor:
            „Nun, entscheidet selbst, ob es Recht und Vernunft erlauben, eher euch als
Gott zu gehorchen. Wir können nicht umhin, das zu verkünden, was wir gehört und
gesehen haben.“
            Da waren die Richter, noch verwirrter, nicht wissend, was sie antworten oder
tun sollten, zu dem Entschluss gekommen, sie diesmal ungestraft zu lassen, ihnen
jedoch nur zu verbieten, Jesus von Nazareth weiter zu predigen.
            Kaum freigelassen, gingen Petrus und Johannes sofort zu den anderen
Jüngern, die große Unruhe wegen ihrer Gefangenschaft hatten. Als sie dann den
Bericht über das Geschehene hörten, dankte jeder Gott und bat ihn, ihnen Kraft und
Mut zu geben, das göttliche Wort angesichts jeder Gefahr zu predigen.
            Wenn die Christen der heutigen Zeit alle den Mut der Gläubigen der ersten
Zeiten hätten und, alle menschlichen Rücksichten überwindend, unerschrocken
ihren Glauben bekennen würden, würde man sicherlich nicht so viel Verachtung für
unsere heilige Religion sehen, und vielleicht wären viele, die versuchen, die Religion
und die geistlichen Amtsträger zu verspotten, gezwungen, sie zusammen mit ihren
Amtsträgern zu verehren.

KAPITEL XVI. Das Leben der ersten Christen. — Die Geschichte von Ananias und
Saphira. — Die Wunder des heiligen Petrus. Jahr 34 nach Jesus Christus.
            Durch die Predigten des heiligen Petrus und den Eifer der anderen Apostel
war die Zahl der Gläubigen erheblich gewachsen.
            An den festgelegten Tagen versammelten sie sich zu den Gottesdiensten.
Und die Heilige Schrift sagt genau, dass diese Gläubigen im Gebet, im Hören des
Wortes Gottes und im häufigen Empfang der heiligen Kommunion beharrlich waren,
so dass sie alle ein Herz und eine Seele bildeten, um Gott, den Schöpfer, zu lieben
und zu dienen.
            Viele, aus dem Wunsch heraus, ihr Herz vollständig von den irdischen
Gütern zu lösen und nur an den Himmel zu denken, verkauften ihre Besitztümer und



brachten sie zu den Füßen der Apostel, damit diese damit nach ihrem Ermessen für
die Armen sorgten. Die Heilige Schrift lobt besonders einen gewissen Joseph, mit
dem Beinamen Barnabas, der später treuer Gefährte des Apostels Paulus wurde.
Dieser verkaufte ein Feld, das er besaß, und brachte den gesamten Preis großzügig
zu den Aposteln. Viele, die seinem Beispiel folgten, wetteiferten, um ein Zeichen
ihres Loslösens von den irdischen Dingen zu geben, so dass bald diese Gläubigen
eine einzige Familie bildeten, deren sichtbares Haupt Petrus war. Unter ihnen gab
es keine Armen, denn die Reichen teilten ihre Besitztümer mit den Bedürftigen.
            Dennoch gab es auch in diesen glücklichen Zeiten Betrüger, die, von einem
Geist der Heuchelei geleitet, versuchten, den heiligen Petrus zu täuschen und den
Heiligen Geist zu belügen. Dies hatte die schlimmsten Folgen. So berichtet uns der
heilige Text von dem schrecklichen Ereignis.
            Ein gewisser Ananias und seine Frau Saphira versprachen Gott, eines ihrer
Grundstücke zu verkaufen und, wie die anderen Gläubigen, den Preis zu den
Aposteln zu bringen, damit diese ihn nach den verschiedenen Bedürfnissen
verteilen. Sie hielten den ersten Teil des Versprechens genau ein, aber die Liebe
zum Gold verleitete sie dazu, den zweiten Teil zu brechen.
            Sie hatten das Recht, das Feld oder den Preis zu behalten, aber nachdem sie
das Versprechen gegeben hatten, waren sie verpflichtet, es einzuhalten, da die
Dinge, die Gott oder der Kirche geweiht werden, heilig und unantastbar werden.
            Daher einigten sie sich, einen Teil des Preises für sich zu behalten und den
anderen Teil zum heiligen Petrus zu bringen, mit der Absicht, ihn glauben zu
machen, dass dies die gesamte Summe war, die aus dem Verkauf erzielt wurde.
Petrus hatte eine besondere Offenbarung über den Betrug und, als Ananias vor ihm
erschien, ohne ihm Zeit zu geben, ein Wort zu sagen, sprach er mit autoritativem
und ernstem Ton und rügte ihn so: „Warum hast du dich vom Geist des Satans so
verführen lassen, dass du den Heiligen Geist belogen hast, indem du einen Teil des
Preises deines Feldes zurückbehalten hast? War es nicht in deiner Macht, bevor du
es verkauft hast? Und nachdem du es verkauft hattest, war nicht die gesamte
Summe, die du erzielt hast, in deinem Ermessen? Warum hast du also diesen bösen
Plan gefasst? Du musst daher wissen, dass du nicht den Menschen, sondern Gott
gelogen hast.“ Bei diesem Tonfall, bei diesen Worten fiel Ananias, als wäre er von
einem Blitz getroffen, sofort tot zu Boden.
            Kaum drei Stunden später kam auch Saphira zu Petrus, ohne etwas von dem
traurigen Ende ihres Mannes zu wissen. Der Apostel zeigte mehr Mitgefühl für sie
und wollte ihr Raum zur Buße geben, indem er sie fragte, ob diese Summe der
gesamte Ertrag aus dem Verkauf des Feldes sei. Die Frau, mit dem gleichen Mut
und der gleichen Kühnheit wie Ananias, bestätigte mit einer weiteren Lüge die Lüge



ihres Mannes. Daher wurde sie vom heiligen Petrus mit demselben Eifer und
derselben Kraft gerügt und fiel ebenfalls sofort tot um. Es ist zu hoffen, dass eine so
schreckliche zeitliche Strafe dazu beigetragen hat, sie vor der ewigen Strafe im
anderen Leben zu bewahren. Eine so exemplarische Strafe war notwendig, um
allen, die zum Glauben kamen, Ehrfurcht vor dem Christentum einzuflößen und
Respekt vor dem Apostelfürsten zu schaffen, sowie um ein Beispiel für die
schreckliche Art und Weise zu geben, wie Gott den Meineid bestraft, und uns
gleichzeitig zu lehren, den Versprechen treu zu sein, die wir Gott gegeben haben.
            Dieses Ereignis, zusammen mit den vielen Wundern, die Petrus vollbrachte,
führte dazu, dass die Gläubigen noch mehr Eifer zeigten und der Ruhm seiner
Tugenden sich ausbreitete.
            Alle Apostel vollbrachten Wunder. Ein Kranker, der mit einem der Apostel in
Kontakt gekommen war, wurde sofort geheilt. Der heilige Petrus ragte jedoch über
alle anderen heraus. So groß war das Vertrauen, das alle in ihn und seine Tugenden
hatten, dass sie von überall, sogar aus fernen Ländern, nach Jerusalem kamen, um
Zeugen seiner Wunder zu sein. Manchmal geschah es, dass er von so vielen
Krüppeln und Kranken umgeben war, dass es nicht mehr möglich war, sich ihm zu
nähern. Daher brachten sie die Kranken auf Tragen auf die öffentlichen Plätze und
in die Straßen, damit, wenn der heilige Petrus vorbeiging, wenigstens der Schatten
seines Körpers sie berührte, was ausreichte, um alle Arten von Gebrechen zu heilen.
Der heilige Augustinus versichert, dass ein Toter, über den der Schatten des Petrus
fiel, sofort wieder auferstand.
            Die heiligen Väter sehen in diesem Ereignis die Erfüllung der Verheißung des
Erlösers an seine Apostel, indem sie sagen, dass sie Wunder vollbringen würden, die
sogar größer wären als die, die er selbst für angemessen hielt, während seines
irdischen Lebens zu vollbringen[16].

KAPITEL XVII. Der heilige Petrus wird erneut ins Gefängnis geworfen. — Er wird von
einem Engel befreit. Jahr 34 nach Jesus Christus.
            Die Kirche Jesu Christi gewann jeden Tag neue Gläubige. Die Vielzahl der
Wunder, verbunden mit dem heiligen Leben dieser ersten Christen, führte dazu,
dass Menschen jeden Grades, Alters und Standes in Scharen kamen, um die Taufe
zu erbitten und so ihr ewiges Heil zu sichern. Aber der Hohepriester und die
Sadduzäer waren von Wut und Eifersucht zerfressen; und da sie nicht wussten,
welches Mittel sie anwenden sollten, um die Verbreitung des Evangeliums zu
verhindern, nahmen sie Petrus und die anderen Apostel und sperrten sie ins
Gefängnis. Aber Gott, um auch diesmal zu zeigen, dass die Pläne der Menschen
vergeblich sind, wenn sie dem Willen des Himmels zuwiderlaufen, und dass er tun



kann, was er will und wann er will, sandte in derselben Nacht einen Engel, der die
Türen des Gefängnisses öffnete und sie herausführte, indem er ihnen sagte: „Im
Namen Gottes geht und predigt mit Zuversicht im Tempel, in Gegenwart des
Volkes, die Worte des ewigen Lebens. Fürchtet euch weder vor den Befehlen noch
vor den Drohungen der Menschen.“
            Die Apostel, die so wunderbare Unterstützung und Verteidigung von Gott
erfahren hatten, gingen am frühen Morgen, wie befohlen, in den Tempel, um das
Volk zu lehren und zu predigen. Der Hohepriester, der die Apostel streng bestrafen
wollte, um dem Prozess eine Feierlichkeit zu verleihen, berief den Sanhedrin, die
Ältesten, die Schriftgelehrten und alle, die irgendeine Autorität über das Volk
hatten. Dann ließ er die Apostel holen, damit sie aus dem Gefängnis dorthin
gebracht würden.
            Die Diener, das heißt die Schergen, gehorchten den gegebenen Befehlen.
Sie gingen, öffneten das Gefängnis, traten ein und fanden dort keine
Menschenseele. Sie kehrten sofort zur Versammlung zurück und, voller Staunen,
kündigten die Sache so an: „Wir haben das Gefängnis geschlossen und mit aller
Sorgfalt bewacht gefunden; die Wachen hielten treu ihren Platz, aber als wir es
öffneten, fanden wir niemanden.“ Als sie das hörten, wussten sie nicht mehr, an
welchen Plan sie sich halten sollten.
            Während sie darüber berieten, was sie beschließen sollten, kam einer und
sagte: „Wisst ihr nicht? Die Männer, die ihr gestern ins Gefängnis gesteckt habt,
sind jetzt im Tempel und predigen mit größerem Eifer als zuvor.“ Da brannten sie
mehr denn je vor Wut gegen die Apostel; aber die Furcht, sich das Volk zum Feind
zu machen, hielt sie zurück, denn sie liefen Gefahr, gesteinigt zu werden.
            Der Vorsteher des Tempels bot an, diese Angelegenheit selbst mit dem
besten Mittel zu regeln. Er ging dorthin, wo die Prediger waren, und bat sie höflich,
ohne Gewalt anzuwenden, mit ihm zu kommen, und führte sie in die Mitte der
Versammlung.
            Der Hohepriester wandte sich an sie und sagte: „Es sind erst einige Tage
vergangen, seit wir euch streng verboten haben, von diesem Jesus von Nazareth zu
sprechen, und inzwischen habt ihr die Stadt mit dieser neuen Lehre erfüllt. Es
scheint, als wolltet ihr den Tod dieses Mannes auf uns schieben und alle Menschen
dazu bringen, uns als Schuldige an diesem Blut zu hassen. Wie wagt ihr es, das zu
tun?“
            „Wir halten es für gut, das getan zu haben“, antwortete Petrus auch im
Namen der anderen Apostel, „denn man muss lieber Gott als den Menschen
gehorchen. Was wir predigen, ist eine Wahrheit, die uns von Gott in den Mund
gelegt wurde, und wir fürchten uns nicht, sie euch in dieser ehrwürdigen



Versammlung zu sagen.“ Hier wiederholte Petrus, was er schon früher über das
Leben, die Passion und den Tod des Heilands gesagt hatte; und er schloss immer
damit, dass es ihnen unmöglich sei, über die Dinge zu schweigen, die, gemäß den
Befehlen, die sie von Gott erhalten hatten, gepredigt werden sollten.
            Auf diese Worte der Apostel, die mit solcher Entschlossenheit
ausgesprochen wurden, hatten sie nichts entgegenzusetzen, sie waren vor Wut
außer sich und dachten bereits daran, sie zu töten. Aber sie wurden von einem
gewissen Gamaliel, der einer der dort versammelten Schriftgelehrten war, davon
abgehalten. Dieser überlegte alles gut und ließ die Apostel für kurze Zeit
hinausgehen, dann erhob er sich und sagte mitten in der Versammlung: „O
Israeliten, nehmt euch in Acht vor dem, was ihr mit diesen Männern tun wollt; denn,
wenn dies ein Menschenwerk ist, wird es von selbst fallen, wie es mit so vielen
anderen geschehen ist; wenn aber das Werk Gottes ist, werdet ihr es verhindern
und zerstören können, oder werdet ihr euch Gott widersetzen?“ Die ganze
Versammlung beruhigte sich und folgte seinem Rat.
            Nachdem die Apostel wieder hereingerufen worden waren, ließen sie sie
zuerst auspeitschen; dann befahlen sie ihnen, auf keinen Fall mehr von Jesus
Christus zu sprechen. Aber sie gingen voller Freude vom Rat weg, weil sie für
würdig erachtet worden waren, etwas für den Namen Jesu Christi zu leiden.

KAPITEL XVIII. Die Wahl der sieben Diakone. — Der heilige Petrus widersteht der
Verfolgung in Jerusalem. — Er geht nach Samaria. — Seine erste
Auseinandersetzung mit Simon Magus. Jahr 35 nach Jesus Christus.
            Die Menge der Gläubigen, die den Glauben annahmen, beschäftigte so sehr
den Eifer der Apostel, dass sie, da sie sich der Verkündigung des göttlichen Wortes,
der Unterweisung der Neubekehrten, dem Gebet und der Sakramentenspendung
widmen mussten, sich nicht mehr um die zeitlichen Angelegenheiten kümmern
konnten. Dies führte zu Unmut bei einigen Christen, als ob sie bei der Verteilung der
Hilfen gering geschätzt oder verachtet würden. Davon informiert, beschlossen der
heilige Petrus und die anderen Apostel, Abhilfe zu schaffen.
            Sie beriefen daher eine zahlreiche Versammlung von Gläubigen ein und
machten ihnen klar, dass sie die Dinge ihres heiligen Amtes nicht vernachlässigen
sollten, um sich um die zeitlichen Zuwendungen zu kümmern, und schlugen die
Wahl von sieben Diakonen vor, die, bekannt für ihren Eifer und ihre Tugend, sich um
die Verwaltung gewisser heiliger Dinge kümmern sollten, wie die Spendung der
Taufe und der Eucharistie; und gleichzeitig sollten sie sich um die Verteilung der
Almosen und anderer materieller Dinge kümmern.
            Alle billigten diesen Vorschlag; daraufhin legten der heilige Petrus und die



anderen Apostel den neu Gewählten die Hände auf und bestimmten jeden für seine
Ämter. Mit der Hinzufügung dieser sieben Diakone wurden nicht nur die zeitlichen
Bedürfnisse befriedigt, sondern auch die Zahl der evangelischen Mitarbeiter und
damit die Zahl der Bekehrungen erhöht. Unter den sieben Diakonen war der
berühmte heilige Stephanus, der wegen seines Mutes, die Wahrheit des
Evangeliums zu verteidigen, außerhalb der Stadt durch Steinigung getötet wurde. Er
wird allgemein als Erzmärtyrer bezeichnet, das heißt als erster Märtyrer, der nach
Jesus Christus sein Leben für den Glauben gegeben hat. Der Tod des heiligen
Stephanus war der Beginn einer großen Verfolgung, die von den Juden gegen alle
Anhänger Jesu Christi entfesselt wurde, was die Gläubigen zwang, sich hier und da
in verschiedene Städte und Länder zu zerstreuen.
            Petrus und die anderen Apostel blieben in Jerusalem, sowohl um die
Gläubigen im Glauben zu bestärken, als auch um lebendige Beziehungen zu denen
aufrechtzuerhalten, die in anderen Ländern zerstreut waren. Um dann den Zorn der
Juden zu vermeiden, hielt er sich verborgen, nur den Anhängern des Evangeliums
bekannt, trat jedoch aus seiner geheimen Wohnung heraus, wenn er es für nötig
hielt. Inzwischen beendeten ein Edikt des Kaisers Tiberius Augustus zugunsten der
Christen und die Bekehrung des heiligen Paulus die Verfolgung. Und es war dann,
dass man erkannte, wie die Vorsehung Gottes kein Übel zulässt, ohne daraus Gutes
zu ziehen; denn er nutzte die Verfolgung, um das Evangelium an anderen Orten zu
verbreiten, und man kann sagen, dass jeder Gläubige ein Prediger Jesu Christi in all
den Ländern war, in die er sich zurückzog. Unter denen, die gezwungen waren, aus
Jerusalem zu fliehen, war einer der sieben Diakone namens Philippus.
            Er ging in die Stadt Samaria, wo er durch die Predigt und die Wunder viele
Bekehrungen bewirkte. Als die Nachricht nach Jerusalem kam, dass eine
außergewöhnliche Anzahl von Samaritern zum Glauben gekommen war,
beschlossen die Apostel, einige dorthin zu entsenden, um das Sakrament der
Firmung zu spenden und für diejenigen zu sorgen, die die Diakone nicht zu spenden
befugt waren. Für diese Aufgabe wurden Petrus und Johannes bestimmt: Petrus,
damit er als Haupt der Kirche dieses fremde Volk in ihren Schoß aufnehme und die
Samariter mit den Juden vereinige; Johannes dann als besonderer Freund des
heiligen Petrus, der sich durch Wunder und Heiligkeit auszeichnete.
            In Samaria gab es einen gewissen Simon von Gitta, der den Beinamen
Magus, d. h. Zauberer, trug. Dieser hatte durch Geschwätz und Zauberei viele
getäuscht und sich selbst als etwas Außergewöhnliches ausgegeben. Er behauptete
blasphemisch, dass er die Kraft Gottes sei, die groß genannt wird. Die Leute
schienen verrückt nach ihm zu sein und liefen ihm nach, als wäre er etwas
Göttliches. Eines Tages, als er bei der Predigt von Philippus anwesend war, wurde er



bewegt und bat um die Taufe, um auch Wunder zu wirken, die die Gläubigen im
Allgemeinen nach Empfang dieses Sakraments vollbrachten.
            Als Petrus und Johannes dort ankamen, begannen sie, das Sakrament der
Firmung zu spenden, indem sie die Hände auflegten, wie es die Bischöfe heutzutage
tun. Simon, der sah, dass sie mit der Handauflegung auch die Gabe der Zungenrede
und die Fähigkeit, Wunder zu wirken, erhielten, dachte, es wäre für ihn ein großes
Glück, wenn er dieselben Dinge tun könnte. Er trat also näher zu Petrus, zog einen
Geldbeutel heraus und bot ihn ihm an, mit der Bitte, ihm auch die Macht zu
gewähren, Wunder zu wirken und den Heiligen Geist denen zu geben, denen er die
Hände auflegen würde.
            Der heilige Petrus, lebhaft über eine solche Gottlosigkeit empört, wandte
sich an ihn: „Verdammter,“ sagte er, „möge dein Geld mit dir in der Verdammnis
sein, denn du hast geglaubt, dass man die Gaben des Heiligen Geistes für Geld
kaufen kann. Beeile dich, für diese deine Bosheit Buße zu tun und bete zu Gott,
dass er dir die Vergebung gewähre.“
            Simon, in der Furcht, dass ihm das widerfahren könnte, was Ananias und
Saphira widerfahren war, antwortete ganz erschrocken: „Es ist wahr; bete auch für
mich, dass mir eine solche Gefahr nicht widerfahren möge.“ Diese Worte scheinen
zu zeigen, dass er bereut hatte, aber das war nicht der Fall: Er betete nicht zu den
Aposteln, um Gnade von Gott zu erflehen, sondern um die Geißel von ihm
fernzuhalten. Nachdem die Furcht vor der Strafe vergangen war, wurde er wieder zu
dem, was er vorher war, nämlich ein Zauberer, ein Verführer, ein Freund des
Teufels. Wir werden ihn in anderen Auseinandersetzungen mit Petrus sehen.
            Die beiden Apostel Petrus und Johannes, nachdem sie das Sakrament der
Firmung den neuen Gläubigen in Samaria gespendet und sie im soeben
empfangenen Glauben bestärkt hatten, verabschiedeten sich mit dem Friedensgruß
und verließen die Stadt. Sie gingen durch viele Orte und predigten Jesus Christus,
wobei sie alle Mühen für gering hielten, solange sie zur Ausbreitung des
Evangeliums und zur Gewinnung von Seelen für den Himmel beitrugen.

KAPITEL XIX. Der heilige Petrus gründet den Stuhl in Antiochia; er kehrt nach
Jerusalem zurück. — Er wird von heiligen Paulus besucht. Jahr 36 nach Jesus
Christus.
            Der heilige Petrus, der von Samaria zurückgekehrt war, verweilte einige Zeit
in Jerusalem, dann ging er in verschiedene Länder, um die Gnade des Herrn zu
predigen. Während er mit dem Eifer, der eines Apostelfürsten würdig ist, die Kirchen
besuchte, die hier und da gegründet wurden, erfuhr er, dass Simon der Magier aus
Samaria nach Antiochia gegangen war, um dort seine Betrügereien zu verbreiten. Er



beschloss daher, in diese Stadt zu gehen, um die Irrtümer dieses Feindes Gottes
und der Menschen zu zerstreuen. Als er in dieser Hauptstadt ankam, begann er
sofort, das Evangelium mit großem Eifer zu predigen, und es gelang ihm, so viele
Menschen zum Glauben zu bekehren, dass die Gläubigen dort anfingen, Christen
genannt zu werden, das heißt Anhänger Jesu Christi.
            Unter den berühmten Persönlichkeiten, die durch die Predigt des Petrus
bekehrt wurden, war der heilige Euodius. Bei der ersten Ankunft des Petrus lud er
ihn zu sich nach Hause ein, und der heilige Apostel schloss ihn ins Herz, gab ihm die
notwendige Unterweisung und, als er sah, dass er mit den notwendigen Tugenden
ausgestattet war, weihte er ihn zum Priester und dann zum Bischof, damit er in
seiner Abwesenheit seinen Platz einnehmen und ihm später in diesem Bischofsamt
nachfolgen könne.
            Als Petrus mit der Predigt in dieser Stadt beginnen wollte, stieß er auf
ernsthafte Hindernisse seitens des Statthalters, der ein Fürst namens Theophilus
war. Dieser ließ den heiligen Apostel ins Gefängnis werfen, da er als Erfinder einer
Religion, die der Staatsreligion widersprach, galt. Er wollte daher eine
Auseinandersetzung über die Dinge, die er predigte, und als er hörte, dass Jesus
Christus aus Liebe zu den Menschen am Kreuz gestorben war, sagte er: „Dieser ist
verrückt, man sollte ihm nicht mehr zuhören.“ Damit er dann als solcher angesehen
wurde, ließ er ihm zum Spott die Haare zur Hälfte abschneiden und ließ ihm einen
Kranz um den Kopf stehen, wie eine Krone. Was damals aus Verachtung getan
wurde, verwenden die Geistlichen jetzt zu Ehren, und es wird als Tonsur oder
Kopfschur bezeichnet, die an die Dornenkrone auf dem Haupt des göttlichen
Heilands erinnert.
            Als Petrus so behandelt wurde, bat er den Statthalter, ihn ein weiteres Mal
anzuhören. Als ihm dies gewährt wurde, sagte Petrus zu ihm: „Du, o Theophilus, bist
empört, weil du gehört hast, dass der Gott, den ich verehre, am Kreuz gestorben ist.
Ich hatte dir bereits gesagt, dass er Mensch geworden ist, und als Mensch solltest
du dich nicht so sehr wundern, dass er gestorben ist, denn das Sterben gehört zum
Menschen. Wisse außerdem, dass er freiwillig am Kreuz gestorben ist, weil er mit
seinem Tod allen Menschen das Leben geben wollte, indem er Frieden zwischen
seinem ewigen Vater und der Menschheit stiftete. Aber so wie ich dir sage, dass er
gestorben ist, so versichere ich dir, dass er durch seine eigene Kraft auferstanden
ist, nachdem er zuvor viele andere Tote auferweckt hatte.“ Theophilus, als er hörte,
dass er Tote auferweckt hatte, beruhigte sich und fügte mit einem Ausdruck des
Staunens hinzu: „Du sagst, dass dein Gott Tote auferweckte; wenn du in seinem
Namen meinen Sohn, der vor einigen Tagen gestorben ist, auferwecken kannst,
werde ich an das glauben, was du mir predigst.“ Der Apostel nahm die Einladung



an, ging zum Grab des jungen Mannes und betete vor vielen Menschen und rief ihn
im Namen Jesu Christi ins Leben zurück[17]. Dies führte dazu, dass der Statthalter
und die ganze Stadt an Jesus Christus glaubten.
            Theophilus wurde bald ein glühender Christ und bot, als Zeichen der
Wertschätzung und Verehrung des heiligen Petrus, ihm sein Haus an, damit er es
nach seinem Wunsch nutzen könne. Das Gebäude wurde in eine Kirche
umgewandelt, in der sich das Volk versammelte, um am göttlichen Opfer
teilzunehmen und die Predigten des heiligen Apostels zu hören. Um ihn dann
bequemer und besser hören zu können, stellten sie dort einen Stuhl auf, von dem
aus der Heilige die heiligen Lektionen erteilte.
            Es ist hier gut zu bemerken, dass sich der heilige Petrus drei Jahre lang,
soweit es ihm möglich war, in Jerusalem, der Hauptstadt Palästinas, aufhielt, wo die
Juden leichter mit ihm in Kontakt treten konnten. Im sechsunddreißigsten Jahr Jesu
Christi, sowohl wegen der Verfolgung in Jerusalem als auch um den Weg zur
Bekehrung der Heiden vorzubereiten, ließ er seinen Sitz in Antiochia nieder: das
heißt, er machte die Stadt Antiochia zu seinem gewöhnlichen Wohnsitz und zum
Zentrum der Gemeinschaft mit den anderen christlichen Kirchen.
            Petrus leitete diese Kirche von Antiochia sieben Jahre, bis er, von Gott
inspiriert, seinen Stuhl nach Rom verlegte, wie wir zu gegebener Zeit erzählen
werden.
            Die Gründung des Heiligen Stuhls in Antiochia wird besonders von Eusebius
von Cäsarea, dem heiligen Hieronymus, dem heiligen Leo dem Großen und von
einer großen Anzahl kirchlicher Schriftsteller erzählt. Die katholische Kirche begeht
dieses Ereignis am 22. Februar mit einer besonderen Feierlichkeit.
            Während der heilige Petrus von Antiochia nach Jerusalem gereist war, erhielt
er einen Besuch, der ihm sicherlich großen Trost brachte. Der heilige Paulus, der
durch ein erstaunliches Wunder zum Glauben bekehrt worden war, obwohl er von
Jesus Christus unterrichtet und von ihm selbst gesandt worden war, um das
Evangelium zu predigen, wollte dennoch zum heiligen Petrus gehen, um ihn als
Oberhaupt der Kirche zu verehren und von ihm die Ratschläge und Anweisungen zu
erhalten, die angebracht waren. Der heilige Paulus blieb fünfzehn Tage in Jerusalem
beim Apostelfürsten. Diese Zeit genügte ihm, denn neben den Offenbarungen, die
er von Jesus Christus erhalten hatte, hatte er sein Leben mit dem Studium der
heiligen Schrift verbracht und sich nach seiner Bekehrung unermüdlich mit der
Meditation und der Verkündigung des Wortes Gottes beschäftigt.

KAPITEL XX. Der heilige Petrus besucht mehrere Kirchen. — Er heilt den gelähmten
Aeneas. — Er erweckt die verstorbene Tabita auf. Jahr 38 nach Jesus Christus.



            Der heilige Petrus war vom göttlichen Heiland beauftragt worden, alle
Christen im Glauben zu bewahren; und da viele Kirchen von den Aposteln, Diakonen
und anderen Jüngern hier und da gegründet wurden, besuchte der heilige Petrus,
um die Einheit des Glaubens zu bewahren und die ihm vom Heiland verliehene
oberste Gewalt auszuüben, während er seinen gewöhnlichen Aufenthalt in Antiochia
hatte, persönlich die Kirchen, die zu dieser Zeit bereits gegründet worden waren
und sich im Aufbau befanden. An bestimmten Orten bestärkte er die Gläubigen im
Glauben, anderswo tröstete er diejenigen, die in der vergangenen Verfolgung
gelitten hatten, hier spendete er das Sakrament der Firmung, überall weihte er
dann Hirten und Bischöfe, die nach seinem Weggang weiterhin für die Kirchen und
die Herde Jesu Christi sorgen sollten.
            Auf dem Weg von einer Stadt zur anderen kam er zu den Heiligen, die in
Lydda lebten, einer Stadt, die etwa zwanzig Meilen von Jerusalem entfernt war. Die
Christen der frühen Zeit wurden wegen ihres tugendhaften und enthaltsamen
Lebens Heilige genannt, und mit diesem Namen sollten auch die Christen von heute
bezeichnet werden, die wie diese zur Heiligkeit berufen sind.
            Als er die Tore der Stadt Lydda erreichte, traf Petrus einen Gelähmten
namens Aeneas. Dieser war von Lähmung betroffen und völlig bewegungslos in den
Gliedern, und seit acht Jahren hatte er sich nicht mehr von seinem Bett bewegt. Als
Petrus ihn sah, wandte er sich, ohne dass er gebetet hatte, an ihn und sagte:
„Aeneas, der Herr Jesus Christus hat dich geheilt; steh auf und mach dir dein Bett
selbst.“ Aeneas stand gesund und kräftig auf, als ob er nie krank gewesen wäre.
Viele waren bei diesem Wunder anwesend, das sich bald in der ganzen Stadt und im
nahegelegenen Land Scharon verbreitete. Alle diese Bewohner, bewegt von der
göttlichen Güte, die auf spürbare Weise Zeichen ihrer unendlichen Macht gab,
glaubten an Jesus Christus und traten in den Schoß der Kirche ein.
            In geringer Entfernung von Lydda lag Joppe, eine weitere Stadt an den Ufern
des Mittelmeers. Hier lebte eine christliche Witwe namens Tabita, die wegen ihrer
Almosen und vieler Werke der Nächstenliebe allgemein die Mutter der Armen
genannt wurde. In jenen Tagen geschah es, dass sie krank wurde und nach kurzer
Krankheit starb, was bei allen den tiefsten Schmerz hinterließ. Nach dem damaligen
Brauch wuschen die Frauen ihren Leichnam und legten ihn auf die Terrasse, um ihn
zu gegebener Zeit zu bestatten.
            Da nun Lydda in der Nähe lag und sich in Joppe die Nachricht von dem
Wunder der Heilung des Aeneas verbreitet hatte, wurden zwei Männer dorthin
gesandt, um Petrus zu bitten, er möge kommen, um die verstorbene Tabita zu
sehen. Als er von dem Tod dieser tugendhaften Jüngerin Jesu Christi und dem
Wunsch der Christen hörte, dass er dorthin gehe, um sie auferstehen zu lassen,



machte sich Petrus sofort mit ihnen auf den Weg. Als er in Joppe ankam, führten ihn
die Jünger auf die Terrasse und zeigten ihm den Leichnam der Tabita und erzählten
ihm von den vielen guten Werken dieser heiligen Frau und baten ihn, sie
auferstehen zu lassen.
            Die Armen und Witwen, als sie von der Ankunft des Petrus hörten, liefen
weinend zu ihm und baten ihn, ihnen die gute Mutter zurückzugeben. „Sieh,“ sagt
eine, „dieses Kleid war das Werk ihrer Nächstenliebe“; „diese Tunika, die Sandalen
dieses Jungen,“ fügten andere hinzu, „sind alles Dinge, die sie gespendet hat.“ Bei
dem Anblick so vieler weinender Menschen und so vieler Werke der Nächstenliebe,
die erzählt wurden, wurde Petrus gerührt. Er stand auf und wandte sich dem
Leichnam zu und sagte: „Tabita, ich befehle dir im Namen Gottes, steh auf.“ Tabita
öffnete in diesem Moment die Augen und, als sie Petrus sah, setzte sie sich auf und
sprach mit ihm. Petrus nahm sie bei der Hand, richtete sie auf und rief die Jünger,
und gab ihnen die sehnlichst erwartete Mutter gesund und wohlbehalten zurück.
Großer Jubel erhob sich im ganzen Haus; von allen Seiten weinten sie vor Freude,
und es schien diesen guten Christen, als hätten sie in dieser einzigen Frau einen
Schatz zurückgewonnen, die wahrhaftig der Trost aller war. Aus dieser Tat sollen die
Armen lernen, gegenüber denen dankbar zu sein, die ihnen Almosen geben. Die
Reichen sollen lernen, was es bedeutet, barmherzig und großzügig gegenüber den
Armen zu sein.

KAPITEL XXI. Gott offenbart dem heiligen Petrus die Berufung der Heiden. — Er geht
nach Cäsarea und tauft die Familie des Hauptmanns Kornelius. Jahr 39 nach Jesus
Christus.
            Gott hatte durch seine Propheten mehrfach vorausgesagt, dass mit dem
Kommen des Messias alle Völker zur Erkenntnis des wahren Gottes berufen werden
würden.
            Der göttliche Heiland selbst hatte seinen Aposteln den ausdrücklichen
Befehl gegeben, indem er sagte: „Ite, docete omnes gentes“ (Geht hin und lehrt alle
Völker). Die Prediger des Evangeliums selbst hatten bereits einige Nichtjuden zum
Glauben geführt, wie sie es mit dem Eunuchen der Königin Kandake und mit
Theophilus, dem Statthalter von Antiochia, getan hatten; aber dies waren
besondere Fälle, und die Apostel hatten bis dahin fast ausschließlich das
Evangelium den Juden gepredigt, in Erwartung eines besonderen Hinweises des
Herrn, wann sie ohne Ausnahme auch die Heiden und Ungläubigen zum Glauben
führen sollten. Diese Offenbarung sollte sicherlich dem heiligen Petrus, dem Haupt
der Kirche, zuteilwerden. So beschreibt der heilige Text dieses denkwürdige
Ereignis.



            In Cäsarea, einer Stadt Palästinas, lebte ein gewisser Kornelius, ein
Hauptmann, d. h. ein Offizier einer Kohorte, einer Truppe von 100 Soldaten, der zur
italischen Legion gehörte, so genannt, weil sie aus italienischen Soldaten bestand.
            Die Heilige Schrift lobt ihn und sagt, dass er ein gottesfürchtiger und
frommer Mann war; diese Worte bedeuten, dass er ein Heide war, aber den
Götzendienst, in den er hineingeboren wurde, aufgegeben hatte, den wahren Gott
anbetete, viele Almosen gab und Gebete tat und religiös nach den Geboten der
rechten Vernunft lebte.
            Gott, der unendlich barmherzig ist und es nie versäumt, durch seine Gnade
denen zu Hilfe zu kommen, die von ihrer Seite aus tun, was sie können, sandte
einen Engel zu Kornelius, um ihn darüber zu unterrichten, was er tun sollte. Dieser
gute Soldat war gerade im Gebet, als er einen Engel in der Gestalt eines Mannes,
der in Weiß gekleidet war, vor sich erscheinen sah. „Kornelius,“ sagte der Engel. Er,
von Angst ergriffen, sah ihn an und sagte: „Wer bist du, Herr, was willst du?“ Da
sagte der Engel: „Gott hat deiner Almosen gedacht; deine Gebete sind zu seinem
Thron gelangt; und um deine Wünsche zu erfüllen, hat er mich gesandt, um dir den
Weg zum Heil zu zeigen. Darum sende nach Joppe und suche einen gewissen
Simon, der Petrus genannt wird. Er wohnt bei einem anderen Simon, einem Gerber,
der das Haus nahe am Meer hat. Von diesem Petrus wirst du alles erfahren, was
nötig ist, um gerettet zu werden.“ Kornelius zögerte nicht, der Stimme des Himmels
zu gehorchen, und rief zwei seiner Diener und einen Soldaten zu sich, allesamt
gottesfürchtige Menschen, erzählte ihnen von der Vision und befahl ihnen, sofort
nach Joppe zu gehen, um den Zweck zu erfüllen, den ihm der Engel angegeben
hatte.
            Sofort machten sie sich auf den Weg und, die ganze Nacht gehend, kamen
sie am Mittag des folgenden Tages in Joppe an, da die Entfernung zwischen diesen
beiden Städten etwa 40 Meilen beträgt. Kurz bevor sie dort ankamen, hatte auch
der heilige Petrus eine wunderbare Offenbarung, durch die ihm bestätigt wurde,
dass auch die Heiden zum Glauben berufen waren. Müde von seinen Mühen war der
heilige Apostel an diesem Tag zu seinem Gastgeber gekommen, um sich zu erholen,
und ging, wie gewohnt, zuerst in ein Zimmer im Obergeschoss, um zu beten.
Während er betete, schien es ihm, als sähe er, dass sich der Himmel öffnete und
aus seiner Mitte ein Gerät in Form eines großen Tuches zur Erde herabstieg, das, an
seinen vier Enden hochgehalten, ein großes Gefäß bildete, das mit allen Arten von
vierfüßigen Tieren, Schlangen und Vögeln gefüllt war, die nach dem Gesetz Mose
als unrein galten, d. h. weder gegessen noch Gott dargebracht werden durften.
            Zur gleichen Zeit hörte er eine Stimme, die sagte: „Komm, Petrus, schlachte
und iss.“ Der Apostel, erstaunt über diesen Befehl, antwortete: „Es soll nicht sein,



dass ich unreine Tiere esse, von denen ich mich immer ferngehalten habe.“ Die
Stimme fügte hinzu: „Nenne nicht unrein, was Gott rein gemacht hat.“ Nachdem
ihm dieselbe Vision dreimal wiederholt worden war, erhob sich das geheimnisvolle
Gefäß zum Himmel und verschwand.
            Die heiligen Väter erkennen in diesen unreinen Tieren die Sünder und alle,
die, in Laster und Irrtum verstrickt, durch das Blut Jesu Christi gereinigt und in
Gnade empfangen werden.
            Während Petrus darüber nachdachte, was diese Vision wohl bedeuten
könnte, kamen die drei Boten. In diesem Moment ließ Gott ihn sie erkennen und
befahl ihm, hinunterzugehen, ihnen entgegenzugehen und ohne Furcht mit ihnen zu
gehen. So ging er hinunter, sah sie und sagte: „Seht, ich bin der, den ihr sucht. Was
ist der Grund eures Kommens?“
            Nachdem er von der Vision des Kornelius und dem Grund ihrer Reise gehört
hatte, verstand er sofort die Bedeutung des geheimnisvollen Tuchs; deshalb
empfing er sie freundlich und ließ sie die Nacht bei sich wohnen. Am folgenden
Morgen, begleitet von sechs Jüngern, brach er von Joppe auf und machte sich mit
den Boten auf den Weg nach Cäsarea. Zu zehnt traten sie den Weg an.
            Nach zwei Tagen kam Petrus mit seiner ganzen Gefolgschaft in die Stadt, wo
ihn der Hauptmann mit großer Ungeduld erwartete. Dieser hatte, um seinen Gast
noch mehr zu ehren, seine Verwandten und Freunde versammelt, damit auch sie an
den himmlischen Segnungen teilnehmen konnten, die er bei der Ankunft des Petrus
vom Himmel zu erlangen hoffte. Als der gute Hauptmann, gemäß dem Befehl
Gottes, Petrus rief, um von ihm den göttlichen Willen zu erfahren, musste er sich
sicherlich eine große Vorstellung von ihm gemacht haben, da er ihn für eine
erhabene Persönlichkeit hielt, die anderen Menschen nicht ähnlich ist. Daher fiel
Kornelius, als Petrus in sein Haus trat, ihm entgegen und warf sich ihm zu Füßen,
um ihn zu verehren. Petrus, voller Demut, richtete ihn sofort auf und wies ihn darauf
hin, dass er ebenso wie er ein einfacher Mensch sei. Während sie weitersprachen,
traten sie in den Versammlungsraum ein.
            Dort erzählte Petrus vor allen Anwesenden von dem Befehl, den er von Gott
erhalten hatte, mit den Heiden zu verkehren und sie nicht mehr als abscheulich und
unrein zu beurteilen. „Nun bin ich hier bei euch,“ schloss er; „sagt mir daher, was
der Grund ist, warum ihr mich gerufen habt.“ Kornelius folgte der Aufforderung des
Petrus, erhob sich und erzählte, was ihm vier Tage zuvor widerfahren war, und
erklärte, dass er und alle, die dort versammelt waren, bereit seien, alles zu tun, was
er ihnen im Auftrag Gottes befehlen würde. Da begann Petrus, den Charakter des
Apostels des Herrn, des treuen Verwahrers der Religion und des Glaubens, zu
erklären und die ganze ehrwürdige Versammlung in den Hauptgeheimnissen des



Evangeliums zu lehren.
            Petrus setzte seine Rede fort, als der Heilige Geist sichtbar auf Kornelius und
seine Angehörigen herabkam und ihnen auf spürbare Weise die Gabe der
Zungenrede vermittelte, wodurch sie begannen, Gott zu verherrlichen und zu
lobpreisen. Der heilige Petrus, als er sah, dass dort fast dasselbe Wunder geschah,
das im Abendmahlssaal von Jerusalem geschehen war, rief aus: „Gibt es vielleicht
jemanden, der verhindern kann, dass wir diese taufen, die den Heiligen Geist
ebenso empfangen haben wie wir?“ Dann wandte er sich an seine Jünger und
befahl, dass sie alle taufen sollten. Die Familie des Kornelius war die erste in Rom
und Italien, die den Glauben annahm.
            Der heilige Petrus verzögerte, nachdem er sie alle getauft hatte, seine
Abreise aus Cäsarea; er blieb noch eine Weile, um die frommen Bitten des Kornelius
und aller Neugetauften zu erfüllen, die ihn darum drängten. Petrus nutzte diese
Zeit, um das Evangelium in dieser Stadt zu verkünden, und der Erfolg war so groß,
dass er beschloss, einen Hirten für diese Menge von Gläubigen zu ernennen. Dieser
war der heilige Zachäus, von dem im Evangelium die Rede ist, der daher zum
ersten Bischof von Cäsarea geweiht wurde[18].
            Diese Tatsache, nämlich die Aufnahme der Heiden in den Glauben,
verursachte eine gewisse Eifersucht unter den Gläubigen von Jerusalem, und es
fehlten nicht diejenigen, die öffentlich missbilligten, was der heilige Petrus getan
hatte. Aus diesem Grund hielt er es für gut, in diese Stadt zu gehen, um den
Verblendeten die Augen zu öffnen und bekannt zu machen, dass das, was er getan
hatte, auf Gottes Befehl geschah. Als er in Jerusalem ankam, traten einige zu ihm
und sprachen ihn mutig an: „Warum bist du zu unbeschnittenen Männern gegangen
und hast mit ihnen gegessen?“ Petrus erklärte in Gegenwart aller versammelten
Gläubigen, ohne auf diese Frage Rücksicht zu nehmen, den Grund für das, was er
getan hatte, und begann mit der Vision, die er in Joppe gehabt hatte, von dem
Gefäß, das mit allen Arten von unreinen Tieren gefüllt war, von dem Befehl, den er
von Gott erhalten hatte, sich von ihnen zu ernähren, von dem Widerwillen, den er
zeigte, zu gehorchen aus Angst, das Gesetz zu verletzen, und von der Stimme, die
sich erneut hörbar machte, um das, was von Gott gereinigt worden war, nicht mehr
unrein zu nennen. Dann schilderte er ausführlich, was im Haus des Kornelius
geschehen war und wie der Heilige Geist in Gegenwart vieler herabgekommen war.
Da beruhigte sich die ganze Versammlung, als sie die Stimme des Herrn in der des
Petrus erkannte, und lobte Gott, dass er die Grenzen seiner Barmherzigkeit
erweitert hatte.

KAPITEL XXII. Herodes lässt den heiligen Jakobus den Älteren enthaupten und den



heiligen Petrus ins Gefängnis werfen. — Aber er wird von einem Engel befreit. —
Tod des Herodes. Jahr 41 nach Jesus Christus.
            Während das Wort Gottes, das mit so viel Eifer von den Aposteln und
Jüngern gepredigt wurde, Früchte des ewigen Lebens unter den Juden und den
Heiden hervorbrachte, wurde Judäa von Herodes Agrippa regiert, dem Neffen jenes
Herodes, der den Kindermord in Bethlehem befohlen hatte.
            Von Ehrgeiz und Eitelkeit beherrscht, wünschte er sich verzweifelt, die
Zuneigung des Volkes zu gewinnen. Die Juden und insbesondere die Machthaber
wussten diese Neigung zu nutzen, um ihn zur Verfolgung der Kirche zu bewegen
und den Beifall der verdorbenen Juden im Blut der Christen zu suchen. Er begann
damit, den Apostel Jakobus ins Gefängnis zu werfen, um ihn dann zum Tode zu
verurteilen. Dieser ist Jakobus der Größere, der Bruder des Evangelisten Johannes,
ein treuer Freund des Petrus, der viele besondere Zeichen des Wohlwollens des
Heilands bei sich hatte.
            Dieser mutige Apostel predigte nach der Herabkunft des Heiligen Geistes
das Evangelium in Judäa; dann ging er (nach der Überlieferung) nach Spanien, wo er
einige zum Glauben bekehrte. Nach seiner Rückkehr nach Palästina bekehrte er
unter anderen einen gewissen Hermogenes, einen berühmten Mann; was Herodes
sehr missfiel und ihm als Vorwand diente, ihn ins Gefängnis zu werfen. Vor Gericht
zeigte er so viel Festigkeit in seiner Antwort und seinem Bekenntnis zu Jesus
Christus, dass der Richter darüber erstaunt war. Sein eigener Ankläger, bewegt von
so viel Standhaftigkeit, gab den Judentum auf und erklärte sich öffentlich zum
Christen, und wurde als solcher ebenfalls zum Tode verurteilt. Während beide zum
Henker geführt wurden, wandte er sich an den heiligen Jakobus und bat ihn um
Verzeihung für das, was er gegen ihn gesagt und getan hatte. Der heilige Apostel,
ihm einen liebevollen Blick zuwerfend, sagte zu ihm: „Pax tecum“ (Friede sei mit
dir). Dann umarmte und küsste er ihn und erklärte, dass er ihm von ganzem Herzen
vergebe, ja, dass er ihn wie einen Bruder liebe. Von hier wird gesagt, dass das
Zeichen des Friedens und der Vergebung entstanden ist, das unter den Christen
und besonders beim Opfer der heiligen Messe verwendet wird.
            Nachdem diese beiden großzügigen Bekenner des Glaubens enthauptet
worden waren, gingen sie, um sich ewig im Himmel zu vereinen.
            Ein solcher Tod betrübte die Gläubigen sehr, erfreute aber die Juden über
alle Maßen, die, mit dem Tod der Religionsführer, dachten, sie könnten der Religion
selbst ein Ende setzen. Herodes, der sah, dass der Tod des heiligen Jakobus den
Juden gefiel, dachte, ihnen einen süßeren Anblick zu verschaffen, indem er den
heiligen Petrus ins Gefängnis werfen ließ, um ihn dann ihrem blinden Zorn
auszuliefern. Und da es die Woche der ungesäuerten Brote war, die für die Juden



eine Zeit der Freude und der Vorbereitung auf das Passah ist, wollte er die
öffentliche Freude nicht mit der Hinrichtung eines vermeintlich Schuldigen trüben.
Daher ließ er ihn mit Ketten beladen zwischen zwei Wachen führen und ordnete an,
dass er mit aller Vorsicht in einem dunklen Gefängnis bis zum Ende dieses Festes
bewacht werden sollte. Er gab dann strenge Anweisung, dass sechzehn Soldaten
zur Wache aufgestellt werden sollten, die Tag und Nacht abwechselnd die
Bewachung des eisernen Gefängnisses übernahmen, das auf einen Weg der Stadt
führte. Sicher wusste dieser König, dass Petrus schon früher ins Gefängnis geworfen
worden war und auf ganz wunderbare Weise entkommen war, und wollte nicht, dass
ihm so etwas noch einmal passierte. Aber all diese Vorsichtsmaßnahmen, eisernen
Türen, Ketten, Wächter und Wachen dienten nur dazu, das Werk Gottes noch mehr
hervorzuheben.
            Da das mächtigste Werkzeug, das der Heiland den Christen hinterlassen hat,
das Gebet ist, versammelten sich die Gläubigen, die ihres gemeinsamen Vaters und
Hirten beraubt waren, weinend um die Gefangenschaft des Petrus und richteten
unaufhörlich Gebete an Gott, dass er ihn von der drohenden Gefahr befreien möge.
Obwohl diese Gebete sehr eifrig waren, gefiel es dem Herrn, ihren Glauben und ihre
Geduld einige Tage auf die Probe zu stellen, um die Wirkungen der göttlichen
Allmacht noch mehr bekannt zu machen.
            Es war bereits die Nacht vor dem Tag, der für Petrus’ Tod festgesetzt war. Er
war ganz den göttlichen Anordnungen ergeben, ebenso bereit zu leben oder zu
sterben für die Ehre seines Herrn; daher verweilte er im Dunkel dieses
schrecklichen Gefängnisses mit der größten Seelenruhe. Petrus schlief, aber für ihn
wachte derjenige, der versprochen hatte, seine Kirche zu unterstützen. Es war
Mitternacht und alles war in tiefem Schweigen, als plötzlich ein strahlendes Licht
das ganze Gefängnis erleuchtete. Und siehe da, ein von Gott gesandter Engel
rüttelte Petrus auf, indem er ihm sagte: „Schnell, steh auf.“ Bei diesen Worten
lösten sich beide Ketten und fielen von seinen Händen. Dann fuhr der Engel fort:
„Zieh dir sofort die Kleider an und die Schuhe an die Füße.“ Petrus tat alles, und der
Engel fuhr fort und sagte zu ihm: „Leg dir auch den Mantel auf die Schultern und
folge mir.“ Petrus gehorchte; aber es schien ihm, als wäre alles ein Traum und als
wäre er außer sich. Inzwischen, da die Türen des Gefängnisses offen waren, trat er
hinaus und folgte dem Engel, der vor ihm ging. Nachdem sie an der ersten und
zweiten Wache vorbeigegangen waren, ohne dass diese das geringste Zeichen
gaben, sie zu sehen, kamen sie zu dem riesigen Eisentor, das aus dem
Gefängnisgebäude in die Stadt führte. Diese Tür öffnete sich von selbst. Nachdem
sie also hinausgegangen waren, gingen sie ein Stück zusammen, bis der Engel
verschwand. Dann dachte Petrus bei sich: „Nun sehe ich, dass der Herr tatsächlich



seinen Engel gesandt hat, um mich aus der Hand Herodes und aus dem Urteil zu
befreien, das die Juden erwarteten, dass er über mich fällen würde.“ Nachdem er
dann gut den Ort betrachtet hatte, ging er direkt zum Haus einer gewissen Maria,
der Mutter von Johannes, mit dem Beinamen Markus, wo viele Gläubige versammelt
waren, um zu beten und Gott zu bitten, dass er sich des Hauptes seiner Kirche
erbarmen möge.
            Als Petrus zu diesem Haus kam, klopfte er an die Tür. Ein Mädchen namens
Rosa ging hin, um zu sehen, wer es war. „Wer ist da?“ fragte sie. Und Petrus: „Ich
bin es, mach auf.“ Das Mädchen, das seine Stimme gut erkannte, war fast außer
sich vor Freude, achtete nicht mehr darauf, die Tür zu öffnen, und lief, ihn draußen
lassend, um den Herren Bescheid zu geben. „Wisst ihr nicht? Es ist Petrus.“ Aber sie
sagten: „Du redest wirres Zeug, Petrus ist im Gefängnis und kann zu dieser Stunde
nicht hier sein.“ Aber sie behauptete weiterhin, dass es wirklich er sei. Da fügten sie
hinzu: „Der, den du gesehen oder gehört hast, wird vielleicht sein Engel sein, der in
seiner Gestalt gekommen ist, um uns einige Nachrichten zu überbringen.“ Während
sie mit dem Mädchen diskutierten, klopfte Petrus immer lauter und sagte: „He,
macht auf.“ Das veranlasste sie, eilig zu öffnen, und sie erkannten, dass es wirklich
Petrus war.
            Allen schien es ein Traum zu sein, und jeder dachte, einen Toten
auferstanden zu sehen. Einige fragten, wer ihn befreit hatte, andere wann, einige
waren ungeduldig zu erfahren, ob ein Wunder geschehen sei.
            Dann, um sie alle zu besänftigen, gab Petrus mit der Hand ein Zeichen, dass
sie schweigen sollten, und erzählte der Reihe nach, was mit dem Engel geschehen
war und wie er ihn aus dem Gefängnis befreit hatte. Jeder weinte vor Rührung und
lobte Gott, dankte ihm für die Gnade, die er ihnen erwiesen hatte.
            Petrus, der sein Leben in Jerusalem nicht mehr für sicher hielt, sagte zu den
Jüngern: „Geht und berichtet diese Dinge Jakobus (dem Kleinen, Bischof von
Jerusalem) und den anderen Brüdern und befreit sie von der Sorge, in der sie wegen
mir sind. Was mich betrifft, halte ich es für ratsam, diese Stadt zu verlassen und
woanders hinzugehen.“
            Als die Nachricht verbreitet wurde, dass Gott so wunderlich das Haupt der
Kirche gerettet hatte, waren alle Gläubigen lebhaft getröstet.
            Die katholische Kirche feiert das Andenken an dieses glorreiche Ereignis am
ersten August unter dem Titel Fest des heiligen Petrus in Ketten (Petri Kettenfeier).
            Doch was wurde aus Herodes und seinen Wachen? Als es Tag wurde, gingen
die Wachen, die nichts gehört oder gesehen hatten, frühmorgens, zum Gefängnis;
als sie dann Petrus nicht mehr fanden, waren sie in tiefster Bestürzung. Die Sache
wurde sofort Herodes berichtet, der anordnete, nach Petrus zu suchen, aber es war



ihm nicht möglich, ihn zu finden. Da wurde er zornig und ließ die Soldaten vor
Gericht stellen und ließ sie alle zum Tode verurteilen, vielleicht wegen des
Verdachts auf Nachlässigkeit oder Untreue, da alle Gefängnistüren offen
vorgefunden wurden.
            Aber der unglückliche Herodes ließ nicht lange auf sich warten, um den Preis
für die Ungerechtigkeiten und die Qualen zu zahlen, die er den Anhängern Jesu
Christi zugefügt hatte. Aus politischen Gründen war er von Jerusalem in die Stadt
Cäsarea gegangen, und während er die Beifallsbekundungen genoss, mit denen das
Volk ihn wahnsinnig verehrte und ihn Gott nannte, wurde er im selben Moment von
einem Engel des Herrn getroffen; er wurde aus dem Platz hinausgebracht und
verschied unter unsäglichen Schmerzen, von Würmern gefressen.
            Dieses Ereignis zeigt, wie fürsorglich Gott seinen treuen Dienern zu Hilfe
kommt, und gibt eine schreckliche Warnung an die Bösen. Diese müssen die Hand
Gottes sehr fürchten, der auch im gegenwärtigen Leben diejenigen streng bestraft,
die die Religion verachten, sei es in heiligen Dingen oder in der Person ihrer Diener.

KAPITEL XXIII. Petrus in Rom. — Er verlegt den apostolischen Stuhl dorthin. — Sein
erster Brief. — Fortschritt des Evangeliums. Jahr 42 nach Jesus Christus.
            Der Apostel Petrus beschloss, nachdem er Jerusalem auf den Antrieb des
Heiligen Geistes verlassen hatte, den Heiligen Stuhl nach Rom zu verlegen.
            Nachdem er sieben Jahre lang seinen Stuhl in Antiochia innegehabt hatte,
machte er sich daher auf den Weg nach Rom. Auf seiner Reise predigte er Jesus
Christus in Pontus und Bithynien, die zwei weiten Provinzen Kleinasiens sind.
Während er seine Reise fortsetzte, predigte er das heilige Evangelium in Sizilien und
in Neapel, wobei er dieser Stadt den heiligen Asprenas zum Bischof gab. Schließlich
kam er im Jahr zweiundvierzig nach Jesus Christus in Rom an, als ein Kaiser namens
Claudius herrschte.
            Petrus fand diese Stadt in einem wirklich bedauerlichen Zustand vor. Es war,
sagt Leo, ein riesiges Meer der Ungerechtigkeit, ein Sumpf aller Laster, ein Wald
von tobenden Tieren. Die Straßen und Plätze waren mit bronzenen und steinernen
Statuen gesät, die wie Götter verehrt wurden, und vor diesen schrecklichen
Abbildern wurden Räucherwerk verbrannt und Opfer dargebracht. Der Teufel selbst
wurde mit abscheulichen Unreinheiten geehrt; die schändlichsten Taten wurden als
Tugendakte angesehen. Hinzu kamen die Gesetze, die jede neue Religion verboten.
Die götzendienerischen Priester und Philosophen waren ebenfalls schwere
Hindernisse. Außerdem handelte es sich darum, eine Religion zu predigen, die den
Kult aller Götter missbilligte, jede Art von Laster verurteilte und die höchsten
Tugenden gebot.



            All diese Schwierigkeiten hielten den Eifer des Apostelfürsten nicht auf,
sondern entfachten ihn noch mehr im Wunsch, diese elende Stadt von den
Dunkelheiten des Todes zu befreien. Petrus trat also, gestützt auf die einzige Hilfe
des Herrn, in Rom ein, um aus der Metropole des Reiches den ersten Sitz des
Priestertums, das Zentrum des Christentums zu bilden.
            Die Berühmtheit der Tugenden und Wunder Jesu Christi war jedoch bereits
dort angekommen. Pilatus hatte darüber dem Kaiser Tiberius Bericht erstattet, der,
bewegt beim Lesen des heiligen Lebens und des Todes des Heilands, beschlossen
hatte, ihn unter die römischen Götter aufzunehmen. Aber der Herr des Himmels und
der Erde wollte nicht mit den törichten Göttern der Heiden verwechselt werden; und
sorgte dafür, dass der römische Senat den Vorschlag Tiberius als gegen die Gesetze
des Reiches ablehnte[19].
            Petrus begann, das Evangelium den Juden zu predigen, die damals in
Trastevere lebten, das heißt in einem Stadtteil Roms, der jenseits des Tiber lag. Von
der Synagoge der Juden aus ging er über, um den Heiden zu predigen, die mit
wahrer Freude eilig kamen, um die Taufe zu empfangen. Ihre Zahl wurde so groß
und ihr Glaube so lebendig, dass der heilige Paulus kurz darauf Trost bei den
Römern fand, indem er diese Worte schrieb: „Euer Glaube wird verkündet“, das
heißt, er macht von sich reden, breitet seinen Ruhm über die ganze Welt aus[20].
Und nicht nur auf das einfache Volk fielen die Segnungen des Himmels, sondern
auch auf Personen von erstem Adel. Man sah hochgestellte Männer, die die
höchsten Ämter Roms bekleideten, den Kult der falschen Götter aufgeben, um sich
unter das sanfte Joch Jesu Christi zu begeben. Eusebius, Bischof von Cäsarea, sagt,
dass Petrus’ Argumente so stark waren und sich mit solcher Süße in die Herzen der
Zuhörer einschlichen, dass er Herr über ihre Zuneigung wurde und alle von den
Worten des Lebens, die ihm aus dem Mund kamen, wie verzaubert waren und sich
nicht satt hören konnten. So groß war die Zahl derjenigen, die die Taufe erbitten,
dass Petrus, unterstützt von anderen seiner Gefährten, sie am Ufer des Tiber
spendete, auf die gleiche Weise, wie Johannes der Täufer sie am Ufer des Jordan
gespendet hatte[21].
            Als Petrus in Rom ankam, wohnte er im Vorort Trastevere, nicht weit von
dem Ort, wo später die Kirche Santa Cecilia erbaut wurde. Von hier entstand die
besondere Verehrung, die die Einwohner von Trastevere bis heute der Person des
Papstes entgegenbringen. Unter den ersten, die den Glauben empfingen, war ein
Senator namens Pudens, der die höchsten Ämter des Staates bekleidet hatte. Er
gewährte dem Apostelfürsten in seinem Haus Gastfreundschaft, und er nutzte dies,
um die göttlichen Mysterien zu feiern, den Gläubigen die heilige Eucharistie zu
spenden und die Glaubenswahrheiten denen zu erklären, die kamen, um ihm



zuzuhören. Dieses Haus wurde bald in einen Tempel umgewandelt, der Gott unter
dem Titel des Hirten geweiht wurde; es ist der älteste christliche Tempel in Rom,
und man glaubt, dass es derselbe ist, der heute Santa Pudenziana genannt wird.
Fast gleichzeitig wurde eine weitere Kirche von demselben Apostel gegründet, die
man für diejenige hält, die heutzutage San Pietro in Vincoli (St. Peter in den Ketten)
genannt wird.
            Der heilige Petrus, der sah, wie Rom für die Aufnahme des Lichtes des
Evangeliums so gut geeignet war und gleichzeitig ein sehr geeigneter Ort war, um
mit allen Ländern der Welt in Verbindung zu treten, errichtete seine Kathedra in
Rom, das heißt, er setzte fest, dass Rom Zentrum und Ort seiner besonderen
Wohnung sein sollte, an den sich die verschiedenen christlichen Nationen in ihren
religiösen Zweifeln und in ihren verschiedenen geistlichen Bedürfnissen wenden
konnten und sollten. Die katholische Kirche begeht das Fest der Errichtung der
Kathedra des heiligen Petrus in Rom am 18. Januar.
            Es sei hier daran erinnert, dass mit dem Sitz oder der Kathedra des heiligen
Petrus nicht der materielle Stuhl gemeint ist, sondern die Ausübung jener höchsten
Autorität, die ihm von Jesus Christus übertragen wurde, insbesondere als er ihm
sagte, dass alles, was er auf Erden binden oder lösen würde, auch im Himmel
gebunden oder gelöst sein würde. Es ist die Ausübung jener Autorität, die ihm von
Jesus Christus gegeben wurde, um die universelle Herde der Gläubigen zu weiden,
die anderen Hirten in der Einheit des Glaubens und der Lehre zu unterstützen und
zu bewahren, wie es die Päpste von Petrus bis zum regierenden Leo XIII. immer
getan haben.
            Da es Petrus aufgrund seiner Tätigkeit in Rom nicht mehr möglich war, die
von ihm gegründeten Kirchen in verschiedenen Ländern zu besuchen, schrieb er
einen langen und erhabenen Brief, der sich besonders an die Christen richtete, die
im Pontos, in Galatien, in Bithynien und in Kappadokien lebten, die Provinzen
Kleinasiens sind. Er, als liebevoller Vater, richtet das Wort an seine Kinder, um sie
zu ermutigen, in dem Glauben standhaft zu sein, den er ihnen gepredigt hatte, und
warnt sie besonders, sich vor den Irrtümern zu hüten, die die Häretiker seit jener
Zeit gegen die Lehre Jesu Christi verbreiteten.
            Er schließt diesen Brief mit den folgenden Worten: „Euch, ihr Ältesten, das
heißt Bischöfe und Priester, beschwöre ich, die Herde Gottes zu weiden, die von
euch abhängt, und sie nicht gewaltsam, sondern freiwillig zu leiten; nicht aus Liebe
zu schäbigem Gewinn, sondern mit willigem Herzen und indem ich euch zum Vorbild
für eure Herde mache. Ihr aber, o Jünglinge, ihr alle, o Christen, seid den Priestern
mit wahrer Demut unterworfen, denn Gott widersteht den Hochmütigen und gibt
den Demütigen Gnade. Seid maßvoll und wacht, denn der Teufel, euer Feind, geht



umher wie ein brüllender Löwe und sucht, wen er verschlingen kann, aber
widersteht ihm mutig im Glauben.
            Die Christen, die in Babylon sind (das heißt in Rom), grüßen euch, und
besonders grüßt euch Markus, mein Sohn in Christus.
            Die Gnade des Herrn sei mit euch allen, die ihr in Jesus Christus lebt. So sei
es.[22]“
            Die Römer, die mit großem Eifer den von Petrus gepredigten Glauben
angenommen hatten, äußerten gegenüber dem heiligen Markus, einem treuen
Jünger des Apostels, den sehnlichen Wunsch, er möge aufschreiben, was Petrus
predigte. Der heilige Markus hatte tatsächlich den Apostelfürsten auf mehreren
Reisen begleitet und ihn in vielen Ländern predigen hören. Daher war er, aus dem,
was er in den Predigten und in den vertraulichen Gesprächen mit seinem Meister
gehört hatte, und auf ganz besondere Weise erleuchtet und inspiriert vom Heiligen
Geist, in der Lage, die frommen Wünsche dieser Gläubigen zu erfüllen. Daher
machte er sich daran, das Evangelium zu schreiben, das heißt einen treuen Bericht
über die Taten des Heilands; und das ist das, was wir heute unter dem Namen
Evangelium nach Markus haben.
            Der heilige Petrus sandte von Rom aus verschiedene seiner Jünger in
verschiedene Teile Italiens und in viele Länder der Welt. Er sandte den heiligen
Apollinaris nach Ravenna, den heiligen Trophimus nach Gallien, genau in die Stadt
Arles, von wo aus sich das Evangelium in die anderen Orte Frankreichs verbreitete;
er sandte den heiligen Markus nach Alexandria in Ägypten, um in seinem Namen
diese Kirche zu gründen. So hatten die Stadt Rom, die Hauptstadt des gesamten
Römischen Reiches, die Stadt Alexandria, die die erste nach Rom war, und die Stadt
Antiochia, die Hauptstadt des gesamten Ostens, den Apostelfürsten als Gründer und
wurden daher zu den drei ersten Patriarchatssitzen, unter denen die Herrschaft der
katholischen Welt mehrere Jahrhunderte lang aufgeteilt war, unbeschadet der
Abhängigkeit der alexandrinischen und antiochenischen Patriarchen vom römischen
Papst, dem Haupt der gesamten Kirche, dem universalen Hirten und dem Zentrum
der Einheit. Während der heilige Petrus viele seiner Jünger aussandte, um das
Evangelium anderswo zu predigen, ordinierte er in Rom Priester, weihte Bischöfe,
von denen er den heiligen Zinus zu seinem Stellvertreter erwählte, der ihn in den
Fällen vertrat, in denen er die Stadt wegen einer schweren Angelegenheit verlassen
musste.

KAPITEL XXIV. Der heilige Petrus legt auf dem Konzil von Jerusalem eine Sache fest.
— Der heilige Jakobus bestätigt sein Urteil. Jahr 50 nach Jesus Christus.
            Rom war die gewöhnliche Wohnstätte des Apostelfürsten, aber seine Sorge



musste sich auf alle gläubigen Christen erstrecken. Wenn also Schwierigkeiten oder
Fragen bezüglich religiöser Dinge auftraten, sandte er einige seiner Jünger oder
schrieb Briefe zu diesem Thema und manchmal ging er selbst persönlich, wie er es
in dem Fall tat, als in Antiochia eine Frage zwischen Juden und Heiden aufkam.
            Die Juden glaubten, dass es notwendig sei, die Beschneidung zu empfangen
und alle Zeremonien des Mose einzuhalten, um gute Christen zu sein. Die Heiden
weigerten sich, sich dieser Forderung der Juden zu unterwerfen, und die Sache kam
so weit, dass sie großen Schaden und Skandal unter den einfachen Gläubigen und
sogar unter den Predigern des Evangeliums verursachte. Daher hielten die heiligen
Paulus und Barnabas es für gut, das Urteil des Hauptes der Kirche und der anderen
Apostel einzuholen, damit sie mit ihrer Autorität alle Zweifel ausräumen könnten.
            Petrus begab sich daher von Rom nach Jerusalem, um ein allgemeines Konzil
einzuberufen. Denn wenn der Herr dem Haupt der Kirche seinen Beistand zugesagt
hat, damit sein Glaube nicht wankt, so steht er ihm gewiss auch bei, wenn die
wichtigsten Hirten der Kirche mit ihm versammelt sind; umso mehr, als Jesus
Christus uns versicherte, dass er tatsächlich in der Mitte derer ist, die sich in seinem
Namen versammeln, auch wenn es nur zwei sind. Als der Fürst der Apostel also in
dieser Stadt ankam, lud er alle anderen Apostel und alle führenden Hirten ein, die er
bekommen konnte; dann trugen Paulus und Barnabas, die im Konzil empfangen
wurden, in voller Versammlung ihre Botschaft im Namen der Heiden von Antiochia
vor; sie zeigten die Gründe und die Ängste beider Seiten und baten um ihre
Entscheidung für die Ruhe und Sicherheit der Gewissen. „Es gibt“, sagte der heilige
Paulus, „einige von der Sekte der Pharisäer, die geglaubt haben und behaupten,
dass es notwendig sei, dass auch die Heiden wie die Juden beschnitten werden und
das Gesetz des Mose befolgen, wenn sie das Heil erlangen wollen.“
            Diese ehrwürdige Versammlung griff diesen Punkt auf, und nach reiflicher
Überlegung erhob sich Petrus und sprach: „Brüder, ihr wisst wohl, wie Gott mich
erwählt hat, um den Heiden das Licht des Evangeliums und die Wahrheiten des
Glaubens bekannt zu machen, wie es bei Kornelius dem Hauptmann und seiner
ganzen Familie geschah. Nun hat Gott, der die Herzen der Menschen kennt, diesen
guten Heiden Zeugnis gegeben, indem er den Heiligen Geist auf sie herabgesandt
hat, wie er es auch auf uns getan hatte, und hat keinen Unterschied zwischen uns
und ihnen gemacht, was zeigt, dass der Glaube sie von den Unreinheiten gereinigt
hat, die sie zuvor von der Gnade ausschlossen hatten. Daher ist die Sache klar:
Ohne Beschneidung sind die Heiden durch den Glauben an Jesus Christus
gerechtfertigt. Warum also wollen wir Gott in Versuchung führen, als wollten wir ihn
herausfordern, uns einen sichereren Beweis für seinen Willen zu geben? Warum
wollen wir diesen unseren heidnischen Brüdern ein Joch auferlegen, das wir und



unsere Väter nur mit Mühe tragen konnten? Daher glauben wir, dass allein durch
die Gnade unseres Herrn Jesus Christus sowohl die Juden als auch die Heiden
gerettet werden müssen.“
            Nach dem Urteil des Stellvertreters Jesu Christi verstummte und beruhigte
sich die gesamte Versammlung. Paulus und Barnabas bestätigten, was Petrus
gesagt hatte, indem sie von den Bekehrungen und Wundern erzählten, die Gott sich
gefallen ließ, durch ihre Hände unter den Heiden zu wirken, die sie zum Evangelium
bekehrt hatten.
            Als Paulus und Barnabas zu Ende gesprochen hatten, bestätigte der heilige
Jakobus, Bischof von Jerusalem, das Urteil des Petrus und sagte: „Brüder, jetzt hört
auch auf mich. Petrus sagte wohl, dass Gott von Anfang an den Heiden Gnade
erwiesen hat, indem er ein Volk bildete, das seinen heiligen Namen verherrlichen
sollte. Nun wird dies durch die Worte der Propheten bestätigt, die wir in diesen
Tatsachen erfüllt sehen. Daher urteile ich mit Petrus, dass die Heiden nicht
beunruhigt werden sollen, nachdem sie sich zu Jesus Christus bekehrt haben; nur
scheint es mir, dass ihnen aus Rücksicht auf das schwache Gewissen ihrer jüdischen
Brüder und um die Vereinigung dieser beiden Völker zu erleichtern, untersagt
werden soll, Götzenopfer, ersticktes Fleisch und Blut zu essen; und auch Unzucht sei
verboten.“
            Diese letzte Sache, nämlich die Unzucht, musste nicht verboten werden, da
sie ganz und gar den Geboten der Vernunft widersprach und im sechsten Artikel des
Dekalogs verboten war. Dennoch wurde dieses Verbot bezüglich der Heiden
erneuert, weil sie bei der Verehrung ihrer falschen Götter dachten, es sei
rechtmäßig, ja sogar angenehm, unreine und unzüchtige Dinge darzubringen.
            Das so vom heiligen Jakobus bestätigte Urteil des heiligen Petrus gefiel dem
gesamten Konzil; daher beschlossen sie einvernehmlich, maßgebliche Personen zu
wählen, die mit Paulus und Barnabas nach Antiochia gesandt werden sollten. Ihnen
wurden im Namen des Konzils Briefe übergeben, die die getroffenen
Entscheidungen enthielten. Die Briefe hatten folgenden Wortlaut: „Apostel und
Priester, Brüder, an die heidnischen Brüder, die in Antiochia, in Syrien, in Kilikien
sind, Grüße. Nachdem wir erfahren haben, dass einige, die von hier kommen, euer
Gewissen mit willkürlichen Vorstellungen beunruhigt und bedrängt haben, ist es
uns, die wir hier versammelt sind, gut erschienen, Paulus und Barnabas zu erwählen
und zu euch zu senden, Männer, die uns lieb sind und die ihr Leben geopfert und
sich der Gefahr ausgesetzt haben für den Namen unseres Herrn Jesus Christus. Mit
ihnen senden wir Silas und Judas, die euch durch die Übergabe unserer Briefe
dieselben Wahrheiten mündlich bestätigen werden. Denn der Heilige Geist und wir
haben beschlossen, euch keine andere Verpflichtung aufzuerlegen als die, die ihr



einhalten müsst, nämlich dass ihr euch von Götzenopfern, von ersticktem Fleisch,
von Blut und von Unzucht enthalten sollt. Wenn ihr euch dieser Dinge enthaltet,
wird es euch gut gehen. Habt Frieden.“
            Dies war das erste allgemeine Konzil, dem der heilige Petrus vorstand, der
als Apostelfürst und Oberhaupt der Kirche mit Hilfe des Heiligen Geistes die Sache
festlegte. So muss jeder gläubige Christ glauben, dass die Festlegungen der
allgemeinen Konzilien, die vom Papst, dem Stellvertreter Jesu Christi und Nachfolger
des heiligen Petrus, einberufen und bestätigt wurden, ganz sichere Wahrheiten sind,
die ebenso glaubwürdig sind, als ob sie aus dem Munde des Heiligen Geistes
kämen, weil sie die Kirche mit ihrem Haupt darstellen, dem Gott ihre Unfehlbarkeit
bis zum Ende der Zeiten verheißen hat.

KAPITEL XXV. Der heilige Petrus überträgt dem heiligen Paulus und dem heiligen
Barnabas die Fülle des Apostolats. — Er wird vom heiligen Paulus unterrichtet. — Er
kehrt nach Rom zurück. Jahr 54 nach Jesus Christus.
            Gott hatte bereits mehrmals bekannt gemacht, dass er die heiligen Paulus
und Barnabas aussenden wollte, um den Heiden zu predigen. Aber bis dahin übten
sie ihren heiligen Dienst als einfache Priester aus, und vielleicht auch als Bischöfe,
ohne dass ihnen die Fülle des Apostolats noch verliehen worden war. Als sie dann
wegen des Konzils nach Jerusalem gingen und die Wunder erzählten, die Gott durch
sie unter den Heiden gewirkt hatte, hielten sie auch besondere Gespräche mit den
heiligen Petrus, Jakobus und Johannes. Sie erzählten, so der heilige Text, große
Wunder denjenigen, die die ersten Ämter in der Kirche innehatten, unter denen
sicherlich die drei genannten Apostel waren, die sich als die drei Hauptsäulen der
Kirche betrachteten. Bei dieser Gelegenheit, so der heilige Augustinus, übertrug
Petrus als Oberhaupt der Kirche, Stellvertreter Jesu Christi und göttlich inspiriert,
Paulus und Barnabas die Fülle des Apostolats, mit dem Auftrag, das Licht des
Evangeliums zu den Heiden zu bringen. So wurde der heilige Paulus in den Rang
eines Apostels erhoben, mit der gleichen Fülle von Vollmachten, die die anderen
Apostel, die von Jesus Christus eingesetzt wurden, genossen.
            Während Petrus und Paulus in Antiochia verweilten, geschah ein Vorfall, der
erwähnenswert ist. Der heilige Petrus war sich sicherlich bewusst, dass die
Zeremonien des Gesetzes des Mose für die Heiden nicht mehr verpflichtend waren;
dennoch, wenn er mit den Juden war, aß er nach jüdischer Art, aus Angst, sie zu
verärgern, wenn er anders handelte. Diese Nachgiebigkeit führte dazu, dass viele
Heiden im Glauben erkalten; daher entstand eine Abneigung zwischen Heiden und
Juden, und das Band der Liebe, das den Charakter der wahren Nachfolger Jesu
Christi bildet, wurde gebrochen. Der heilige Petrus war sich der Gerüchte, die



wegen dieser Sache entstanden, nicht bewusst. Aber der heilige Paulus, der
bemerkte, dass dieses Verhalten von Petrus Skandal in der Gemeinschaft der
Gläubigen erzeugen könnte, dachte daran, ihn öffentlich zurechtzuweisen, indem er
sagte: „Wenn du als Jude durch den Glauben erkannt hast, dass du wie die Heiden
leben kannst und nicht wie die Juden, warum willst du mit deinem Beispiel die
Heiden zwingen, das jüdische Gesetz zu befolgen?“ Petrus war sehr erfreut über
diesen Hinweis, da durch diese Tat öffentlich vor allen Gläubigen bekannt wurde,
dass das Zeremonialgesetz des Mose nicht mehr verpflichtend war, und als jemand,
der anderen die Demut Christi Jesus predigte, wusste er, sie selbst zu praktizieren,
ohne das geringste Zeichen des Unmuts zu zeigen. Von da an hatte er keine
Rücksicht mehr auf das Zeremonialgesetz des Mose.
            Hier ist jedoch mit den heiligen Vätern festzuhalten, dass das, was der
heilige Petrus tat, nicht an sich schlecht war, sondern den Christen Anlass zur
Zwietracht gab. Der heilige Petrus soll auch mit dem heiligen Paulus darin
übereingestimmt haben, dass die Korrektur öffentlich gemacht werden muss, damit
die Abschaffung des mosaischen Zeremonialgesetzes besser bekannt wird.
            Von Antiochia aus zog er weiter, um in verschiedenen Städten zu predigen,
bis er von Gott gewarnt wurde, nach Rom zurückzukehren, um den Gläubigen in
einer heftigen Verfolgung, die gegen die Christen geführt wurde, beizustehen. Als
Petrus in dieser Stadt ankam, herrschte Nero, ein Mann voller Laster und daher dem
Christentum höchst abgeneigt, über das Reich. Er hatte verschiedene Teile der
Hauptstadt absichtlich in Brand gesteckt, so dass viele ihrer Bürger den Flammen
zum Opfer fielen, und gab dann den Christen die Schuld für diese böse Tat.
            In seiner Grausamkeit hatte Nero einen tugendhaften Philosophen, namens
Seneca, der sein Lehrer gewesen war, hinrichten lassen. Auch seine eigene Mutter
fiel diesem entstellten Sohn zum Opfer. Aber die Schwere dieser Verbrechen
hinterließ einen schrecklichen Eindruck selbst auf dem verwilderten Herzen Neros,
sodass es ihm schien, als würde er Tag und Nacht von Gespenstern begleitet. Daher
versuchte er, die höllischen Schatten oder besser die Gewissensbisse mit Opfern zu
besänftigen. Um sich dann etwas Erleichterung zu verschaffen, ließ er die
angesehensten Zauberer suchen, um ihre Magie und ihre Zaubersprüche zu nutzen.
Der Zauberer Simon, der versucht hatte, dem heiligen Petrus die Gaben des
Heiligen Geistes abzukaufen, nutzte die Abwesenheit des heiligen Apostels aus, um
dorthin zu gehen und durch Schmeicheleien gegenüber dem Kaiser die christliche
Religion in Verruf zu bringen.

KAPITEL XXVI. Der heilige Petrus erweckt einen Toten zum Leben. Jahr 66 nach Jesus
Christus.



            Der Zauberer Simon wusste, dass er, wenn er ein Wunder vollbringen
könnte, großes Ansehen gewinnen würde. Die Wunder, die der heilige Petrus überall
vollbrachte, erweckten nur noch mehr Neid und Zorn in ihm; deshalb überlegte er,
einen Trick zu erlernen, um sich überlegen zu zeigen. Er trat mehrmals mit ihm in
Wettbewerb, aber er ging immer verwirrt daraus hervor. Und da er sich rühmte,
Krankheiten heilen, das Leben verlängern und die Toten auferwecken zu können,
Dinge, die er alle vom heiligen Petrus vollbracht sah, wurde er eingeladen, es ihm
gleichzutun. Ein junger Mann aus einer adligen Familie und Verwandter des Kaisers
war gestorben. Seine Eltern, die untröstlich waren, wurden beraten, sich an Petrus
zu wenden, damit er ihn ins Leben zurückrufe. Andere hingegen luden Simon ein.
            Beide kamen gleichzeitig zum Haus des Verstorbenen. Petrus willigte
bereitwillig ein, dass Simon seine Versuche anstellen dürfe, um den Toten wieder
zum Leben zu erwecken; denn er wusste, dass nur Gott wahre Wunder wirken kann,
und dass sich niemand rühmen kann, Wunder vollbracht zu haben, es sei denn
durch göttliche Kraft und zur Bestätigung des katholischen Glaubens, und dass
daher alle Anstrengungen des gottlosen Simon vergeblich sein würden. Voller
Überheblichkeit und vom bösen Geist getrieben, nahm Simon wahnsinnig die
Herausforderung an; und überzeugt, zu gewinnen, stellte er folgende Bedingung:
Wenn Petrus den Toten auferweckt, werde ich zum Tode verurteilt; wenn ich aber
diesem Leichnam Leben gebe, soll Petrus mit dem Kopf dafür bezahlen. Da unter
den Anwesenden niemand diesen Vorschlag ablehnte, sondern der heilige Petrus
ihn bereitwillig akzeptierte, machte sich der Zauberer an die Arbeit.
            Er näherte sich dem Sarg des Verstorbenen, beschwor den Teufel und
vollführte tausend andere Zaubersprüche, sodass einigen schien, als würde der
kalte Leichnam ein Lebenszeichen von sich geben. Da begannen Simons Anhänger
zu schreien, dass Petrus sterben müsse.
            Der heilige Apostel lachte über diese Täuschung und bat alle bescheiden,
einen Augenblick zu schweigen, und sagte: „Wenn der Tote auferstanden ist, so
stehe er auf, gehe und spreche; si resuscitatus est, surgat, ambulet, fabuletur. Es ist
nicht wahr, dass er seinen Kopf bewegt oder ein Lebenszeichen von sich gibt; es ist
deine Einbildung, die dich so denken lässt. Befiehl Simon, sich vom Bett zu
entfernen, und du wirst sofort sehen, wie alle Hoffnung auf Leben aus dem Toten
verschwindet.[23]“
            So geschah es, und derjenige, der zuvor tot war, lag weiterhin wie ein Stein
ohne Geist und Bewegung. Da kniete der heilige Apostel in geringer Entfernung vom
Sarg nieder und begann, inbrünstig zum Herrn zu beten und ihn zu bitten, seinen
heiligen Namen zu verherrlichen, damit die Bösen verwirrt und die Guten getröstet
würden. Nach einem kurzen Gebet wandte er sich laut an den Leichnam: „Junger



Mann, stehe auf; Jesus, der Herr, gibt dir Leben und Gesundheit.“
            Auf den Befehl dieser Stimme, der der Tod gewohnt war zu gehorchen,
kehrte der Geist schnell zurück, um diesen kalten Körper zu beleben; und damit es
nicht wie eine Täuschung erschien, stand er auf, sprach, ging und wurde zum Essen
gebracht. Tatsächlich nahm Petrus ihn bei der Hand und gab ihn lebendig und
gesund seiner Mutter zurück. Diese gute Frau wusste nicht, wie sie ihre Dankbarkeit
gegenüber dem Heiligen ausdrücken sollte, und bat ihn demütig, nicht sein Haus zu
verlassen, damit derjenige, der durch seine Hände auferstanden war, nicht
verlassen werde. Der heilige Petrus tröstete sie und sagte: „Wir sind Diener des
Herrn, er hat ihn auferweckt und wird ihn niemals verlassen. Fürchte dich nicht um
deinen Sohn, denn er hat seinen Beschützer.“
            Nun musste der Zauberer noch zum Tode verurteilt werden, und bereits war
eine Menschenmenge bereit, ihn unter einem Steinhagel zu steinigen, wenn der
Apostel nicht aus Mitleid mit ihm verlangt hätte, ihn am Leben zu lassen, denn die
Schande, die er empfunden habe, sei für ihn Strafe genug. „Lebe weiter“, sagte er,
“aber lebe, um das Reich Jesu Christi wachsen und sich mehr und mehr ausbreiten
zu sehen.“

KAPITEL XXVII. Der Flug. — Der Fall. — Verzweifelter Tod des Simon Magus. Jahr 67
nach Christus.
            Bei der Auferstehung dieses jungen Mannes hätte der Zauberer Simon die
Güte und Nächstenliebe des Petrus bewundern und gleichzeitig das Eingreifen der
göttlichen Macht erkennen sollen, und somit den Teufel, dem er so lange gedient
hatte, im Stich lassen sollen; aber der Stolz machte ihn noch hartnäckiger. Vom
Geist Satans beseelt, wurde er mehr denn je wütend und beschloss, sich um jeden
Preis an Petrus zu rächen. Mit diesem Gedanken ging er eines Tages zu Nero und
sagte ihm, dass er von den Galiläern, also von den Christen, angewidert sei, dass er
beschlossen habe, die Welt zu verlassen, und dass er, um allen einen unfehlbaren
Beweis für seine Göttlichkeit zu liefern, selbst in den Himmel aufsteigen wolle.
            Nero gefiel der Vorschlag sehr; und da er immer neue Vorwände suchte, um
die Christen zu verfolgen, ließ er Petrus benachrichtigen, der seiner Meinung nach
ein großer Kenner der Magie war, und forderte ihn heraus, es ihm gleichzutun und
zu beweisen, dass Simon ein Lügner sei; dass, wenn er dies nicht tue, er selbst als
Lügner und Betrüger und als solcher zur Enthauptung verurteilt werde. Der Apostel,
gestützt auf den Schutz des Himmels, der niemals versagt, die Wahrheit zu
verteidigen, nahm die Einladung an. Der heilige Petrus wappnete sich also ohne
menschliche Hilfe mit dem unüberwindlichen Schild des Gebets. Er befahl auch allen
Gläubigen, ihre Gebete mit Fasten zu vereinen. Er befahl auch allen Gläubigen, mit



allgemeinem Fasten und fortwährenden Gebeten die göttliche Barmherzigkeit
anzurufen. Der Tag, an dem diese religiösen Praktiken durchgeführt wurden, war
ein Samstag, und daher stammt das Fasten am Samstag, das zur Zeit des heiligen
Augustinus in Rom noch immer zum Gedenken an dieses Ereignis praktiziert wurde.
            Im Gegensatz dazu bereitete sich der Zauberer Simon, ganz aufgeblasen
durch die ihm von seinen Dämonen versprochene Gunst, darauf vor, mit ihnen die
Täuschung zu planen und zu beenden, und in seinem Wahnsinn glaubte er, mit
diesem Schlag die Kirche Jesu Christi zu Fall zu bringen. Der festgelegte Tag kam.
Eine riesige Menschenmenge versammelte sich auf einem großen Platz in Rom.
Nero selbst, mit dem ganzen Hof, gekleidet in glänzende Gewänder aus Gold und
Edelsteinen, saß auf einer Tribüne unter einem sehr reichen Zelt und bestaunte und
ermutigte seinen Meister. Es herrschte eine tiefe Stille. Simon erschien, als wäre er
ein Gott, und täuschte Ruhe vor, um Sicherheit zu zeigen, den Sieg zu erringen.
Während er schwülstige Reden hielt, erschien plötzlich in der Luft ein Feuerwagen
(es war alles eine teuflische Illusion und ein Spiel der Fantasie), und als der
Zauberer vor den Augen des ganzen Volkes empfangen wurde, hob ihn der Teufel
vom Boden und trug ihn durch die Luft. Er berührte bereits die Wolken und begann,
aus dem Blickfeld des Volkes zu verschwinden, das mit nach oben erhobenen
Augen, jubelnd vor Staunen und in die Hände klatschend, rief: Sieg! Wunder! Ehre
und Ruhm für Simon, den wahren Sohn der Götter!
            Petrus kniete zusammen mit dem heiligen Paulus ohne jegliche Prahlerei auf
den Boden nieder und betete mit zum Himmel erhobenen Händen inbrünstig zu
Jesus Christus, er möge seiner Kirche zu Hilfe kommen, damit die Wahrheit vor
diesem getäuschten Volk triumphiere. Gesagt, getan: Die Hand des allmächtigen
Gottes, die den bösen Geistern erlaubt hatte, Simon bis zu dieser Höhe zu erheben,
entzog ihnen plötzlich jede Macht, sodass sie, ihrer Kraft beraubt, ihn in der größten
Gefahr und in der Höhe seines Ruhmes verlassen mussten. Als Simon die teuflische
Kraft entzogen wurde, fiel er, von seinem schweren Körper überwältigt, mit einem
katastrophalen Sturz und fiel mit solcher Wucht zu Boden, dass er in Stücke
zerbrach und sein Blut bis auf die Tribüne von Nero spritzte. Dieser Fall ereignete
sich in der Nähe eines Tempels, der Romulus geweiht war, wo heute die Kirche der
heiligen Kosmas und Damian steht.
            Der unglückliche Simon hätte sicherlich sein Leben verloren, wenn der
heilige Petrus nicht Gott um Hilfe für ihn angerufen hätte. Petrus, sagt der heilige
Maximus, bat den Herrn, ihn vom Tod zu befreien, sowohl um Simon die Schwäche
seiner Dämonen zu zeigen, als auch damit er, indem er die Macht Jesu Christi
anerkennt, von ihm um Vergebung seiner Sünden bitten könne. Aber derjenige, der
lange Zeit damit prahlte, die Gnaden des Herrn zu verachten, war zu hartnäckig, um



sich auch in diesem Fall zu ergeben, in dem Gott in seiner Barmherzigkeit
überfließend war. Simon, der zum Gespött des ganzen Volkes geworden war, voller
Verwirrung, bat einige seiner Freunde, ihn von dort wegzubringen. Nachdem er in
ein nahegelegenes Haus gebracht worden war, überlebte er noch einige Tage; bis
er, von Schmerz und Scham überwältigt, den verzweifelten Entschluss fasste, sich
von diesem elenden Rest seines Lebens zu befreien, und sich aus einem Fenster
stürzte, um sich so freiwillig das Leben zu nehmen[24].
            Der Fall Simons ist ein anschauliches Bild für den Fall jener Christen, die,
entweder den christlichen Glauben verleugnend oder es versäumend, ihn zu
befolgen, vom erhabenen Grad der Tugend, zu dem der christliche Glaube sie
erhoben hat, abfallen und miserabel in Lastern und Unordnung zugrunde gehen, zur
Entehrung des christlichen Charakters und der Religion, zu der sie sich bekennen,
und mit manchmal irreparablen Schäden für ihre Seele.
KAPITEL XXVIII. Petrus wird zu Tode gesucht. — Jesus erscheint ihm und kündigt ihm
das bevorstehende Martyrium an. — Das Testament des heiligen Apostels.
            Die Qualen, die Simon Magus widerfuhren, machten zwar die Rache des
Himmels deutlich, trugen aber auch erheblich zur Vermehrung der Christen bei.
Nero jedoch sah, dass viele Menschen die profane Götterverehrung aufgaben, um
sich zu der von Petrus gepredigten Religion zu bekennen, und als er erkannte, dass
es dem Heiligen Apostel gelungen war, diejenigen für sich zu gewinnen, die er durch
seine Predigt sehr begünstigt hatte, und gerade diejenigen, die am Hof Werkzeuge
der Ungerechtigkeit waren, spürte er, wie sich sein Zorn gegen die Christen
verdoppelte und er begann, immer grausamer gegen sie vorzugehen.
            Inmitten des Zorns dieser Verfolgung war Petrus unermüdlich darin, die
Gläubigen zu ermutigen, bis zum Tod standhaft im Glauben zu bleiben und neue
Heiden zu bekehren, sodass das Blut der Märtyrer, weit davon entfernt, die Christen
zu erschrecken und ihre Zahl zu verringern, ein fruchtbarer Same war, der sie jeden
Tag vermehrte. Nur die Juden in Rom, vielleicht von den Juden in Judäa
angestachelt, zeigten sich hartnäckig. Deshalb wollte Gott, um die letzte Prüfung zu
bestehen, um ihre Hartnäckigkeit zu überwinden, öffentlich durch seinen Apostel
vorhersagen, dass er bald einen König gegen dieses Volk erheben werde, der,
nachdem er es in größte Bedrängnis gebracht habe, ihre Stadt dem Erdboden
gleichmachen werde, wodurch die Bürger gezwungen würden, vor Hunger und
Durst zu sterben. „Dann“, so sagte er zu ihnen, „werdet ihr sehen, wie ihr euch
gegenseitig auffrisst und verzehrt, bis ihr, nachdem ihr euren Feinden zum Opfer
gefallen seid, vor euren Augen sehen werdet, wie eure Frauen, Töchter und Kinder
grausam geschlagen und auf den Steinen zu Tode gebracht werden; eure
Ländereien werden mit Eisen und Feuer in Verwüstung und Verderben gestürzt.



Diejenigen, die dem allgemeinen Unglück entgehen, werden wie Lasttiere verkauft
und zu ewiger Knechtschaft verurteilt. Solche Übel werden über euch kommen, ihr
Söhne Jakobs, weil ihr euch über den Tod des Sohnes Gottes gefreut habt und euch
nun weigert, an ihn zu glauben[25]“.
            Da aber die Verfolger wussten, dass sie sich vergeblich abmühen würden,
wenn sie den Führer der Christen nicht beseitigten, wandten sie sich gegen ihn, um
ihn in ihre Hände zu bekommen und ihn zu töten. Die Gläubigen, die den Verlust,
den sie durch seinen Tod erleiden würden, betrachteten, suchten alle Mittel, um zu
verhindern, dass er in die Hände der Verfolger fiel. Als sie dann bemerkten, dass es
unmöglich war, dass er länger verborgen bleiben konnte, rieten sie ihm, Rom zu
verlassen und sich an einen Ort zurückzuziehen, wo er weniger bekannt sei. Petrus
weigerte sich, solchen Ratschlägen, die aus kindlicher Liebe kamen, zu folgen und
wünschte sich vielmehr sehnlichst die Krone des Martyriums. Aber da die Gläubigen
weiterhin beteten, dass er dies zum Wohl der Kirche Gottes tun solle, nämlich zu
versuchen, am Leben zu bleiben, um die Gläubigen zu unterrichten, sie im Glauben
zu bestärken und Seelen für Christus zu gewinnen, willigte er schließlich ein und
beschloss, zu gehen.
            In der Nacht verabschiedete er sich von den Gläubigen, um dem Zorn der
Götzenanbeter zu entkommen. Aber als er außerhalb der Stadt durch das Stadttor
Porta Capena, das heute Porta San Sebastiano heißt, ankam, erschien ihm Jesus
Christus in derselben Gestalt, in der er ihn gekannt und viele Jahre lang besucht
hatte. Der Apostel war zwar von dieser unerwarteten Erscheinung überrascht, fasste
aber dennoch gemäß seiner Geistesgegenwart den Mut, ihn zu fragen: „O Herr,
wohin gehst du?“ Domine, quo vadis? Jesus antwortete: „Ich komme nach Rom,
um wieder gekreuzigt zu werden.“ Nachdem er dies gesagt hatte, verschwand er.
            Aus diesen Worten verstand Petrus, dass seine eigene Kreuzigung
bevorstand, da er wusste, dass der Herr sich nicht selbst erneut kreuzigen lassen
konnte, sondern in der Person seines Apostels gekreuzigt werden musste. Zum
Gedenken an dieses Ereignis wurde außerhalb des Tores Porta San Sebastiano eine
Kirche erbaut, die bis heute „Domine, quo vadis“ oder „Santa Maria ad Passus“, das
heißt „Heilige Maria zu den Füßen“, genannt wird, weil der Heiland an diesem Ort,
wo er mit dem heiligen Petrus sprach, den heiligen Abdruck seiner Füße auf einem
Stein hinterließ. Dieser Stein wird bis heute in der Kirche San Sebastiano
aufbewahrt.
            Nach dieser Warnung kehrte der heilige Petrus um und, von den Christen in
Rom nach dem Grund seiner so schnellen Rückkehr gefragt, erzählte er ihnen alles.
Niemand hatte mehr Zweifel, dass Petrus gefangen genommen und den Herrn
verherrlichen würde, indem er für ihn sein Leben gab. Daher, in der Furcht, von



einem Moment auf den anderen in die Hände der Verfolger zu fallen und dass in
diesen unheilvollen Momenten die Kirche ohne ihren obersten Hirten bleiben würde,
dachte Petrus daran, einige eifrigere Bischöfe zu ernennen, damit einer von ihnen
nach seinem Tod das Pontifikat übernehmen könne. Diese waren der heilige Linus,
der heilige Kletus, der heilige Clemens und der heilige Anaklet, die ihm bereits in
verschiedenen Bedürfnissen der Kirche als seine Stellvertreter geholfen hatten.
            Der heilige Petrus begnügte sich nicht damit, für die Bedürfnisse des
päpstlichen Stuhls gesorgt zu haben, sondern wollte auch einen Brief an alle
Gläubigen richten, wie es in seinem Testament vorgesehen war, d. h. einen zweiten
Brief. Dieser Brief ist an die Gesamtheit der Christen gerichtet und nennt
insbesondere die Bewohner von Pontus, Galatien und anderen Provinzen Asiens,
denen er gepredigt hatte.
            Nachdem er erneut auf die bereits in seinem ersten Brief angesprochenen
Dinge hingewiesen hat, empfiehlt er, immer die Augen auf Jesus, den Retter, zu
richten und sich vor der Verderbnis dieses Jahrhunderts und den weltlichen
Vergnügungen zu hüten. Um sie dann zu entschließen, in der Tugend standhaft zu
bleiben, stellt er ihnen die Belohnungen vor, die der Heiland im ewigen Reich des
Himmels bereithält; und gleichzeitig erinnert er an die schrecklichen Strafen, mit
denen Gott die Sünder oft schon in diesem Leben bestraft, aber unfehlbar im
anderen mit der ewigen Strafe des Feuers. Indem er dann mit seinen Gedanken in
die Zukunft blickt, sagt er die Skandale voraus, die viele verdorbene Menschen
hervorrufen würden, die Irrtümer, die sie verbreiten würden, und die List, die sie
verwenden würden, um diese zu verbreiten. „Aber wisset“, sagt er, „dass diese,
gleich wasserlosen Quellen und dunklen, vom Winde aufgewirbelten Nebeln,
allesamt Betrüger und Verführer der Seelen sind, die eine Freiheit versprechen, die
immer in einer elenden Knechtschaft endet, in die sie sich selbst verstrickt finden;
wonach Gericht, Verdammnis und Feuer für sie bestimmt sind.“
            „Was mich betrifft“, fährt er fort, „so bin ich nach der Offenbarung, die ich
von unserem Herrn Jesus Christus erhalten habe, gewiss, dass ich in kurzer Zeit
diese Hütte meines Leibes verlassen muss; aber ich werde es nicht versäumen,
dafür zu sorgen, dass ihr auch nach meinem Tod die Mittel habt, euch diese Dinge
ins Gedächtnis zu rufen. Seid gewiss, die Verheißungen des Herrn werden nie
versagen: Der letzte Tag wird kommen, an dem die Himmel aufhören werden zu
sein, die Elemente werden aufgelöst oder vom Feuer verzehrt werden, die Erde wird
mit allem, was sie enthält, verzehrt werden. Darum lasst uns, mit Werken der
Frömmigkeit beschäftigt, geduldig und freudig auf das Kommen des Tages des
Herrn warten und nach seinen Verheißungen so leben, dass wir zur Anschauung des
Himmels und zum Besitz der ewigen Herrlichkeit übergehen können.“



            Dann ermahnt er sie, sich rein von der Sünde zu halten und ständig zu
glauben, dass die lange Geduld, die der Herr oft mit uns hat, zu unserem
gemeinsamen Wohl ist. Dann empfiehlt er nachdrücklich, die Heilige Schrift nicht
mit privatem Verständnis eines jeden auszulegen, und weist besonders auf die
Briefe des heiligen Paulus hin, den er seinen geliebten Bruder nennt, von dem er
sagt: „Jesus Christus verzögert sein Kommen, um euch Zeit zur Bekehrung zu
geben; diese Dinge schrieb euch Paulus, unser geliebter Bruder, gemäß der
Weisheit, die ihm von Gott gegeben wurde. So tut er auch in all seinen Briefen, wo
er von denselben Dingen spricht. Seid jedoch gut darauf bedacht, dass in diesen
Briefen einige Dinge sind, die schwer zu verstehen sind, die die unwissenden und
unbeständigen Menschen verdreht auslegen, wie sie auch mit anderen Teilen der
Heiligen Schrift tun, die sie zu ihrem eigenen Verderben missbrauchen.“ Diese
Worte verdienen es, von den Protestanten aufmerksam betrachtet zu werden, die
die Auslegung der Bibel jedem Menschen des Volkes anvertrauen wollen, wie
ungehobelt und unwissend er auch sein mag. Auf diese kann man anwenden, was
der heilige Petrus sagt, nämlich dass die willkürliche Auslegung der Bibel zu ihrem
eigenen Verderben führte: ad suam ipsorum perditionem[26].

KAPITEL XXIX. Der heilige Petrus im Gefängnis bekehrt Processus und
Martinianus[27]. — Sein Märtyrertod. Jahr 67 nach der Zeitrechnung.
            Endlich war der Zeitpunkt gekommen, an dem sich die Vorhersagen Jesu
Christi über den Tod seines Apostels erfüllen sollten. So viele Mühen verdienten es,
mit der Palme des Martyriums gekrönt zu werden. Als er eines Tages von der Liebe
zur Person des göttlichen Heilands entflammt war und sich sehnlichst wünschte, so
bald wie möglich mit ihm vereint zu werden, wurde er von Verfolgern überrascht,
die ihn sofort fesselten und in ein tiefes und düsteres Verlies namens Mamertinum
führten, wo die berüchtigtsten Schurken eingesperrt waren[28]. Die göttliche
Vorsehung ordnete an, dass Nero Rom für einige Zeit wegen Regierungsgeschäften
verlassen musste; so blieb der heilige Petrus etwa neun Monate lang im Gefängnis.
Aber die wahren Diener des Herrn wissen, wie sie die Herrlichkeit Gottes zu jeder
Zeit und an jedem Ort fördern können.
            In der Dunkelheit des Gefängnisses hatte Petrus bei der Ausübung seines
Apostolats und vor allem bei der Verkündigung des göttlichen Wortes den Trost, die
beiden Gefängniswärter Processus und Martinianus sowie 47 weitere Personen, die
an demselben Ort gefangen gehalten wurden, für Jesus Christus zu gewinnen.
            Da es dort kein Wasser gab, um diese Neubekehrten zu taufen, soll Gott in
jenem Augenblick eine ewige Quelle sprudeln lassen haben, deren Wasser bis heute
sprudelt, was durch die Autorität angesehener Schriftsteller bestätigt wird.



Romreisende sollten unbedingt das Gefängnis Mamertinum besuchen, das am Fuße
des Kapitols liegt und in dessen Boden noch immer die wunderbare Quelle sprudelt.
Dieses Gebäude ist sowohl in seinem unterirdischen Teil als auch in dem, der sich
über der Erde erhebt, ein Objekt großer Verehrung unter den Christen.
            Die Diener des Kaisers versuchten mehrmals, die Standhaftigkeit des
heiligen Apostels zu brechen; aber da alle ihre Bemühungen vergeblich waren und
sie zudem sahen, dass er selbst in Ketten nicht aufhörte, Jesus Christus zu predigen
und so die Zahl der Christen zu erhöhen, beschlossen sie, ihn durch den Tod zum
Schweigen zu bringen. Es war ein Morgen, als Petrus sah, dass sich das Gefängnis
öffnete. Die Henker traten ein, banden ihn fest und kündigten ihm an, dass er zum
Henker geführt werden sollte. Oh! Da wurde sein Herz voller Freude. „Ich freue
mich“, rief er aus, „denn bald werde ich meinen Herrn sehen. Bald werde ich den
besuchen, den ich geliebt habe und von dem ich so viele Zeichen der Zuneigung
und Barmherzigkeit empfangen habe.“
            Bevor er zum Henker geführt wurde, musste der heilige Apostel, gemäß den
römischen Gesetzen, einer schmerzhaften Geißelung unterzogen werden; was ihm
große Freude bereitete, denn so wurde er immer treuerer Nachfolger seines
göttlichen Meisters, der vor seiner Kreuzigung ebenfalls einer ähnlichen Strafe
unterzogen wurde.
            Auch der Weg, den er zum Henker ging, ist erwähnenswert. Die Römer, die
Eroberer der Welt, bereiteten, nachdem sie einige Völker unterworfen hatten, den
Triumphzug auf einem prächtigen Wagen im Tal oder vielmehr in der Ebene am
Fuße des Vatikanhügels vor. Von dort aus zogen die Sieger auf der heiligen Straße,
die auch Triumphstraße genannt wird, triumphierend zum Kapitol hinauf. Der heilige
Petrus, der die Welt dem sanften Joch Christi unterworfen hatte, wurde ebenfalls
aus dem Gefängnis geholt und über dieselbe Straße zu dem Ort geführt, an dem
diese großen Feierlichkeiten vorbereitet wurden.
            So feierte auch er die Zeremonie des Triumphes und opferte sich dem Herrn
vor dem Tor Roms als Opfergabe, so wie sein göttlicher Meister außerhalb
Jerusalems gekreuzigt worden war.
            Zwischen dem Janiculum-Hügel[29] und dem Vatikan befand sich ein Tal, in
dem sich, als sich das Wasser sammelte, ein Sumpf bildete. Auf dem anderen Gipfel
des Berges, der den Sumpf überragte, befand sich der Ort, der für das Martyrium
des größten Mannes der Welt bestimmt war. Als der unerschrockene Athlet den Ort
des Galgens erreichte und das Kreuz sah, an dem er zum Tode verurteilt war, rief er
voller Mut und Freude aus: „Heil, o Kreuz, Heil der Völker, Banner Christi, o liebes
Kreuz, Heil, o Trost der Christen. Du bist derjenige, der mir den Weg zum Himmel
sichert, du bist derjenige, der mir den Eintritt in das Reich der Herrlichkeit sichert.



Du, den ich einst mit dem heiligsten Blut meines Meisters getränkt sah, sei heute
meine Hilfe, mein Trost, mein Heil.[30]“
            Der heilige Petrus hielt es jedoch für eine zu große Ehre für sich, einen
ähnlichen Tod wie sein göttlicher Meister zu erleiden; deshalb bat er seine
Kreuziger, dass sie ihn aus Gnade mit gesenktem Haupt sterben ließen. Da eine
solche Sterbeart ihn noch mehr leiden ließ, wurde ihm die Gnade leicht gewährt.
Aber sein Körper konnte natürlich nicht auf dem Kreuz stehen, wenn seine Hände
und Füße nur mit Nägeln eingeschlagen wurden; deshalb wurden seine heiligen
Glieder mit Seilen an dem harten Stamm befestigt.
            Eine unendliche Menge von Christen und Ungläubigen begleitete ihn zum
Ort des Henkers. Dieser Mann Gottes tröstete inmitten derselben Qualen, fast
selbstvergessen, die Ersteren, damit sie nicht um ihn trauerten; die Letzteren
versuchte er zu retten, indem er sie ermahnte, die Götzenanbetung aufzugeben und
das Evangelium anzunehmen, damit sie den einen wahren Gott, den Schöpfer aller
Dinge, kennen lernen könnten. Der Herr, der den Eifer eines so treuen Dieners stets
leitete, tröstete ihn in diesen letzten Qualen mit der Bekehrung einer großen Zahl
von Götzendienern jeden Standes und Geschlechts[31].
            Während der heilige Petrus am Kreuz hing, wollte Gott ihn auch mit einer
himmlischen Vision trösten. Zwei Engel erschienen ihm mit zwei Kronen aus Lilien
und Rosen, um ihm zu zeigen, dass seine Leiden zu Ende gingen und dass er mit
Ruhm in der seligen Ewigkeit gekrönt werden sollte[32].
            Der heilige Petrus erlebte diesen so edlen Triumph am Kreuz am 29. Juni, im
siebzigsten Jahr Jesu Christi und im siebenundsechzigsten nach der Zeitrechnung.
An demselben Tag, an dem der heilige Petrus am Kreuz starb, verherrlichte der
heilige Paulus, unter dem Schwert desselben Tyrannen, Jesus Christus, indem er
enthauptet wurde. Ein wahrhaft ruhmreicher Tag für alle Kirchen des Christentums,
aber besonders für die von Rom, die, nachdem sie von Petrus gegründet und lange
mit der Lehre beider dieser Apostelfürsten genährt worden war, nun durch ihr
Martyrium, ihr Blut geweiht und über alle Kirchen der Welt erhoben ist.
            Während also die Zerstörung der heiligen Stadt Jerusalem bevorstand und
ihr Tempel verbrannt werden sollte, wurde Rom, die Hauptstadt und Herrin aller
Völker, durch diese beiden Apostel das Jerusalem des neuen Bundes, die ewige
Stadt, und so viel herrlicher als das alte Jerusalem, wie die Gnade des Evangeliums
und das Priestertum des neuen Gesetzes größer sind als das Priestertum, alle
Zeremonien und Figuren des alten Gesetzes.
            Petrus wurde im Alter von 86 Jahren, nach einem Pontifikat von 35 Jahren, 3
Monaten und 4 Tagen, zum Märtyrer. Drei Jahre verbrachte er vor allem in
Jerusalem. Danach hatte er seinen Stuhl sieben Jahre in Antiochia und die restliche



Zeit in Rom inne.

KAPITEL XXX. Das Grab des heiligen Petrus. — Attentat gegen seinen Körper.
            Sobald der heilige Petrus seinen letzten Atemzug getan hatte, verließen
viele Christen den Ort des Henkers und beklagten den Tod des obersten Hirten der
Kirche. Außerdem versammelten sich der heilige Linus, sein Jünger und
unmittelbarer Nachfolger, zwei Priesterbrüder, der heilige Marcellus und der heilige
Apuleius, der heilige Anaklet und andere glühende Christen um das Kreuz des
heiligen Petrus. Als sich die Henker vom Ort des Martyriums entfernten, legten sie
den Leichnam des heiligen Apostels nieder, salbten ihn mit kostbaren Düften,
balsamierten ihn ein und begruben ihn in der Nähe des Circus, d. h. in der Nähe von
Neros Gärten auf dem Vatikanberg, genau dort, wo er heute noch verehrt wird. Sein
Leichnam wurde an einem Ort beigesetzt, an dem bereits viele Märtyrer, Jünger der
heiligen Apostel und Erstlinge der katholischen Kirche, die auf Befehl Neros den
Bestien ausgesetzt, gekreuzigt, verbrannt oder unter unerhörten Qualen getötet
worden waren, begraben worden waren. Der heilige Anaklet hatte dort einen
kleinen Friedhof angelegt, in dessen einer Ecke er eine Art Oratorium errichtete, in
dem der Leichnam des heiligen Petrus ruht. Dieser Ort wurde berühmt, und alle
Päpste, die auf Petrus folgten, zeigten stets den starken Wunsch, dort begraben zu
werden.
            Kurz nach dem Tod des heiligen Petrus kamen einige Christen aus dem
Osten nach Rom, die es für einen großen Schatz hielten, die Reliquien des heiligen
Apostels zu besitzen, und beschlossen, sie zu kaufen. Da sie aber wussten, dass der
Versuch, sie mit Geld zu kaufen, sinnlos war, dachten sie daran, sie zu stehlen,
quasi als ihr eigenes Eigentum, und sie an den Ort zurückzubringen, von dem der
Heilige gekommen war. So gingen sie mutig zum Grab, holten den Leichnam heraus
und brachten ihn in die Katakomben, einen unterirdischen Ort, der heute als St.
Sebastian bekannt ist, in der Absicht, ihn in den Osten zu bringen, sobald sich die
Gelegenheit bot.
            Gott jedoch, der diesen großen Apostel nach Rom berufen hatte, um sie
durch das Martyrium zu verherrlichen, sorgte auch dafür, dass sein Körper in dieser
Stadt aufbewahrt und diese Kirche zur herrlichsten der Welt gemacht wurde. Daher,
als diese Orientalen ihren Plan ausführen wollten, erhob sich ein Sturm mit einem so
starken Wirbelwind, dass sie durch Donnergrollen und Blitze gezwungen wurden, ihr
Werk zu unterbrechen.
            Die Christen von Rom bemerkten das Geschehen und in großer Menge, aus
der Stadt herausgekommen, holten sie den Leichnam des heiligen Apostels zurück
und brachten ihn erneut auf den Vatikanberg, von wo er entfernt worden war[33].



            Im Jahr 103 errichtete der heilige Anaklet, der inzwischen Papst geworden
war, als die Christenverfolgungen etwas nachließen, auf eigene Kosten ein
Tempelchen, um die Reliquien und das gesamte dort vorhandene Grabstätte zu
beherbergen. Dies ist die erste Kirche, die dem Apostelfürsten geweiht wurde.
            Diese heilige Stätte blieb bis zur Mitte des dritten Jahrhunderts der
Verehrung durch die Gläubigen ausgesetzt. Erst im Jahr 221 wurden die Leichname
der Apostel Petrus und Paulus aufgrund der grausamen Christenverfolgung und aus
Angst, dass sie von den Ungläubigen geschändet werden könnten, vom Papst in den
Friedhof gebracht, der als Kallistus-Katakombe bekannt ist, und zwar in den Teil, der
heute Friedhof des heiligen Sebastian heißt. Doch im Jahr 255 brachte Papst
Cornelius auf Bitten der heiligen Lucina und anderer Christen den Leichnam des
heiligen Paulus zurück an die Straße nach Ostia, an den Ort, an dem er enthauptet
worden war. Der Leichnam des heiligen Petrus wurde erneut überführt und in das
ursprüngliche Grab am Fuße des Vatikanischen Hügels gelegt.

KAPITEL XXXI. Das Grab des heiligen Petrus und der Petersdom im Vatikan.
            In den ersten Jahrhunderten der Kirche konnten die Gläubigen das Grab des
heiligen Petrus meist nicht aufsuchen, es sei denn, sie liefen Gefahr, als Christen
angeklagt und vor die Gerichte der Verfolger gestellt zu werden. Dennoch gab es
immer einen großen Andrang von Menschen, die aus den entferntesten Ländern
kamen, um am Grab des heiligen Petrus den Schutz des Himmels zu erflehen. Doch
als Konstantin Herr des Römischen Reiches wurde und den Verfolgungen ein Ende
setzte, konnte sich jeder frei als Anhänger Jesu Christi bekennen, und das Grab des
heiligen Petrus wurde zum Heiligtum der christlichen Welt, wo die Menschen aus
allen Ecken kamen, um die Reliquien des ersten Stellvertreters Jesu Christi zu
verehren. Der Kaiser selbst bekannte sich öffentlich zum Evangelium, und zu den
vielen Zeichen seiner Verbundenheit mit der katholischen Religion gehörte, dass er
verschiedene Kirchen errichten ließ, unter anderem die Kirche zu Ehren des
Apostelfürsten, die daher auch manchmal den Namen Konstantinische Basilika
trägt, besser bekannt als Vatikanische Basilika.
            Im Jahr 319 legte Konstantin auf eigene Veranlassung und auf Einladung des
heiligen Silvester fest, dass der Standort der neuen Kirche am Fuße des Vatikans
liegen sollte, und zwar mit dem Ziel, den kleinen, vom heiligen Anaklet errichteten
Tempel zu umschließen, der bis dahin Gegenstand der allgemeinen Verehrung
gewesen war. An dem Tag, an dem Kaiser Konstantin mit dem heiligen Vorhaben
beginnen wollte, legte er das kaiserliche Diadem und alle königlichen Insignien auf
die Stelle, warf sich dann auf den Boden und vergoss aus frommer Zuneigung viele
Tränen. Dann nahm er seine Hacke und begann, den Boden mit seinen eigenen



Händen umzugraben und so die Fundamente der neuen Basilika auszuheben. Er
selbst wollte den Entwurf entwerfen und den Raum festlegen, der das neue
Gotteshaus umschließen sollte; und um die Arbeit mit Eifer voranzutreiben, wollte
er auf seinen eigenen Schultern zwölf irdene Schatullen zu Ehren der zwölf Apostel
tragen. Dann wurde der Leichnam des heiligen Petrus ausgegraben und im Beisein
vieler Gläubiger und eines großen Teils des Klerus vom heiligen Sylvester in einen
großen silbernen Sarg gelegt, auf dem ein weiterer Sarg aus vergoldeter Bronze
stand, der fest in den Boden eingegraben war. Die Urne, die den heiligen Schatz
umschloss, war fünf Fuß hoch, fünf Fuß breit und fünf Fuß lang; darauf befand sich
ein großes Kreuz aus reinstem Gold mit einem Gewicht von hundertfünfzig Pfund, in
das die Namen der heiligen Helena und ihres Sohnes Konstantin eingraviert waren.
Als er diesen majestätischen Bau vollendet hatte, bereitete er eine Krypta oder
unterirdische Kammer vor, die ganz mit Gold und Edelsteinen geschmückt und von
einer Menge goldener und silberner Lampen umgeben war, und stellte dort den
kostbaren Schatz auf: das Haupt des Heiligen Petrus. Silvester lud viele Bischöfe
ein, und die Gläubigen aus allen Teilen der Welt nahmen an dieser Feierlichkeit teil.
Um sie noch mehr zu ermutigen, öffnete er den Kirchenschatz und gewährte viele
Ablässe. Die Teilnahme war außerordentlich, die Feierlichkeit war majestätisch; es
war die erste Weihe, die öffentlich mit solchen Riten und Zeremonien vollzogen
wurde, wie sie auch heute noch bei der Einweihung von Sakralbauten praktiziert
werden. Der Gottesdienst fand im Jahr 324 am achtzehnten November statt. Die so
verschlossene Urne des heiligen Petrus wurde nie wieder geöffnet und war stets ein
Gegenstand der Verehrung in der gesamten Christenheit. Konstantin spendete viel
Geld für die Ausschmückung und Erhaltung dieses erhabenen Bauwerks. Alle hohen
Päpste wetteiferten darum, das Grab des Apostelfürsten zu verherrlichen.
            Doch alles Menschliche nutzt sich mit der Zeit ab, und die Vatikanische
Basilika war im 16. Jahrhundert vom Verfall bedroht. Daher beschlossen die Päpste,
sie vollständig neu zu errichten. Nach vielen Studien, großen Anstrengungen und
hohen Kosten wurde im Jahr 1506 der Grundstein für das neue Gotteshaus gelegt.
Der große Papst Julius II. wollte trotz seines fortgeschrittenen Alters und des tiefen
Abgrunds, in den er hinabsteigen musste, um den Fuß des Kuppelpfeilers zu
erreichen, persönlich hinabsteigen, um den Grundstein mit einer feierlichen
Zeremonie zu legen. Es ist schwierig, die Anstrengungen, die Arbeit, das Geld, die
Zeit und die Männer zu beschreiben, die in dieses wunderbare Bauwerk investiert
wurden.
            Das Werk wurde innerhalb von einhundertzwanzig Jahren vollendet, und
schließlich weihte Urban VIII. in Anwesenheit von 22 Kardinälen und allen
Würdenträgern, die an päpstlichen Feierlichkeiten teilzunehmen pflegten, die



majestätische Basilika am 18. November 1626 feierlich ein, demselben Tag, an dem
der heilige Sylvester die von Konstantin errichtete alte Basilika eingeweiht hatte. In
all dieser Zeit, inmitten der vielen Restaurierungs- und Bauarbeiten, wurden die
Reliquien des heiligen Petrus nicht umgelagert; weder die Urne noch der
Bronzeübersarg wurden verlegt, nicht einmal die Krypta wurde geöffnet. Da der
neue Fußboden etwas über den Alten angehoben werden musste, wurde dafür
gesorgt, dass er die ursprüngliche Kapelle umschließt und so den vom heiligen
Sylvester geweihten Altar unversehrt lässt. In diesem Zusammenhang ist zu
erwähnen, dass der Architekt Giacomo della Porta, als er die Bodenschichten um
den alten Altar herum anhob, um den neuen Altar darüber zu legen, das Fenster
entdeckte, das der heiligen Urne entsprach. Er schob die Lampe hinein und
entdeckte das goldene Kreuz, das Konstantin und seine Mutter, die heilige Helena,
dort angebracht hatten. Er meldete alles sofort dem Papst, der 1594 Clemens VIII.
hieß. Dieser begab sich in Begleitung der Kardinäle Bellarmin und Antoniano
persönlich zur Baustelle und stellte fest, was der Architekt berichtet hatte. Der
Papst wollte weder das Grab noch die Urne öffnen und ließ auch niemanden heran,
sondern ordnete an, die Öffnung mit Zement zu versiegeln. Von da an wurde das
Grab nie wieder geöffnet, und niemand hat sich den ehrwürdigen Reliquien
genähert.
            Reisende, die nach Rom reisen, um die große Basilika St. Peter im Vatikan
zu besichtigen, bleiben beim ersten Anblick wie verzaubert zurück; und die
berühmtesten Persönlichkeiten des Genies und der Wissenschaft können, wenn sie
in ihren Heimatländern angekommen sind, nur eine schwache Vorstellung davon
geben.
            Hier ist das, was mit einiger Leichtigkeit verstanden werden kann. Diese
Kirche ist mit dem vorzüglichsten Marmor geschmückt, der zu haben war; ihre
Breite und Höhe erreichen einen Punkt, der das Auge, das sie betrachtet,
überrascht; der Boden, die Wände, das Gewölbe sind mit einer solchen
Meisterschaft verziert, dass sie alle Erfindungen der Kunst erschöpft zu haben
scheinen. Die Kuppel, die sich gleichsam in die Wolken erhebt, ist ein Kompendium
aller Schönheiten der Malerei, Bildhauerei und Architektur. Über der Kuppel, oder
vielmehr über der Kuppel selbst, befindet sich eine Kugel aus vergoldeter Bronze,
die vom Boden aus betrachtet wie eine Spielkugel aussieht; wer aber hinaufsteigt
und in sie eindringt, sieht eine Weltkugel, in der sechzehn Personen bequem Platz
finden können. Mit einem Wort, alles in dieser Basilika ist so schön, so selten und so
gut gearbeitet, dass es alles übertrifft, was man sich auf der Welt vorstellen kann.
Fürsten, Könige, Monarchen und Kaiser haben dazu beigetragen, dieses wunderbare
Bauwerk zu schmücken, mit prächtigen Geschenken, die sie an das Grab des



heiligen Petrus sandten und oft aus den entferntesten Ländern mitbrachten.
            Und genau in der Mitte eines solch prächtigen Gebäudes ruht die kostbare
Asche eines armen Fischers, eines Mannes ohne menschliche Gelehrsamkeit oder
Reichtum, dessen Vermögen aus einem Netz bestand. Und das hat Gott so gewollt,
damit die Menschen verstehen, wie Gott in seiner Allmacht den in den Augen der
Welt bescheidensten Menschen nimmt, um ihn auf den herrlichen Thron zu setzen,
um sein Volk zu regieren; sie werden auch verstehen, wie er selbst im
gegenwärtigen Leben seine treuen Diener ehrt, und so eine Vorstellung von der
unermesslichen Herrlichkeit gewinnen, die im Himmel für diejenigen reserviert ist,
die in seinem göttlichen Dienst leben und sterben. Könige, Fürsten, Kaiser und die
größten Monarchen der Erde sind gekommen, um den Schutz dessen zu erflehen,
der aus einem Boot genommen wurde, um zum obersten Hirten der Kirche ernannt
zu werden; selbst Häretiker und Ungläubige waren gezwungen, ihn zu achten. Gott
hätte den obersten Hirten seiner Kirche aus den größten und weisesten Menschen
der Erde auswählen können; aber dann hätte man jene Wunder ihrer Weisheit und
Macht zugeschrieben, von denen Gott wollte, dass man sie als von seiner
allmächtigen Hand stammend anerkennt.
            Nur in sehr seltenen Fällen haben die Päpste erlaubt, dass die Reliquien
dieses großen Beschützers Roms an einen anderen Ort gebracht werden; daher
können nur wenige Orte der Christenheit damit prahlen, sie zu besitzen: die ganze
Herrlichkeit liegt in Rom.
            Wer jemals die vielen Pilgerfahrten, die zu allen Zeiten, aus allen Teilen der
Welt und von allen Bevölkerungsschichten dorthin unternommen wurden, die
Vielzahl der dort empfangenen Gnaden und die erstaunlichen Wunder, die dort
vollbracht wurden, aufschreiben wollte, müsste viele große Bände füllen.
            In der Zwischenzeit erheben wir, erfüllt von Gefühlen aufrichtiger
Dankbarkeit, als Schlussfolgerung und Frucht dessen, was wir über die Taten des
Apostelfürsten gesagt haben, inbrünstige Gebete zum Thron des Allerhöchsten
Gottes; wir bitten diesen glücklichen Vikar und glorreichen Märtyrer, er möge sich
herablassen, vom Himmel auf die gegenwärtigen Nöte seiner Kirche herabzublicken,
er möge sich herablassen, sie in den heftigen Angriffen, die sie täglich von ihren
Feinden erdulden muss, zu schützen und zu unterstützen, er möge ihren
Nachfolgern, allen Bischöfen und allen heiligen Dienern Kraft und Mut verleihen,
damit sie alle des ihnen von Christus anvertrauten Amtes würdig werden; damit sie,
getröstet durch seine himmlische Hilfe, reiche Früchte ihrer Arbeit hervorbringen
und die Ehre Gottes und das Heil der Seelen unter den christlichen Völkern fördern.
            Glücklich sind die Völker, die mit Petrus in der Person seiner
Nachfolgerpäpste vereint sind. Sie wandeln auf dem Weg des Heils, während alle,



die sich außerhalb dieses Weges befinden und nicht zum Bund Petri gehören, keine
Hoffnung auf Erlösung haben. Jesus Christus selbst versichert uns, dass Heiligkeit
und Heil nur in der Vereinigung mit Petrus gefunden werden können, auf dem das
unverrückbare Fundament seiner Kirche ruht. Wir danken von ganzem Herzen der
göttlichen Güte, die uns zu Söhnen des Petrus gemacht hat.
            Und da er die Schlüssel des Himmelreichs besitzt, bitten wir ihn, unser
Beschützer in unseren gegenwärtigen Nöten zu sein, damit er uns am letzten Tag
unseres Lebens die Pforte der gesegneten Ewigkeit zu öffnen vermag.

ANHANG ÜBER DAS KOMMEN DES HEILIGEN PETRUS NACH ROM
            Auch wenn die Erörterung bestimmter Tatsachen für den Historiker als
irrelevant angesehen werden kann, so scheint mir doch die Ankunft des heiligen
Petrus in Rom, die einer der wichtigsten Punkte der Kirchengeschichte ist und von
den heutigen Häretikern heftig angefochten wird, eine Angelegenheit von solcher
Bedeutung zu sein, dass sie nicht ausgelassen werden sollte.
            Dies scheint umso angemessener, als die Protestanten seit einiger Zeit in
ihren Büchern, Zeitungen und Gesprächen versuchen, ihn zum Gegenstand ihrer
Überlegungen zu machen, immer mit dem Ziel, unsere heilige katholische Religion
in Frage zu stellen und zu diskreditieren. Dies tun sie, um die Autorität des Papstes
zu schmälern, ja zu zerstören, wenn sie es könnten, denn, so sagen sie, wenn
Petrus nicht nach Rom gekommen ist, sind die römischen Päpste nicht seine
Nachfolger und daher nicht Erben seiner Macht. Aber die Bemühungen der Häretiker
zeigen nur, wie mächtig die Autorität des Papstes gegen sie ist; um sie
loszuwerden, schämen sie sich nicht, Lügen zu erfinden und die Geschichte zu
verdrehen und zu leugnen. Wir glauben, dass allein diese Tatsache den großen
Unglauben, der unter ihnen herrscht, offenbaren wird; denn an der Ankunft des
heiligen Petrus in Rom zu zweifeln, ist dasselbe, wie zu bezweifeln, dass es Licht
gibt, wenn die Sonne in der Mittagssonne scheint.
            Ich halte es für angebracht, darauf hinzuweisen, dass es bis zum
vierzehnten Jahrhundert, also in einem Zeitraum von etwa eintausendvierhundert
Jahren, keinen einzigen Autor gibt, weder einen katholischen noch einen
häretischen, der auch nur den geringsten Zweifel an der Ankunft des heiligen Petrus
in Rom geäußert hat; und wir laden die Gegner ein, nur einen einzigen zu nennen.
Der erste, der diesen Zweifel geäußert hat, war Marsilius von Padua, der seine
Feder an den Kaiser Ludwig den Bayern verkaufte; und beide, der eine mit Waffen,
der andere mit verkehrten Lehren, wetterten gegen das Primat des Papstes. Dieser
Zweifel wurde jedoch von allen als lächerlich angesehen und verschwand mit dem
Tod seines Autors.



            Zweihundert Jahre später, im sechzehnten Jahrhundert, kamen die
stürmischen Geister Luthers und Calvins auf, und aus deren Schule gingen viele
hervor, die, nachdem sie den Unglauben ihrer eigenen Meister überwunden hatten,
denselben Zweifel zu wecken suchten, um die einfachen und unwissenden
Menschen besser zu täuschen. Diejenigen, die sich in der Geschichte auskennen,
wissen, welche Ehre denjenigen gebührt, die sich allein aus ihrer eigenen Laune
heraus auf den Weg machen, um eine Tatsache zu widerlegen, die von
Schriftstellern aller Zeiten und Orte übereinstimmend berichtet wurde. Diese
Feststellung allein würde schon genügen, um die Unbegründetheit dieses Zweifels
deutlich zu machen; aber damit der Leser die Autoren kennen lernt, die durch ihre
Autorität bestätigen, was wir behaupten, wollen wir einige von ihnen nennen. Da die
Protestanten die Autorität der Kirche der ersten vier Jahrhunderte anerkennen,
werden wir, um ihnen in jeder Hinsicht entgegenzukommen, Autoren heranziehen,
die zu dieser Zeit lebten. Einige von ihnen behaupten, Petrus sei in Rom gewesen,
und andere bezeugen, dass er dort seinen Bischofssitz gegründet und das
Martyrium erlitten hat.
            Der heilige Clemens, Papst, ein Jünger des heiligen Petrus und sein
Nachfolger im Pontifikat, gibt in seinem ersten Brief an die Korinther die Ankunft
des heiligen Petrus in Rom, seinen langen Aufenthalt dort und das Martyrium, das er
dort zusammen mit dem heiligen Paulus erlitten hat, als öffentlich und sicher an.
Hier seine Worte: „Das Beispiel dieser Männer, die heilig lebten, eine große Schar
der Auserwählten versammelten und viele Martern und Qualen erlitten, ist uns
ausgezeichnet geblieben.“
            Der heilige Ignatius, Märtyrer, ebenfalls ein Jünger des heiligen Petrus und
sein Nachfolger im Bischofsamt von Antiochia, wird nach Rom gebracht, um dort
den Märtyrertod zu erleiden, und schreibt an die Römer mit der Bitte, sein
Martyrium nicht zu verhindern:
            „Ich bitte euch, ich befehle euch nicht, wie es Petrus und Paulus getan
haben: Non ut Petrus et Paulus praecipio vobis.“
            Papias, ein Zeitgenosse der oben Genannten und Schüler des Evangelisten
Johannes, sagt dasselbe, wie bei Eusebius in seiner Kirchengeschichte, Buch 2,
Kapitel 15, nachzulesen ist.
            Nicht weit von ihnen entfernt haben wir die berühmten Zeugnisse des
heiligen Irenäus und des heiligen Dionysius, die die Jünger der Apostel kannten und
sich mit ihnen ausführlich unterhielten und über die Dinge, die sich im Schoß der
Kirche von Rom ereigneten, gut informiert waren.
            Der heilige Irenäus, Bischof von Lyon, der im Jahr 202 als Märtyrer starb,
bezeugt, dass der heilige Matthäus sein Evangelium den Juden in ihrer eigenen



Sprache verkündete, während Petrus und Paulus in Rom predigten und dort die
Kirche gründeten: Petro et Paulo Romae evangelizantibus et constituentibus
Ecclesiam[34]. Nach solchen Zeugnissen wissen wir nicht, wie die Häretiker es
wagen können, das Kommen des Petrus nach Rom zu leugnen. Fast zur gleichen
Zeit blühten Clemens von Alexandria, der heilige Caius, der Priester von Rom,
Tertullian von Karthago, Origenes, der heilige Cyprian und viele andere auf, die
übereinstimmend von einer großen Versammlung der Gläubigen am Grab des in
Rom gemarterten Petrus berichteten; und sie alle, voller Verehrung für das Primat
der Kirche von Rom, sagen, dass von ihr die Orakel des ewigen Heils zu erwarten
seien, weil Jesus Christus ihrem Gründer Petrus die Bewahrung des Glaubens
versprochen habe[35].
            Und wenn wir von diesen Schriftstellern zu den Koryphäen der Kirche
übergehen, dem heiligen Petros von Alexandria, dem heiligen Asterius von Amaseia,
dem heiligen Optatus von Mileve, dem heiligen Ambrosius, dem heiligen Johannes
Chrysostomus, dem heiligen Epiphanius, dem heiligen Maximus von Turin, dem
heiligen Augustinus, dem heiligen Kyrill von Alexandria und vielen anderen, so
finden wir ihre Zeugnisse völlig einmütig und in Übereinstimmung mit der Wahrheit,
die wir behaupten, dass Petrus in Rom war und dort das Martyrium erlitten hat. Der
heilige Optatus, Bischof von Mileve in Afrika, schreibt gegen die Donatisten: „Du
kannst nicht leugnen, du weißt, dass in der Stadt Rom der bischöfliche Stuhl von
Anfang an von Petrus besetzt war“. Der Kürze halber zitieren wir nur die Worte des
Kirchenvaters Hieronymus, der im vierten Jahrhundert der Kirche blühte. „Petrus,
der Fürst der Apostel“, schreibt er, „ging im zweiten Jahr des Kaisers Claudius nach
Rom und bekleidete dort den priesterlichen Stuhl bis zum letzten Jahr des Nero. Er
ist in Rom im Vatikan an der Via Trionfale begraben und wird wegen der Verehrung,
die ihm das Universum entgegenbringt, gefeiert[36]“. Nimmt man noch die vielen
Martyrologien der verschiedenen lateinischen Kirchen hinzu, die uns aus dem
entferntesten Altertum überliefert sind, die verschiedenen Kalender der Äthiopier,
der Ägypter, der Syrer, die Menologien der Griechen, die Liturgien aller christlichen
Kirchen, die in den verschiedenen Ländern der Christenheit verstreut sind, so findet
man überall die Wahrheit dieser Darstellung festgehalten.
            Was sonst noch? Dieselben Protestanten, die in der Lehre ziemlich berühmt
sind, wie Gave, Ammendus, Pearsonian, Grotius, Husserius, Biondellus, Scaliger,
Basnagius und Newton mit vielen anderen, stimmen darin überein, dass das
Kommen des Apostelfürsten nach Rom und sein Tod in dieser Metropole des
Universums eine unbestreitbare Tatsache sind.
            Zwar erwähnen weder die Apostelgeschichte noch der heilige Paulus in
seinem Brief an die Römer diese Tatsache. Aber abgesehen davon, dass die



anerkannten Schriftsteller in diesen Autoren ganz klar dieses Ereignis[37] erkennen,
stellen wir fest, dass der Verfasser der Apostelgeschichte nicht die Absicht hatte,
über die Taten des Petrus oder der anderen Apostel zu schreiben, sondern nur über
die des Paulus, seines Gefährten und Lehrers, und dies fast so, als ob er eine
Apologie für diesen Heidenapostel verfassen wollte, der von den Juden am meisten
verachtet und verleumdet wurde. So kommt es, dass der heilige Lukas, nachdem er
die Grundsätze der Kirche vom sechzehnten Kapitel bis zum Ende seines Buches
geschildert hat, nur von Paulus und seinen Gefährten schreibt. In der Tat berichtet
Lukas in seiner Apostelgeschichte nicht einmal von all den Dingen, die Paulus getan
hat und die wir nur aus den Briefen dieses Apostels kennen. Erzählt er uns etwa von
den drei Schiffbrüchen, die sein Meister erlitt, von dem Kampf mit den Tieren in
Ephesus und von anderen Taten, die in seinem zweiten Brief an die Korinther und in
dem an die Galater[38] erwähnt werden? Erzählt der heilige Lukas von dem
Martyrium des Paulus oder gar von den Taten, die er nach seiner ersten
Gefangenschaft in Rom vollbracht hat? Erwähnt er auch nur einen der vierzehn
Briefe? Nichts von alledem. Wie wäre es, wenn derselbe Schreiber über viele Dinge
schweigen würde, die Petrus getan hat, einschließlich seiner Ankunft in Rom?
            Was wir über das Schweigen des Lukas gesagt haben, gilt auch für das
Schweigen des Paulus in seinem Brief an die Römer. Paulus, der an die Römer
schreibt, grüßt Petrus nicht; daraus schließen die Protestanten, dass Petrus nie in
Rom war. Was für eine merkwürdige Argumentation! Man könnte höchstens folgern,
dass Petrus zu dieser Zeit nicht in Rom war, mehr aber auch nicht. Und wer weiß
nicht, dass Petrus, während er den Stuhl von Rom innehatte, diesen oft verließ, um
anderswohin zu gehen und andere Kirchen in den verschiedenen Teilen Italiens zu
gründen? Hatte er nicht dasselbe getan, als er seinen Stuhl in Jerusalem und
Antiochia innehatte? Gerade zu dieser Zeit reiste er in verschiedene Teile Palästinas
und dann nach Kleinasien, Bithynien, Pontus, Galatien und Kappadokien, an die er
seinen ersten Brief besonders richtete. Es ist also nicht anzunehmen, dass er nicht
auch in Italien, das ihm eine reiche Ernte bescherte, dasselbe tat. Dass Petrus in
Italien nicht nur mit Rom zu tun hatte, wissen wir von Eusebius, einem
Geschichtsschreiber des 4. Jahrhunderts, der über seine wichtigsten Taten schreibt:
„Von den Taten des Petrus sind die Beweise dieselben Kirchen, die kurz darauf
erstrahlten, wie die Kirche von Cäsarea in Palästina, die von Antiochia in Syrien und
die Kirche der Stadt Rom selbst. Denn es ist der Nachwelt überliefert, dass Petrus
selbst diese Kirchen und alle umliegenden Kirchen gegründet hat. So auch die von
Ägypten und Alexandria selbst, allerdings nicht durch ihn selbst, sondern durch
seinen Jünger Markus, während er in Italien und unter den umliegenden Völkern
tätig war.[39]“



            Paulus grüßt also in seinem Brief an die Römer Petrus nicht, weil er wusste,
dass er zu dieser Zeit vielleicht nicht in Rom war. Wäre Petrus dort gewesen, hätte
er sicherlich selbst die Frage klären können, die unter den Gläubigen aufkam und
die Paulus Anlass gab, seinen berühmten Brief zu schreiben.
            Und selbst wenn Petrus in der Stadt gewesen wäre, kann man wohl sagen,
dass Paulus in seinem Brief nicht zuließ, dass die Gläubigen ihn zusammen mit den
anderen grüßten, denn er ließ den Überbringer des Briefes gesondert grüßen oder
schrieb ihm einzeln, wie wir es heute noch mit Respektspersonen tun. Wenn
außerdem die Tatsache, dass Paulus Petrus nicht grüßen ließ, als er an die Römer
schrieb, beweist, dass Petrus nie in Rom war, dann muss man auch sagen, dass der
heilige Jakobus der Jüngere nie Bischof von Jerusalem war, denn Paulus grüßt ihn
überhaupt nicht, als er an die Juden schrieb. Das ganze Altertum erklärt den
heiligen Jakobus zum Bischof von Jerusalem. Nichts spricht also gegen das
Schweigen des Paulus über die Ankunft des Petrus in Rom.
Wir fügen hinzu: Wenn man aus dem Schweigen der Heiligen Schrift über das
Kommen des Petrus nach Rom vernünftigerweise folgern könnte, dass Petrus nicht
nach Rom gekommen ist, dann könnte man auch wie folgt argumentieren: Die
Heilige Schrift sagt nicht, dass der heilige Petrus tot ist; also lebt der heilige Petrus
noch, und ihr Protestanten sucht ihn in irgendeinem Winkel der Erde.
            Dann gibt es einen Grund für das Schweigen der Heiligen Schrift über das
Kommen und Sterben des heiligen Petrus in Rom, und darüber wollen wir nicht
schweigen. Dass Petrus das Haupt der Kirche ist, der oberste Hirte, der unfehlbare
Lehrer aller Gläubigen, und dass diese seine Vorrechte seinen Nachfolgern bis zum
Ende der Welt überliefert werden sollen, das ist ein Glaubensdogma und hätte
daher entweder durch die Heilige Schrift oder durch die göttliche Überlieferung
geoffenbart werden müssen, wie es auch geschehen ist; dass er aber in Rom kam
und starb, ist eine geschichtliche Tatsache, eine Tatsache, die mit den Augen
gesehen und mit den Händen berührt werden konnte; und deshalb war ein Zeugnis
aus der Heiligen Schrift nicht nötig, um sie festzustellen, denn dafür genügen jene
Beweise, die den Menschen alle anderen Tatsachen verkünden und feststellen.
Protestanten, die behaupten, die Ankunft des heiligen Petrus in Rom zu leugnen,
weil sie nicht durch biblische Argumente bewiesen werden kann, machen sich
lächerlich. Was würden sie von demjenigen sagen, der die Ankunft und den Tod des
Kaisers Augustus in der Stadt Nola leugnet, weil die Heilige Schrift dies nicht sagt?
Wenn wir bei diesem Schweigen der Apostelgeschichte und des Paulusbriefes
stehenbleiben wollen, so wollen wir sagen, dass dies weder für uns noch für die
Protestanten ein Beweis ist. Denn die gesunde Logik und die einfache natürliche
Vernunft lehren uns, dass man, wenn man die Wahrheit einer von einem Autor



verschwiegenen Tatsache sucht, sie bei anderen suchen muss, deren Pflicht es ist,
darüber zu sprechen. Das haben wir ausgiebig getan.
            Es ist uns auch nicht unbekannt, dass Flavius Josephus nicht von der Ankunft
des heiligen Petrus in Rom spricht, auch nicht von der des heiligen Paulus. Aber was
macht es für ihn aus, von den Christen zu sprechen? Sein Ziel war es, die
Geschichte des jüdischen Volkes und des jüdischen Krieges zu schreiben, und nicht
die besonderen Ereignisse, die anderswo stattfanden. Er spricht von Jesus Christus,
von Johannes dem Täufer, des heiligen Jakobus, der in Palästina gestorben ist, aber
spricht er des Paulus, Andreas oder den anderen Aposteln, die außerhalb Palästinas
den Märtyrertod erlitten haben? Und sagt er nicht, dass er selbst viele Ereignisse,
die sich zu seiner Zeit zugetragen haben, mit Schweigen übergehen will[40]?
            Und ist es nicht eine Torheit, einem Juden, der nicht spricht, mehr zu
vertrauen als den ersten Christen, die einmütig verkünden, dass der heilige Petrus
in Rom gestorben ist, nachdem er dort viele Jahre gelebt hat?
            Wir wollen auch nicht die Schwierigkeit ausklammern, die einige über die
Uneinigkeit der Schriftsteller bei der Festlegung des Jahres der Ankunft des Petrus
in Rom aufwerfen. Denn in unserer Zeit sind sich die Gelehrten in der Regel über die
Chronologie einig, der wir folgen. Aber wir sagen, dass diese Uneinigkeit der antiken
Autoren die Wahrheit der Tatsache beweist: Sie beweist, dass ein Autor nicht von
einem anderen abgeschrieben hat, dass jeder die Dokumente oder Erinnerungen
benutzte, die er in seinem eigenen Land hatte und die öffentlich als sicher bekannt
waren; noch sollten wir uns über eine solche chronologische Uneinigkeit (die ein
oder zwei Jahre mehr oder weniger beträgt) in jenen fernen Zeiten wundern, als
jede Nation ihre eigene Art hatte, die Jahre zu zählen. Aber alle diese Autoren
berichten freimütig über die Ankunft des Petrus in Rom und erwähnen die genauen
Umstände seines Aufenthalts und seines Todes in dieser Stadt.
            Die Gegner der Ankunft des heiligen Petrus in Rom fügen noch hinzu: Aus
dem ersten Brief des heiligen Petrus an die Gläubigen in Asien erfahren wir, dass er
in Babylon war. So drückt er sich in seinen Grüßen so aus: „Die Kirche, die in
Babylon versammelt ist, und Markus, mein Sohn, grüßt euch“. Sein Kommen nach
Rom ist also unmöglich. Zunächst ist zu sagen, dass, selbst wenn mit Babylon, von
dem Petrus spricht, die Metropole Assyriens gemeint war, daraus nicht gefolgert
werden kann, dass er nicht nach Rom kommen konnte und auch nicht gekommen
ist. Sein Pontifikat war sehr lang, und die Kritiker sind sich einig, dass der obige
Brief vor dem Jahr 43 oder um diese Zeit geschrieben wurde. Tatsächlich grüßt er
die Gläubigen immer noch im Namen von Markus, von dem wir durch Eusebius
wissen, dass er im Jahr 43 von Petrus zur Gründung der Kirche von Alexandria
gesandt wurde. Es scheint also, dass Petrus vom Datum seines Briefes bis zu



seinem Tod noch mindestens 24 Jahre zu leben hatte. Hätte er in einem so langen
Zeitraum nicht die Reise nach Rom antreten können?
            Aber wir haben noch eine andere Antwort zu geben: Petrus sprach
metaphorisch und meinte mit dem Namen Babylon die Stadt Rom, an die er seinen
Brief schrieb. Dies geht aus dem gesamten Altertum hervor. Papias, ein Jünger der
Apostel, sagt mit deutlichen Worten, dass Petrus seinen ersten Brief in Rom
geschrieben habe, während er ihr mit einer Translation des Wortes den Namen
Babylon gibt[41]. Der heilige Hieronymus sagt ebenfalls, dass Petrus in seinem
ersten Brief unter dem Namen Babylon die Stadt Rom bezeichnete: Petrus in
epistola prima sub nomine Babylonis figurative Romam significans, salutat vos,
inquit, ecclesia quae est in Babylone collecta[42]. Auch diese Sprache war unter
den Christen nicht unbekannt. Der heilige Johannes gibt Rom denselben Namen wie
Babylon. Nachdem er Rom in seiner Apokalypse die Stadt der sieben Hügel genannt
hat, die große Stadt, die über die Könige der Erde herrscht, kündigt er ihren
Untergang an und schreibt: Cecidit, cecidit Babylon magna: gefallen, gefallen ist
das große Babylon[43]. Rom konnte also mit gutem Grund als Babylon bezeichnet
werden, weil es alle Irrtümer, die in den verschiedenen Teilen der Welt, die es
beherrschte, verstreut waren, in seinem Schoß barg.
            Petrus hatte überdies gute Gründe, den wörtlichen Namen des Ortes, von
dem aus er schrieb, zu verschweigen; denn nachdem er kurz zuvor aus den Händen
des Herodes Agrippa entkommen war und wusste, wie eng die Freundschaft
zwischen diesem König und dem Kaiser Claudius war, hätte er mit Recht eine
Gefahr von diesen beiden Feinden des christlichen Namens befürchten können,
wenn sein Brief in die Irre gegangen wäre. Um diese Gefahr zu vermeiden, gebot
ihm die Klugheit, in seinem Schreiben ein Wort zu verwenden, das den Christen
bekannt und den Juden und Heiden unbekannt war. Das tat er auch.
            Darüber hinaus ergibt sich aus den Worten von Petrus ein weiterer Beweis
für sein Kommen nach Rom. Tatsächlich sagt Petrus am Ende seines Briefes: „Die
Kirche… und Markus, mein Sohn, grüßt euch“. Folglich war Markus bei Petrus. Damit
ist klar, dass die gesamte Tradition einstimmig proklamiert, dass Markus, der
geistliche Sohn von Petrus, sein Jünger, sein Dolmetscher, sein Schreiber und ich
würde sagen, sein Sekretär, in Rom war und in dieser Stadt das Evangelium schrieb,
das er vom selben Meister predigen hörte[44]. Folglich ist es notwendig, auch
zuzugeben, dass Petrus mit dem Jünger in Rom war.
            Wir können nun zu dieser Schlussfolgerung kommen. In einem Zeitraum von
eintausendvierhundert Jahren hat es nie jemanden gegeben, der auch nur den
geringsten Zweifel an der Ankunft des heiligen Petrus in Rom geäußert hat. Im
Gegenteil, wir haben eine lange Reihe von Männern, die für ihre Heiligkeit und ihre



Lehre berühmt sind und die von der apostolischen Zeit an bis zu uns mit ihrer
Autorität immer diese Tatsache akzeptiert haben. Die Liturgien, die Martyrologien,
ja selbst die Feinde des Christentums sind sich mit den meisten Protestanten über
diese Tatsache einig.
            Daher, ihr Protestanten von heute, die ihr das Kommen des heiligen Petrus
nach Rom bestreitet, widersprecht ihr der gesamten Antike, widersprecht ihr der
Autorität der gelehrtesten und frommsten Männer der vergangenen Zeiten;
widersprecht ihr den Martyrologien, den Menologien, den Liturgien, den Kalendern
der Antike; widersprecht ihr dem, was eure eigenen Meister geschrieben haben.
            Oh, Protestanten, öffnet eure Augen; hört auf die Worte eines Freundes, der
nur von dem Wunsch nach eurem Wohl bewegt zu euch spricht. Viele geben vor,
eure Führer in der Wahrheit zu sein; aber entweder aus Bosheit oder aus
Unwissenheit täuschen sie euch. Hört auf die Stimme Gottes, der euch in seine
Herde ruft, unter die Obhut des von ihm eingesetzten obersten Hirten. Gebt alle
Verpflichtungen auf, überwindet das Hindernis der menschlichen Achtung, entsagt
den Irrtümern, in die euch verblendete Menschen gestürzt haben. Kehrt zur Religion
eurer Vorfahren zurück, die einige von ihnen aufgegeben haben; fordert alle
Anhänger der Reformation auf, auf das zu hören, was Tertullian zu seiner Zeit
sagte: „Wenn du also, o Christ, in der großen Sache des Heils sicher sein willst, so
nimm Zuflucht zu den von den Aposteln gegründeten Kirchen. Geh nach Rom, von
wo unsere Autorität ausgeht. O glückliche Kirche, wo sie mit ihrem Blut ihre ganze
Lehre vergossen haben, wo Petrus ein Martyrium erlitt, das dem Leiden seines
göttlichen Meisters glich, wo Paulus mit dem Martyrium gekrönt wurde, indem man
ihm das Haupt abschlug, wo Johannes, nachdem er in einen Kessel mit kochendem
Öl getaucht worden war, nichts erlitt und dann auf die Insel Patmos verbannt
wurde[45]“.

Dritte Auflage
Turin
Salesianische Buchhandlung 1899
[1. Aufl., 1856; Neuauflagen 1867 und 1869; 2. Aufl., 1884]

EIGENTUM DES VERLEGERS
S. Pier d’Arena – Salesianische Druckschule
Hospiz S. Vincenzo de’ Paoli
(Nr. 1265 — M)



Gesehen: Freigabe zum Druck
Genua, 12. Juni 1899
AGOSTINO Kan. MONTALDO
Ges. Erlaubnis zum Druck
Genua, 15. Juni 1899
Kan. PAOLO CANEVELLO Generalprovikar

[1] Die Nachrichten über das Leben des Heiligen Petrus stammen aus dem
Evangelium, den Apostelgeschichten und einigen Briefen der Apostel sowie von
verschiedenen anderen Autoren, deren Erinnerungen von Cesare Baronio im ersten
Band seiner Annalen, von den Bollandisten am 18. Januar, 22. Februar, 29. Juni, 1.
August und anderswo erwähnt werden. Über das Leben des Heiligen Petrus haben
Antonio Cesari in den Apostelgeschichten und auch in einem separaten Band, Luigi
Cuccagni in drei umfangreichen Bänden und viele andere ausführlich geschrieben.

[2] Heiliger Ambrosius, Kommentar zum Evangelium nach Lukas, Buch 4.

[3] Heiliger Ambrosius, a.a.O.

[4] Heiliger Hieronymus, Gegen Jovinian, Kapitel 1, 26.

[5] Evangelium nach Matthäus, Kapitel 16.

[6] Genesis, Kapitel 41.

[7] Evangelium nach Matthäus, Kapitel 18.

[8] Evangelium nach Matthäus, Kapitel 15.

[9] Heiliger Johannes von Damaskus, Homilie über die Verklärung.

[10] Heiliger Johannes Chrysostomus, Kommentar zum Evangelium nach Matthäus.

[11] Die Übertragung von „Tür“ für „Macht“, also das Zeichen für das bezeichnete
Ding, stammt daher, dass in der alten Gesetzgebung und bei den orientalischen
Völkern die Fürsten und Richter im Allgemeinen ihre gesetzgebende und richterliche
Macht vor den Toren der Stadt ausübten (siehe III, S. XXII, 2). Außerdem war dieser
Teil der Stadt in einem ständigen Zustand der Wachsamkeit und Bewaffnung,



sodass, wenn die Tore erobert wurden, der Rest leicht erobert werden konnte. Auch
heute noch sagt man „Osmanische Pforte“ oder „Hohe Pforte“, um die Macht der
Türken zu kennzeichnen.

[12] Heiliger Hieronymus, Gegen Jovinian, Kapitel 1, 26.

[13] Heiliger Augustinus, Über die Einheit der Kirche.

[14] Heiliger Irenäus, Gegen die Häresien, Buch III, Nr. 3.

[15] Psalmen 68, 108.

[16] Evangelium nach Johannes, 14, 12.

[17] Siehe Heiliger Basileios von Seleukeia und den Bericht des Klemens von Rom.

[18] Siehe Theodoret, Heiliger Johannes Chrysostomus, Heiliger Clemens usw.

[19] Benedikt XIV., De Servorum Dei Beatificatione, Buch I, Kapitel I.

[20] Brief an die Römer, Kapitel I.

[21] Eusebius, Kirchengeschichte, Buch II, Kapitel 15.

[22] Erster Brief des Petrus, Kapitel 5.

[23] Heiliger Pacian, Brief 2.

[24] Die heiligen Väter, die die Geschichte von Simon Magus erzählen, sind unter
anderem: Heiliger Maximus von Turin, Heiliger Kyrill von Jerusalem, Heiliger
Sulpicius Severus, Heiliger Gregor von Tours, Heiliger Clemens Papst, Heiliger
Basileios von Seleukeia, Heiliger Epiphanios, Heiliger Augustinus, Heiliger
Ambrosius, Heiliger Hieronymus und viele andere.

[25] Laktanz, Buch 4.

[26] Epistel 2, Kapitel 3.

[27] Die Meinungen der Gelehrten variieren hinsichtlich des Jahres des Martyriums
des Apostelfürsten; aber die wahrscheinlichste ist die, die es dem Jahr 67 nach der
christlichen Zeitrechnung zuweist. Tatsächlich informiert uns Heiliger Hieronymus,



unermüdlicher Forscher und Kenner der heiligen Dinge, dass Heiliger Petrus und
Heiliger Paulus zwei Jahre nach dem Tod von Seneca, dem Lehrer von Nero,
gemartert wurden. Nun wissen wir von Tacitus, dem Historiker dieser Zeit, dass die
Konsuln, unter denen Seneca starb, Silianus Nerva und Atticus Vestinus waren, die
das Konsulat im Jahr 65 innehatten; daher erlitten die beiden Apostel im Jahr 67 das
Martyrium. Zu dieser Jahreszählung, die das Martyrium zu dieser Zeit festlegt,
entsprechen die 25 Jahre und fast zwei Monate, während denen Heiliger Petrus
seinen Stuhl in Rom innehatte; eine Anzahl von Jahren, die von der gesamten Antike
anerkannt wurde (siehe „Historisch-chronologische Beobachtungen“ von
Monsignore Domenico Bartolini, Kardinal der Heiligen Kirche: „Ob das Jahr 67 nach
der christlichen Zeitrechnung das Jahr des Martyriums der glorreichen
Apostelfürsten Petrus und Paulus ist“, Rom, Druckerei Scalvini, 1866).

[28] Die Kette, mit der Heiliger Petrus gefesselt wurde, wird bis heute in Rom in der
Kirche San Pietro in Vincoli aufbewahrt (Artano, „Leben des Heiligen Petrus“).

[29] Auf dem höchsten Punkt des Gianicolo, wo Ancus Marcius, der vierte König von
Rom, die Gianicolo-Burg gründete, wurde die Kirche San Pietro in Montorio erbaut,
an dem Ort, wo der heilige Apostel das Martyrium erlitt. Dieser Berg wurde
Gianicolo genannt, weil er dem Janus, dem Wächter der Tore, gewidmet war, die auf
Latein ianuae genannt werden. Man sagt, dass auch Janus hier begraben wurde, der
diesen Teil von Rom gegenüber dem Kapitol erbaut hat. Er wurde auch Monte Aureo
genannt, nach dem nahegelegenen und alten Aurelia-Tor. Heute heißt er Montorio,
d.h. Goldberg, nach der gelben Farbe des Bodens, der diesen Hügel bedeckt, einem
der sieben Hügel des antiken Rom (siehe Moroni, „Kirchen des Heiligen Petrus“).

[30] Bollandisten, 29. Juni.

[31] Heiliger Ephräm der Syrer.

[32] Siehe Piazza Emanuele.

[33] Siehe Heiliger Gregor der Große, Epistel 30. Baronio im Jahr 284.

[34] Heiliger Irenäus, Gegen die Häresien, Buch III, Kapitel 1.

[35] Gaius von Rom bei Eusebius; Clemens von Alexandria, Stromata, Buch 7;
Tertullian, De persecutionibus; Origenes bei Eusebius, Buch 3; Heiliger Cyprian,
Brief 52 an Antonianus und Brief 55 an Cornelius.



[36] Heiliger Hieronymus, De viris illustribus, Kapitel 1.

[37] Theodoret, Bischof von Kyrrhos, ein sehr versierter Mann in der
Kirchengeschichte, der im Jahr 450 starb, kommentiert den Brief des Heiligen
Paulus an die Römer, wo der Apostel schreibt: „Ich sehne mich, euch zu sehen,
damit ich euch etwas mitteile von geistiger Gnadengabe, um euch zu stärken“
(Römer 1,11), und fügt hinzu, dass Paulus nicht gesagt hat, dass er sie bestätigen
wolle, außer weil der große Heilige Petrus ihnen bereits zuerst das Evangelium
übermittelt hatte: „Weil Petrus ihnen zuerst die evangelische Lehre gegeben hat,
hat er notwendigerweise hinzugefügt ‚um euch zu bestätigen‘“ (Kommentar zum
Brief an die Römer).

[38] 1 Korinther 11, 23-24; Galater 1, 17-18.

[39] Siehe Theophanie.

[40] Jüdische Altertümer, Buch 20, Kapitel 5.

[41] Bei Eusebius, Buch II, 14.

[42] Heiliger Hieronymus, De viris illustribus.

[43] Offenbarung 17,5; 18,2.

[44] Siehe Heiliger Hieronymus, De viris illustribus, Kapitel 8.

[45] Tertullian, De praescriptione haereticorum, Kapitel 36.


