
⏱ ️Lesezeit: 5 min.

Um Don Bosco kennen zu lernen, muss man vielleicht gegensätzliche Urteile,
Stimmen der Kirche und die Worte des Heiligen selbst nebeneinanderstellen.
Zwischen enthusiastischem Lob, beißender Ironie und historischen Analysen tritt ein
komplexes und zutiefst menschliches Profil hervor, das sowohl von naiver
Hagiographie als auch von voreingenommener Kritik weit entfernt ist. Die Heiligkeit
Don Boscos wird so in ihrer Authentizität wiederhergestellt: Sie gründet nicht auf
der Imposanz seiner Werke oder auf außergewöhnlichen Charismen, sondern auf
einem reichen Innenleben, auf im Alltag gelebten Tugenden und auf einer
aufrichtigen Demut. Ein Porträt, das verständlich macht, warum die Kirche ihn als
Vater, Lehrer und Heiligen der Jugend anerkannt hat.

Was wurde nicht alles über Don Bosco seit seiner Zeit gesagt oder geschrieben?
Gutes natürlich, und manchmal auch Schlechtes! Über ihn, über seine Projekte.
Den Turiner Priestern, die sich über den „allzu unternehmungslustigen Eifer“ Don
Boscos sorgten, antwortete der heilige Giuseppe Cafasso: „Lasst ihn machen, lasst
ihn machen!“ (MB II, 351).
Mitte des 19. Jahrhunderts fällte eine protestantische Zeitschrift alles andere als
schmeichelhafte Urteile über die volkstümlichen Veröffentlichungen des Priesters
aus Valdocco, bekannt als „Katholische Lesungen“. Hier ein Beispiel: „Aber lieber
Don Bosco, wer soll Ihnen denn glauben, wenn Sie so übertriebene Behauptungen
aufstellen? […]. Wenn man solch haarsträubenden Unsinn von sich gibt, muss man
das Talent haben, ihn so zu erzählen, dass man sich nicht lächerlich macht“ („La
Buona Novella“, 2.12.1853, S. 71).
            Gleichzeitig berichtete eine hoch angesehene katholische Zeitschrift in ihrer
Rubrik „Zeitgenössische Chronik“ über die Meinung eines ihrer Korrespondenten
aus den Sardischen Staaten, der dieselben Schriften wie folgt beschrieb: „Büchlein
von kleinem Umfang, voller solider Unterweisung, angepasst an die Fähigkeiten des
einfachen Volkes und eine sehr angemessene Sache für diese Zeiten: das ist der
Wert dieser ‚Katholischen Lesungen‘“ („La Civiltà Cattolica“, Jahr IV, 2. Serie, Bd. 3,
Rom, 1853, S. 112).
Wenn man bestimmte Jahrgänge der antiklerikalen und satirischen Turiner
Zeitungen jener Zeit durchblättern würde, fände man bissige Bemerkungen über
den „Herrn Don Bosco… den berühmten Wundertäter“. Es genügte, „La Gazzetta
del Popolo“ oder „Il Fischietto“ jener Jahre zu konsultieren, um sich davon zu
überzeugen; nur um dann zu entdecken, was katholische Zeitungen wie
„L’Armonia“ und „L’Unità Cattolica“ zu seinem Lob sagten.



Auch in unserer Zeit hat es an Kritik nicht gefehlt, weder an der ernsthaften von
kompetenten Gelehrten, noch an der voreingenommenen und vulgären, die nur das
Verdienst hat, Vorurteile und Böswilligkeit zu offenbaren. Andererseits sucht die
moderne Hagiographie selbst mehr die menschliche Gestalt der Heiligen als ihre
mystische oder asketische.
„Wir wollen in den Heiligen das entdecken, was uns mit ihnen verbindet, anstatt
das, was uns von ihnen unterscheidet; wir wollen sie auf unser Niveau von Laien
bringen, die in die nicht immer erbauliche Erfahrung dieser Welt eingetaucht sind;
wir wollen sie als Brüder unserer Mühe und vielleicht auch unseres Elends finden,
um uns mit ihnen vertraut zu fühlen und an einer gemeinsamen schweren irdischen
Bedingung teilzuhaben“ (Paul VI., 3.11.1963).
Nicht umsonst schrieb jemand mit schlecht verhohlener Ironie: „Ist es heute, um bei
den Lesern gut anzukommen, nicht vielleicht ratsam, Fehler und Schuld bei den
Heiligen zu finden?“ (A. RAVIER, Franz von Sales. Ein Gelehrter und ein Heiliger,
Mailand, Jaca Book, 1987, S. 10).

Was die Kirche über Don Bosco sagte
            1929 wurde Don Bosco selig- und 1934 von der Kirche heiliggesprochen. Im
April 1929 hatte der Salesianer Don Eusebio Vismara die Gelegenheit, sich mit dem
Abt von Sankt Paul vor den Mauern in Rom, dem späteren Erzbischof von Mailand,
dem seligen Kardinal Ildefonso Schuster, zu unterhalten.
Da er wusste, dass dieser Konsultor in den Kongregationen gewesen war, die den
heroischen Tugendgrad Don Boscos geprüft hatten, erlaubte er sich, ihn zu fragen,
ob die Mitglieder jener Kongregationen nicht von der Imposanz seines Werkes und
den übernatürlichen Gaben, die es begleitet hatten, beeindruckt und zu einer
positiven Entscheidung über Don Bosco bewogen worden seien.
— Nein – antwortete ihm der damalige Monsignore Schuster, – das wurde erst gar
nicht in Betracht gezogen, es wurde von vornherein ausgeschlossen, denn all das ist
äußerlich, und selbst wenn es übernatürlich ist, kann es eine reine charismatische
Gabe sein; es ist keine Tugend, es ist keine Heiligkeit, die eine rein innere Tatsache
ist.
Und er fügte hinzu, indem er seine Bewunderung für die Heiligkeit Don Boscos zum
Ausdruck brachte:
— Vielleicht kennt ihr selbst nicht den ganzen Reichtum an Tugend und innerem
Leben, der Don Bosco beseelte (BS, April-Mai 1934, S. 143).
Don Bosco war ein Mensch wie alle anderen, das ist wahr, aber nicht in dem Sinne,
wie ihn die gegnerische Presse manchmal beschrieben hat. Als Mann seiner Zeit war
er nicht ihr Sklave, sondern ihr Gestalter und wusste ohne viele Formeln mit seinem



leuchtenden Beispiel, mit der Einfachheit seiner Sprache, seiner Gesten und seiner
Handlungen eine erzieherische Wirksamkeit zu erzielen, die seine Zeit überdauerte.
Unerschrocken und unerschütterlich, weil er sich von oben inspiriert und getragen
fühlte, war er ein Mann von großem Glauben und großem Herzen. Er wusste mit
genialer Synthese und ganz eigenem Stil einen Weg zur Jugendheiligkeit
aufzuzeigen. Nicht umsonst erklärte ihn Johannes Paul II. zum hundertsten Jahrestag
seines Todes zum „Vater und Lehrer der Jugend“.

Was Don Bosco über sich selbst sagte
            Und doch betrachtete sich Don Bosco in seiner großen Demut immer nur als
„einen armen Bauernsohn“ (MB X, 266), den die Barmherzigkeit Gottes ohne sein
eigenes Verdienst zum Priestertum erhoben hatte, „ein elendes Werkzeug in den
Händen eines äußerst geschickten Künstlers“ (BS, August 1883, S. 127).
Eines Abends beendete er die Beichte in der Kirche, als die Gemeinschaft von
Valdocco bereits zu Abend gegessen hatte. Er ging also in den Speisesaal. Der
Salesianer-Koadjutor Giuseppe Dogliani, der Musikunterricht mit dem Tischdienst
abwechselte, bestellte für ihn das Abendessen. Der Koch, verärgert über die
Verspätung, schickte einen Teller mit verkochten und kalten Reis. Als Dogliani es
wagte, ihm zu sagen: „Aber das ist für Don Bosco!“, entfuhr dem anderen, müde
von der schweren Arbeit jenes Tages, eine schroffe Antwort:
— Und wer ist Don Bosco? Er ist wie jeder andere im Haus.
Dogliani, gedemütigt, reichte den Teller und zog sich zurück. Aber der Kleriker
Valentino Cassini, später Missionar in Amerika, konnte sich nicht zurückhalten und
berichtete Don Bosco von den unverschämten Worten. Dieser kommentierte, ohne
mit der Wimper zu zucken, mit aller Ruhe:
— Der Koch hat recht! (MB XI, 284).
            1883 unternahm Don Bosco in Begleitung von Don Michele Rua eine
denkwürdige Reise nach Paris. Auf der Rückfahrt im Zug, nach jenen arbeitsreichen
Tagen, ruhten beide in nachdenklicher Meditation. Der gute Pater war von allen
Gesellschaftsschichten enthusiastisch geehrt und beklatscht worden. Die Heilige
Jungfrau hatte durch ihn Wunder gewirkt. Ein solcher Triumph im Paris jener Jahre
war unvorstellbar.
Schließlich brach Don Bosco das Schweigen:
— Merkwürdig! Erinnerst du dich, Don Rua, an die Straße, die von Buttigliera nach
Morialdo führt? Dort, auf der rechten Seite, gibt es einen Hügel und auf dem Hügel
ein kleines Haus, und vom kleinen Haus zur Straße erstreckt sich eine Wiese den
Hang hinunter. Dieses armselige Häuschen war die Wohnung von mir und meiner
Mutter; auf dieser Wiese hütete ich als Junge zwei Kühe. Wenn all diese Herren



wüssten, dass sie einen armen Bauern aus Becchi auf Händen getragen haben!
Welch ein Spiel der Vorsehung! (MB XVI, 257)
            Das war Don Bosco!


