
⏱ ️Lesezeit: 7 min.

Der Mamma-Margherita-Brunnen am Fuße des Hügels Colle Don Bosco (1960er
Jahre)

 

Der kleine Johannes wuchs in komplexen Familienverhältnissen auf, in denen seine
Mutter Margherita Occhiena eine entscheidende Rolle spielte. Nach dem Umzug im
Jahr 1817 in das kleine Haus in Becchi musste Margherita drei Söhne mit sehr
unterschiedlichen Temperamenten versorgen: den lebhaften und
unternehmungslustigen Johannes, den sanftmütigen Giuseppe und den
problematischen Stiefsohn Antonio. Trotz der familiären Spannungen und der Armut
gelang es dieser verwitweten und analphabetischen Frau, ihren Söhnen eine
beispielhafte christliche Erziehung zu vermitteln, die in der piemontesischen
Tradition verwurzelt war. Eine Pädagogik, die zwischen Strenge und Liebe
ausgewogen war und die Persönlichkeit sowie die Berufung des zukünftigen
Gründers der Salesianer prägte.

Weil er auf den Knien seiner Mutter gelernt hat, was ein Bildungssystem ist

      Als die Familie 1817 in das kleine Haus (casetta) zog, umfasste sie Margareta
Occhiena Bosco (29 Jahre), ihre Schwiegermutter Margherita Zucca (65 Jahre) und
die drei jungen Boscos: Antonio Giuseppe, Giuseppe Luigi und Giovanni Melchiorre
(jeweils 9, 5 und 2 Jahre alt).
      Die drei Bosco-Jungen waren unterschiedlich. Johannes war lebhaft,
scharfsinnig, fantasievoll, unternehmungslustig, mit einem großen Wunsch zu
entdecken und zu lernen; es schien, als wäre er dazu geboren, ein Anführer zu sein.
Sein Bruder Giuseppe hingegen war im Wesentlichen ein Mitläufer. Abgesehen von
einigen Gelegenheiten, in denen er sich launisch und stur zeigte, war er im
Allgemeinen freundlich und sanftmütig, geduldig und zurückhaltend. Im Gegensatz
dazu scheint Antonio, Margaretas Stiefsohn – laut den von Lemoyne gesammelten
Erinnerungen und anderen Zeugnissen – von Anfang an problematisch gewesen zu
sein. Als er im Alter von 4 Jahren seine Mutter verlor und nun auch seinen Vater,
schien er sich im Haus als Außenseiter zu fühlen, obwohl er der älteste der Brüder
war; doch als er volljährig wurde (was damals mit 21 Jahren der Fall war), wäre er
nach piemontesischer Sitte das Familienoberhaupt geworden. Mit zunehmendem
Alter zeigte er sich schwieriger. Er wird als ungehorsam und respektlos gegenüber
seiner Stiefmutter beschrieben, trotz ihrer Sanftheit und Aufmerksamkeit. Später



sehen wir ihn hartnäckig und gegen Giovannis Schulbesuch. Die beiden hatten auch
einen unvereinbaren Charakter, der ihre Beziehung belastete. Es scheint, dass nach
dem Tod der Großmutter väterlicherseits, Margherita Zucca († 1826), der
achtzehnjährige Antonio noch mürrischer wurde. Andererseits trug er die Hauptlast
der landwirtschaftlichen Arbeit. Die Sorge, dass der Konflikt im Haus ernster und
gefährlicher werden könnte, überzeugte Margareta schließlich von der
Notwendigkeit, Johannes als Knecht auf einem nahegelegenen Bauernhof arbeiten
zu lassen, bis die Fragen bezüglich der Eigentumsaufteilung unter den Kindern
geklärt waren. Wir müssen ihr die Fähigkeit zugestehen, die Familie trotz der
Spannungen zusammenzuhalten und Antonios vollständige Isolation zu vermeiden.
      In der erbaulichen Biografie Margaretas, die von Lemoyne verfasst wurde, sind
viele Beispiele ihrer Spiritualität und Frömmigkeit aufgeführt. Sie wird als fromme
und hingebungsvolle Frau mit einem starken Charakter beschrieben, die sich ganz
ihren Kindern und dem Dienst an Gott und dem Nächsten widmete. Der Biograf hebt
insbesondere ihre Tätigkeit als christliche Erzieherin hervor, ebenso wie die Zeugen
im diözesanen Prozess zur Seligsprechung Don Boscos. Wir lesen, wie sie die
Erziehung ihrer Kinder pflegte, indem sie ihnen den Katechismus beibrachte, sie in
die Kirche mitnahm, sie auf die Sakramente vorbereitete usw. Ihre besten
Anstrengungen widmete sie vor allem ihrer Entwicklung als Personen, da sie ihren
Kindern ein starkes moralisches Gewissen und die spirituellen und menschlichen
Ressourcen für ein konkretes Engagement im Leben geben wollte. Sie lehrte sie, die
Gegenwart Gottes zu spüren, an seine liebende Vorsehung zu glauben, in
Ehrlichkeit und Integrität zu leben, die Arbeit und Mühe zu lieben, ihren
Verpflichtungen treu zu sein, fähig zu sein, die Bedürfnisse anderer zu erkennen
und darauf zu reagieren. Sie erzog sie zu christlichem Optimismus und zur Hoffnung
auf göttlichen Lohn.
      Neben der mütterlichen Erziehung trugen viele andere Faktoren zur
moralischen, religiösen und spirituellen Entwicklung von Johannes bei. Zunächst der
regionale Charakter: Die piemontesischen Bauern waren fleißige Menschen,
unermüdliche Arbeiter, beharrlich und auch hartnäckig in der Verfolgung ihrer Ziele,
aber deshalb nicht unhöflich oder ungesellig. Wie seine Vorfahren wuchs Johannes
mit der Leidenschaft für die Arbeit und dem Wunsch auf, seine eigene Situation zu
verbessern, eine Leidenschaft, die niemals sein Temperament und sein stets
bereites Lächeln beeinflusste. Ein zweiter Faktor ist der katholische Glaube, der die
piemontesische Geschichte, Kultur und Identität seit der Antike durchdrang. Die tief
in den Gewissen verwurzelten katholischen Traditionen wurden von der Pfarrei, dem
Zentrum des sozialen und religiösen Lebens, genährt. Die neuen Ideen, die aus der
Französischen Revolution hervorgingen und in der Zeit der napoleonischen



Herrschaft verbreitet wurden, wurden mit Misstrauen und Furcht betrachtet, als
antichristlich angesehen und beeinträchtigten die spirituelle Identität der
Bevölkerung nicht. In diesem Umfeld geformt, hätte Johannes ein soziales, religiöses
und spirituelles Leben außerhalb der Tradition des römischen Katholizismus nicht
begreifen können.
      Margareta trainierte ihre Kinder zu einem Leben voller Mühe und Entbehrungen:
extrem einfache Kost, harte Matratzen aus Maisblättern und Wecken im
Morgengrauen. Vor allem aber bemühte sie sich sehr, ihnen die Religion
beizubringen, sie zum Gehorsam zu erziehen und ihnen altersgerechte Aufgaben
zuzuweisen. Die Familie Bosco betete morgens und abends zusammen. Don Bosco
schreibt in den Erinnerungen an das Oratorium: „Solange ich klein war, lehrte sie
mich selbst die Gebete; sobald ich fähig war, mich meinen Brüdern anzuschließen,
ließ sie mich morgens und abends mit ihnen knien, und wir alle sprachen
gemeinsam die Gebete mit dem dritten Teil des Rosenkranzes“. Dies waren damals
übliche Bräuche unter den piemontesischen Bevölkerungsgruppen: gemeinsame
Gebete, Rosenkranz jeden Abend; dreimal täglich das Angelusgebet beim
Glockenläuten, wobei jede Arbeit unterbrochen wurde. Obwohl Analphabetin,
kannte Margareta die wichtigsten Katechismuslektionen auswendig. Dazu bemerkt
Lemoyne: „Margareta kannte die Kraft einer solchen christlichen Erziehung und wie
das Gesetz Gottes, das jeden Abend mit dem Katechismus gelehrt und auch
tagsüber in Erinnerung gerufen wurde, das sichere Mittel war, um die Kinder den
mütterlichen Geboten gehorsam zu machen. Sie wiederholte daher die Fragen und
Antworten so oft wie nötig, damit die Kinder sie auswendig lernten“.
      Don Bosco selbst bestätigt Lemoynes Worte und schreibt, bezogen auf den
Zeitpunkt seiner ersten Kommunion: „Ich kannte den kleinen Katechismus
vollständig, aber aufgrund der Entfernung zur Kirche war ich dem Pfarrer unbekannt
und musste mich fast ausschließlich auf die religiöse Unterweisung meiner guten
Mutter beschränken“.
      So flößte Margareta ihren Kindern die Vorstellung eines persönlichen Gottes ein,
der immer präsent, barmherzig und zugleich gerecht ist. Und Don Bosco zeigte sich
überzeugt von der persönlichen und konstanten Gegenwart Gottes, eines Gottes
von unendlicher Größe, aber auch von unendlicher Liebe, der uns „unser tägliches
Brot“ gibt, der uns die Sünden vergibt und uns, armen Sündern, hilft, nicht wieder in
Sünde zu fallen.
      Als Johannes sieben bis acht Jahre alt war, bereitete Margareta ihn sorgfältig auf
seine erste Beichte vor. Die „Sünde“ nahm für ihn einen schrecklichen und
furchterregenden Aspekt an. Während der Osterzeit 1827 bereitete Margareta ihren
Jungen mit noch größerer Aufmerksamkeit auf die erste Kommunion vor. Dreimal



während der Fastenzeit begleitete sie ihn zum Beichtstuhl, und wenn Johannes zu
Hause betete und ein geistliches Buch las, gab sie ihm, wenn sie ihn beim Gebet
sah, ihre mütterlichen Ratschläge. Als der große Tag kam, ließ sie Johannes allein in
der Stille seiner Andacht. In der Kirche wohnte sie seiner „Vorbereitung“ und dem
„Dankgebet“ nach der Heiligen Kommunion bei und half ihm, die Gebete zu
wiederholen, die der Pfarrer vom Altar las.
      So war es unter der Führung seiner Mutter, dass der junge Johannes die
persönliche Erfahrung eines sakramentalen Lebens machte, das er später als
Priester seinen Schülern unermüdlich einzuflößen suchte. Margaretas religiöse und
moralische Erziehung gehörte zur piemontesischen Tradition, und die strenge
Beziehung zwischen Eltern und Kindern, typisch für piemontesische Familien,
machte sie noch rigoroser. Doch diese Züge wurden durch ihren ständigen Appell
an Vernunft und Religion mit so viel liebevoller persönlicher Fürsorge gemildert.
Margaretas Erfolg kann ihrer Weisheit und einem aufgeklärten Erziehungsstil
zugeschrieben werden, der jede bindende Strenge der Tradition ausbalancierte.
      Der Biograf, der sich auf Margaretas besondere Aufmerksamkeit für Johannes
bezog, in dem sie außergewöhnliche Potenziale sah, schrieb: „[Die Vorbereitung von
Johannes] war das Werk Margaretas, mit ihren heiligen Bemühungen und ihrer
Voraussicht, die die Neigungen und natürlichen Gaben, mit denen Johannes
bereichert war, nicht bekämpfte, sondern modifizierte und Gott zuwandte. Er zeigte
große Aufgeschlossenheit des Geistes, Anhänglichkeit an seine eigenen Urteile,
Hartnäckigkeit in seinen Absichten; und die gute Mutter gewöhnte ihn an
vollkommenen Gehorsam, nicht indem sie seine Eigenliebe schmeichelte, sondern
indem sie ihn überzeugte, sich den Demütigungen seines Standes zu beugen:
Gleichzeitig ließ sie kein Mittel unversucht, damit er sich dem Studium widmen
konnte, und dies ohne übermäßige Anstrengung und indem sie es der göttlichen
Vorsehung überließ, den richtigen Zeitpunkt zu bestimmen. Das Herz von Johannes,
das eines Tages unermessliche Reichtümer an Zuneigung für alle Menschen haben
sollte, war voller überschwänglicher Sensibilität, die damals gefährlich hätte werden
können, wenn sie gefördert worden wäre: Margareta erniedrigte niemals die
Majestät einer Mutter zu unüberlegten Liebkosungen oder dazu, das zu bemitleiden
oder zu dulden, was einen Schatten von Fehler haben könnte; dennoch benutzte sie
niemals harte oder gewalttätige Methoden mit ihm, die ihn verärgert oder eine
Abkühlung seiner kindlichen Zuneigung verursacht hätten. Johannes trug in sich
jenes Gefühl der Sicherheit im Handeln, durch das der Mensch sich natürlich dazu
gedrängt fühlt, zu überragen, und das notwendig ist für jemanden, der dazu
bestimmt ist, große Menschenmengen zu führen, das sich aber so leicht in Hochmut
verwandeln kann; und Margareta zögerte nicht, seine kleinen Launen von Anfang an



zu unterdrücken, als er noch nicht zu moralischer Verantwortung fähig war. Wenn
sie ihn jedoch unter seinen Gefährten hervorstechen sah, um Gutes zu tun,
beobachtete sie schweigend seine Wege, widersetzte sich nicht seinen kleinen
Unternehmungen, und ließ ihn nicht nur frei nach Belieben handeln, sondern
verschaffte ihm auch die notwendigen Mittel, selbst auf Kosten ihrer eigenen
Entbehrungen. Auf diese Weise drang sie sanft und liebenswürdig in seine Seele ein
und bewegte ihn dazu, stets ihren eigenen Willen zu tun“.
      Aber insgesamt, im bäuerlichen Kulturkontext, klingt das von Lemoyne
gezeichnete Porträt Margaretas als Erzieherin wahrheitsgetreu. Er berichtet sowohl
in der Biografie als auch in den Biografischen Erinnerungen Beispiele ihrer
Festigkeit, Freundlichkeit und Weisheit, die sie als christliche Erzieherin zeigte. Der
Biograf konzentriert sich jedoch mehr auf die Unterstützung, die Margareta
Johannes gab, und darauf, wie sie ihn Schritt für Schritt auf seinem Berufungsweg
begleitete.

Arthur J. LENTI, Don Bosco Geschichte und Geist, Band 1, S. 146


