[] Tempo per lettura: 4 min.

“Il pasto nella casa del fariseo” (The Meal in the House of the Pharisee), James
Jacques Joseph Tissot (n. Nantes, Francia, 1836-1902), 1886-1894, acquerello,
Brooklyn Museum di New York

Questo brano del Vangelo di Luca, capitolo 11,37-41, ci racconta come Gesu, in
cammino verso Gerusalemme, accetta l'invito per pranzare con il fariseo. Abbiamo
un dialogo che rappresenta un momento di confronto tra due visioni della
religiosita: quella formale, centrata sulle prescrizioni rituali, e quella del cuore,
proposta da Gesu.

Alla domanda fatta a Gesu sul perché non segue i gesti rituali della tradizione, al
fariseo viene fatto I'invito ad andare oltre le azioni esteriori, a verificare se
I’esteriorita corrisponde davvero con cio che porta nel cuore.

Gesu accetta I’invito senza condizioni

Come il fariseo, anche noi possiamo invitare Gesu alla nostra tavola. La sua
risposta e stupefacente: Gesu accetta, sempre, senza porre condizioni. Non
pretende che la nostra casa sia in ordine, non esige garanzie sulla nostra coerenza.
“Egli ando e si mise a tavola” - con questa semplicita disarmante, Gesu entra nella
vita del fariseo, sapendo gia cosa trovera, conoscendo le contraddizioni, le ombre,
le doppiezze.
Questo e il primo messaggio liberante: Gesu non aspetta che siamo a posto per
venire da noi; viene per aiutarci a metterci a posto. Non dobbiamo nascondere chi
siamo davvero per essere degni della sua presenza. Anzi, € proprio la nostra
incompiutezza a renderci bisognosi del suo incontro.

Una presenza che fa chiarezza

Ma attenzione: se Gesu accetta senza condizioni, la sua presenza non € mai
neutra o innocua. Gesu entra e porta luce. Il fariseo si aspettava forse un ospite
compiacente, qualcuno da esibire, da mostrare ai conoscenti: “Guardate, anche
Gesu viene a casa mia”. Invece si ritrova messo a nudo senza essere ne umiliato ne
messo in imbarazzo. La presenza di Gesu illumina le contraddizioni, fa emergere cio
che preferiremmo tenere nascosto.
Non & un’aggressione, € piuttosto come quando accendiamo la luce in una stanza:
la luce non crea la polvere che c’e, ma la rende visibile. Cosi Gesu: non inventa i



nostri difetti, ma gentilmente e gradualmente ci aiuta a vederli per quello che sono.
In poche parole, la sua presenza € un invito a fare chiarezza nella nostra vita: a
guardare con onesta dove siamo autentici e dove invece viviamo di maschere, dove
c’'e coerenza e dove c’e scissione tra cio che appariamo e cio che siamo.

Oltre le apparenze: la chiamata alla coerenza personale

“Voi farisei pulite I’esterno del bicchiere e del piatto, ma il vostro interno e
pieno di avidita e di cattiveria.” Gesu non condanna le pratiche esteriori in sé - le
abluzioni, le preghiere pubbliche, I'osservanza - ma getta luce su quella sottile e
terribile scissione tra esterno e interno, la doppiezza di chi cura I'immagine mentre
trascura il cuore.
E una tentazione che attraversa tutti i tempi. Quanta energia spendiamo per
costruire un’immagine accettabile! Sui social media, nella vita professionale,
persino nelle relazioni piu intime: filtriamo, selezioniamo, mostriamo solo cio che ci
valorizza. Invece Gesu chiama a una coerenza a livello molto personale, prima
ancora che pubblico. Non si tratta di cosa vedono gli altri, ma di chi siamo davvero
quando nessuno ci guarda. E Ii, nell’intimita del cuore, che si gioca la nostra
autenticita.

Una visione senza zone d’ombra

“Stolti! Colui che ha fatto I’esterno non ha forse fatto anche l'interno?” C'e
qui una profonda intuizione umana e spirituale: I'essere umano € uno. Non siamo
divisi in compartimenti stagni - la dimensione pubblica e quella privata, il corpo e lo
spirito, I'esteriorita e I'interiorita. Non possiamo tenere zone d’ombra, aree della
vita sottratte alla luce, pensando che non contaminino il resto.
L'invito di Gesu e a una visione senza zone d’ombra: una vita in cui non ci siano
angoli nascosti dove coltiviamo vizi, egoismi, doppiezza. Una trasparenza interiore
dove tutto e portato alla luce della coscienza e della grazia. Questo non significa
perfezione immediata, ma onesta radicale: riconoscere le nostre fragilita, chiamarle
per nome, non giustificarle né nasconderle. E il primo passo verso la guarigione.

L’elemosina come dono di sé
“Date piuttosto in elemosina quello che c’e dentro, ed ecco, per voi tutto

sara puro.” Qui sta il culmine del messaggio di Gesu. La vera purificazione non
viene da rituali esteriori, ma dal dono di cio che c’e dentro. La coerenza ha la
capacita di essere portatrice di bonta. La parola “elemosina” in greco ha le sue
radici nella parola “misericordia”, compassione. Non & solo questione di dare
denaro, ma di donare noi stessi: il nostro tempo, la nostra attenzione, la nostra
presenza, la nostra vulnerabilita.



Quando viviamo guesta unita interiore, quando non c’e piu scissione tra chi siamo e
chi appariamo, allora da questa unita emana la vera elemosina, |'autentica
misericordia: un dono autentico, non calcolato, non strumentale. Non diamo per
apparire generosi, ma perché la generosita e diventata chi siamo.

La sete dei giovani di adulti autentici e coerenti

Questo messaggio ha una risonanza particolare oggi, specialmente per le
nuove generazioni. | giovani vivono immersi in una cultura dove tutto ha un prezzo,
tutto e calcolato in termini di rendimento e utilita; le identita sono frammentate tra
mille profili, maschere, ruoli sociali; le relazioni sono mediate, filtrate, spesso
anonime o superficiali.
In questo contesto, i giovani hanno una sete disperata di adulti autentici: persone
che vivono cio che dicono, che non hanno un volto per il pubblico e uno per il
privato, che non mentono per convenienza.
Non bisogna mai dimenticare che i giovani non cercano adulti perfetti - quelli i
respingono come falsi. Cercano adulti veri: capaci di riconoscere le proprie fragilita,
di essere coerenti nelle piccole cose quotidiane, di mantenere la parola data, di
avere una vita interiore che si vede. Il maggior servizio che possiamo rendere alle
nuove generazioni non e dare loro consigli morali o regole di comportamento, ma
testimoniare una vita autentica.

L’invito permanente

Il fariseo ha invitato Gesu una volta. Ma il testo ci rivela che Gesu e sempre
disponibile a essere invitato, oggi come duemila anni fa.
La domanda per ciascuno di noi &: siamo disposti ad accoglierlo sapendo che la sua
presenza ci mettera di fronte alla verita di noi stessi? Siamo pronti a lasciare che
faccia luce nelle zone d’ombra? E poi: dopo aver accolto questa luce, siamo disposti
a vivere nell’autenticita, rinunciando alle maschere, donando agli altri non cio che ci
avanza ma “quello che c’e dentro”?
In un mondo assetato di verita, essere persone autentiche non e un lusso spirituale:
e il primo atto di carita che possiamo compiere. Specialmente verso chi, come i
giovani, ha il diritto di vedere che e possibile vivere senza doppiezze, che I'integrita
non & un’utopia, che la coerenza tra interno ed esterno & la strada della vera
liberta.



