
⏱ ️Tempo per lettura: 4 min.

“Il pasto nella casa del fariseo” (The Meal in the House of the Pharisee), James
Jacques Joseph Tissot (n. Nantes, Francia, 1836–1902), 1886-1894, acquerello,
Brooklyn Museum di New York

 

Questo brano del Vangelo di Luca, capitolo 11,37-41, ci racconta come Gesù, in
cammino verso Gerusalemme, accetta l’invito per pranzare con il fariseo. Abbiamo
un dialogo che rappresenta un momento di confronto tra due visioni della
religiosità: quella formale, centrata sulle prescrizioni rituali, e quella del cuore,
proposta da Gesù.

Alla domanda fatta a Gesù sul perché non segue i gesti rituali della tradizione, al
fariseo viene fatto l’invito ad andare oltre le azioni esteriori, a verificare se
l’esteriorità corrisponde davvero con ciò che porta nel cuore.

Gesù accetta l’invito senza condizioni
            Come il fariseo, anche noi possiamo invitare Gesù alla nostra tavola. La sua
risposta è stupefacente: Gesù accetta, sempre, senza porre condizioni. Non
pretende che la nostra casa sia in ordine, non esige garanzie sulla nostra coerenza.
“Egli andò e si mise a tavola” – con questa semplicità disarmante, Gesù entra nella
vita del fariseo, sapendo già cosa troverà, conoscendo le contraddizioni, le ombre,
le doppiezze.
Questo è il primo messaggio liberante: Gesù non aspetta che siamo a posto per
venire da noi; viene per aiutarci a metterci a posto. Non dobbiamo nascondere chi
siamo davvero per essere degni della sua presenza. Anzi, è proprio la nostra
incompiutezza a renderci bisognosi del suo incontro.

Una presenza che fa chiarezza
            Ma attenzione: se Gesù accetta senza condizioni, la sua presenza non è mai
neutra o innocua. Gesù entra e porta luce. Il fariseo si aspettava forse un ospite
compiacente, qualcuno da esibire, da mostrare ai conoscenti: “Guardate, anche
Gesù viene a casa mia”. Invece si ritrova messo a nudo senza essere ne umiliato ne
messo in imbarazzo. La presenza di Gesù illumina le contraddizioni, fa emergere ciò
che preferiremmo tenere nascosto.
Non è un’aggressione, è piuttosto come quando accendiamo la luce in una stanza:
la luce non crea la polvere che c’è, ma la rende visibile. Così Gesù: non inventa i



nostri difetti, ma gentilmente e gradualmente ci aiuta a vederli per quello che sono.
In poche parole, la sua presenza è un invito a fare chiarezza nella nostra vita: a
guardare con onestà dove siamo autentici e dove invece viviamo di maschere, dove
c’è coerenza e dove c’è scissione tra ciò che appariamo e ciò che siamo.

Oltre le apparenze: la chiamata alla coerenza personale
            “Voi farisei pulite l’esterno del bicchiere e del piatto, ma il vostro interno è
pieno di avidità e di cattiveria.” Gesù non condanna le pratiche esteriori in sé – le
abluzioni, le preghiere pubbliche, l’osservanza – ma getta luce su quella sottile e
terribile scissione tra esterno e interno, la doppiezza di chi cura l’immagine mentre
trascura il cuore.
È una tentazione che attraversa tutti i tempi. Quanta energia spendiamo per
costruire un’immagine accettabile! Sui social media, nella vita professionale,
persino nelle relazioni più intime: filtriamo, selezioniamo, mostriamo solo ciò che ci
valorizza. Invece Gesù chiama a una coerenza a livello molto personale, prima
ancora che pubblico. Non si tratta di cosa vedono gli altri, ma di chi siamo davvero
quando nessuno ci guarda. È lì, nell’intimità del cuore, che si gioca la nostra
autenticità.

Una visione senza zone d’ombra
            “Stolti! Colui che ha fatto l’esterno non ha forse fatto anche l’interno?” C’è
qui una profonda intuizione umana e spirituale: l’essere umano è uno. Non siamo
divisi in compartimenti stagni – la dimensione pubblica e quella privata, il corpo e lo
spirito, l’esteriorità e l’interiorità. Non possiamo tenere zone d’ombra, aree della
vita sottratte alla luce, pensando che non contaminino il resto.
L’invito di Gesù è a una visione senza zone d’ombra: una vita in cui non ci siano
angoli nascosti dove coltiviamo vizi, egoismi, doppiezza. Una trasparenza interiore
dove tutto è portato alla luce della coscienza e della grazia. Questo non significa
perfezione immediata, ma onestà radicale: riconoscere le nostre fragilità, chiamarle
per nome, non giustificarle né nasconderle. È il primo passo verso la guarigione.

L’elemosina come dono di sé
            “Date piuttosto in elemosina quello che c’è dentro, ed ecco, per voi tutto
sarà puro.” Qui sta il culmine del messaggio di Gesù. La vera purificazione non
viene da rituali esteriori, ma dal dono di ciò che c’è dentro. La coerenza ha la
capacità di essere portatrice di bontà. La parola “elemosina” in greco ha le sue
radici nella parola “misericordia”, compassione. Non è solo questione di dare
denaro, ma di donare noi stessi: il nostro tempo, la nostra attenzione, la nostra
presenza, la nostra vulnerabilità.



Quando viviamo questa unità interiore, quando non c’è più scissione tra chi siamo e
chi appariamo, allora da questa unità emana la vera elemosina, l’autentica
misericordia: un dono autentico, non calcolato, non strumentale. Non diamo per
apparire generosi, ma perché la generosità è diventata chi siamo.

La sete dei giovani di adulti autentici e coerenti
            Questo messaggio ha una risonanza particolare oggi, specialmente per le
nuove generazioni. I giovani vivono immersi in una cultura dove tutto ha un prezzo,
tutto è calcolato in termini di rendimento e utilità; le identità sono frammentate tra
mille profili, maschere, ruoli sociali; le relazioni sono mediate, filtrate, spesso
anonime o superficiali.
In questo contesto, i giovani hanno una sete disperata di adulti autentici: persone
che vivono ciò che dicono, che non hanno un volto per il pubblico e uno per il
privato, che non mentono per convenienza.
Non bisogna mai dimenticare che i giovani non cercano adulti perfetti – quelli li
respingono come falsi. Cercano adulti veri: capaci di riconoscere le proprie fragilità,
di essere coerenti nelle piccole cose quotidiane, di mantenere la parola data, di
avere una vita interiore che si vede. Il maggior servizio che possiamo rendere alle
nuove generazioni non è dare loro consigli morali o regole di comportamento, ma
testimoniare una vita autentica.

L’invito permanente
            Il fariseo ha invitato Gesù una volta. Ma il testo ci rivela che Gesù è sempre
disponibile a essere invitato, oggi come duemila anni fa.
La domanda per ciascuno di noi è: siamo disposti ad accoglierlo sapendo che la sua
presenza ci metterà di fronte alla verità di noi stessi? Siamo pronti a lasciare che
faccia luce nelle zone d’ombra? E poi: dopo aver accolto questa luce, siamo disposti
a vivere nell’autenticità, rinunciando alle maschere, donando agli altri non ciò che ci
avanza ma “quello che c’è dentro”?
In un mondo assetato di verità, essere persone autentiche non è un lusso spirituale:
è il primo atto di carità che possiamo compiere. Specialmente verso chi, come i
giovani, ha il diritto di vedere che è possibile vivere senza doppiezze, che l’integrità
non è un’utopia, che la coerenza tra interno ed esterno è la strada della vera
libertà.


